Aug#st Brunner

jeweiligen Pfarrherrn entgegengerichtet sind. Sie kénnen immerhin vom Geist kom-
men, der immer weiter ist als menschliche Mentalititen und der vom Amtstriger
nicht ausgeldscht werden darf®.

Die Lehre der Konstitution ist eindeutig, ihr Geist klar. Nun ist er dem Volk
Gottes iibergeben, um als Sauerteig zu wirken. Vieles davon ist zwar nicht der
Lehre, wohl aber der verlangten Praxis nach neu und ungewdhnlich. Wir diirfen
aber getrost das Neue aufnehmen und mit der Gnade Gottes durchsetzen. Denn
sicher ist es gottgewirkt. Es kann kein Zweifel sein, daf} im Dokument der vati-
kanischen Kirchenversammlung ,das Zeichen Christi auf dem Antlitz der Kirche
klarer erstrahlt® 6. Das ist verheiflungsvoll fiir die Kirche selbst und fiir den Dia-
log, den sie mit allen Menschen guten Willens begonnen hat®. Es ist fiir alle, die
die Kirche lieben und mit ihr leben, ein Zeichen der Verheiflung, dafl sie daran
mitwirken diirfen, jeder nach seiner Berufung und seinem Stand, sei er nun Laie
oder Priester.

Der zersetzende Intellekt

August Brunner S]

Zerstorende und aufbauende Kritik

Es ist eine Tatsache, dafl es eine Art von Gescheitheit gibt, die zersetzend wirkt.
Sie macht vor nichts halt; sie setzt wie ein Bohrer an allem an, um es auf seine
Widerstandskraft zu erproben, und findet immer wieder, dafl die Griinde und Be-
weise fiir bestimmte Arten des Verhaltens und Beurteilens nichts sind als Einbil-
dungen oder gar Vorwinde, hinter denen sich handfeste materielle Interessen ver-
bergen. Nichts findet Gnade vor diesem Messer. Mit Schirfe wird gezeigt, dafl be-
sonders alle religidsen und sittlichen Anschauungen oder Vorschriften auf unhalt-
" 62 Vgl dazu KK 12, 2; 13,

63 KK 15.

84 Vgl. 2. B. die positiven Urteile iiber die Laikologie des Konzils bei P. Meinhold, in: Ende der Gegenreforma-

tion 173-175; ds., Die Kirchen auf neuen Wegen 160 f. — V. Vajta, Die Kirche und ihre Einheit, in: Luth. Monats-
hefte 4 (1965) 310 f.

570



Der zersetzende Intellekt

baren Griinden ruhen und ein Zeichen der Riickstidndigkeit sind. Solche Menschen
zerstOren, weniger aus Liebe zur Wahrheit, als aus Freude am Zerstoren. Vor
nichts haben sie Ehrfurcht. Im Gegenteil, wo sie solcher Ehrfurcht begegnen, da
reizt es sie geradezu, sie ldcherlich zu machen; mit einer Ausnahme: ihrer eigenen
Person, deren Vorteil und Ansehen.

Es sind gewohnlich keine dummen Menschen. Im Gegenteil, sie sind begabt, zu-
weilen hoch begabt; allerdings von einer eigenartigen Begabung, die andern Men-
schen als einseitig und irgendwie verdorben vorkommt, zersetzend wie itzende
Sdure. Es handelt sich um einen messerscharfen Intellektualismus, dem das Zer-
schneiden ureigenstes Bediirfnis zu sein scheint. Diese Intellektuellen sind darum
die ewig unruhigen Schrittmacher der Revolutionen; sie sind, wie sie es auffassen,
der fortschrittliche Fliigel der Gesellschaft, die Wegbereiter einer kiinftigen idealen
Welt, fiir die sie durch ihre Zerstérungen den Platz frei machen wollen. Zu auf-
bauender Tatigkeit sind sie hingegen selten fihig. So haben sie Erkenntnis und
Wissenschaft in Verruf gebracht, so dafl man in ihnen die Feinde alles Geistigen
und aller hoheren Werte sieht und ihnen mit Mifltrauen begegnet, so wie sie selbst
alle hoheren Werte verdichtigen und untergraben.

Durch die Lust am Zerstoren und die Blindheit fiir alle geistige Wirklichkeit
unterscheidet sich solches Vorgehen von der echten, aufbauenden Kritik, der es
gerade darum geht, das Geistige von allen Verunstaltungen und Verfilschungen
zu befreien und die eine tiefe Achtung vor allem Hohen zur Voraussetzung hat.
Solche Kritik ist notwendig und heilsam. Von der andern aber gilt, was Josef
Bernhart sagt: ,Satire, die nicht etwas retten will, dies {iberhaupt nicht wollen
kann, weil sie der Rettung Wiirdiges iiberhaupt nicht kennt, bringt leicht ein Heer
von Lachern zusammen, denen die Blofistellung des Faulen, Unzulinglichen ein
Vergniigen ist, das ihnen ein gesunder Stand der Dinge nicht aufwiegen konnte.
An Kirchen, Paldsten und Hiitten die Fenster einzuschmeifien, ist auch dann kein
Dienst an der Gesellschaft, wenn dieses Handwerk von Meistern des Treffens
getibt wird.“1

Zerlegendes Denken als Zeitgeist

Diese Art von Intellektualismus hat es wohl immer gegeben. Als eine verbrei-
tete Erscheinung hat sie aber in der Zeit der Aufklirung begonnen. Bis dahin hatte
man von der Uberlieferung gelebt, die sich in vielerlei Gebriuchen festgelegt hatte.
Aber die Reformation hatte den Glauben an die grundlegende Uberlieferung, die
religiose, gebrochen. Auf die Dauer konnte sich nunmehr keine Art Uberliefe-
rung der zerstdrenden Kritik entziehen. Dann hatte die aufkommende Natur-

1 Josef Bernhart, Aus meiner Jugend, in: Hochland 53 (1961) 556.

371



August Branner

wissenschaft gezeigt, dal das anscheinend so sichere, augenscheinliche und darum
selbstverstindliche Weltbild falsch war; nicht die Sonne geht auf und unter; die
geschenen Farben existieren in Wirklichkeit tiberhaupt nicht; das stoffliche Ge-
schehen unterliegt nicht dem Einflu von allerlei unsichtbaren Michten, die man
beeinflussen kann, sondern ergibt sich mit Notwendigkeit aus dem Zusammenspiel
der vielfiltigen stofflichen Ursachen. Wie man aber durch diese zerlegende (analy-
tische) Methode in dem Bereich des Stofflichen hinter den wahren Sachverhalt ge-
kommen und damit der technische Fortschritt moglich geworden war, so lag es
nahe, den Hebel auch an andere Bereiche anzusetzen und sie mit den gleichen
Methoden auf ihre Stand- und Hiebfestigkeit zu untersuchen. In der Tat schien es,
daR es auch da nicht besser bestellt sei als mit dem naiven Weltbild: ein Wust von
Uberzeugungen, Ansichten, Gebriuchen, die man fraglos weitergeschleppt hatte.
Wagte man es, nach den Griinden zu fragen, dann zerstoben sie vor dem bohren-
den Stahl des Intellekts wie Gebilde aus Staub, die man bisher fiir feste Steine
gehalten hatte. Vieles ist damals der Aufkldrung zum Opfer gefallen. Und es soll
nicht geleugnet werden, dafl auch manches darunter war, das durch seinen Zu-
sammenbruch deutlich verriet, daf} nichts Festes dahinterstand.

Schon sah man die Zeiten kommen, wo es keine Kirche meht gibe, wo alle Reli-
gion aufler einem vagen Glauben an den Weltbaumeister als Aberglaube entlarvt
sein, wo die ungerecht von allerlei Vorschriften und Verboten eingeengte Freiheit
ihr volles Recht erringen werde. Nun, die Kirche ist heute lebendiger als damals;
die Religion ist nicht des sanften Todes entschlafen, den man ihr zugedacht hatte —
obschon man gerne auch gewaltsam nachhalf; und was die Freiheit angeht, so
stehen deren unerbittlichste Feinde gerade im Lager derer, die frither um der Frei-
heit willen vor keiner Zerstorung zuriickschreckten. Es gibt also doch etwas, was
der Kritik des Intellekts widersteht, was also nicht so unbegriindet ist, wie es die-
ser Art zu sehen erscheint. Denn eine Art zu sehen, das ist dieser Intellekt. Sie soll
hier untersucht werden, nicht die Standfestigkeit des Geistigen, des Religidsen und
Sittlichen, was ja schon oft geschehen ist.

Zerlegendes Denken und Naturwissenschaft

DaR die Aufklirung unter dem starken Eindrudk des raschen Fortschritts der
Naturwissenschaften aufkam und sich ausbreitete, kann uns einen ersten Hinweis
geben. Naturwissenschaftliche Methode und naturwissenschaftliches Denken ist
analytisches Denken. In der Natur begegnet der Mensch selten, wenn iiberhaupt,
dem Wirken einer einzigen Ursache; so gut wie immer sind deren mehrere am
Werk. Aber es ist nicht cinfach, sie voneinander zu unterscheiden, und ihr Zu-
sammenwirken zeigt keinerlei Regelmifigkeit. So konnte der Eindruck entstehen,

572



Der zersetzende Intellekt

der jeden Tag aufs neue bestitigt wurde, dafl es im Naturgeschehen keine Regel-
mifligkeit gebe, aufler in einigen wenigen von jeher bekannten Fillen, dafl die
verschiedenen Ursachen ohne sichtbaren Grund bald so, bald anders wirkten, so
wie es auch der Mensch zu tun pflegt.

Die grofle Entdeckung, die zur Entwicklung von Naturwissenschaft und Technik
fiihrte, war die Erkenntnis, daf die Unregelmifligkeit nur im Zusammentreffen
der verschiedenen Ursachen liegt, daff aber jede einzelne Ursache immer in der
gleichen, ganz bestimmten Weise vorangeht, so daf} sich diese durch ein exaktes
Gesetz ausdriicken 148t. Von den einzelnen Gesetzen aus ldfit sich dann auch das
Zusammenwirken als notwendig und vorausberechenbar erweisen. Es geht also
darum, die vorliegende Wirklichkeit in ihre Bestandteile zu zerlegen, um die
streng gesetzliche Wirkungsweise einer jeden Art von Teilen festzustellen; dann
kann man diese Erkenntnis technisch verwerten. Das Wesentliche ist also die sau-
bere Trennung der verschiedenen Elemente. Sie hat sich als schwieriger erwiesen,
als man anfangs anzunehmen geneigt war. Immer wieder, wenn man bei einem
Letzten angekommen zu sein meinte, bei unteilbaren Atomen, ergab sich, dafl man
noch weiter unterteilen mufite und dafl das, was man als eine einzige Art von Teil-
chen ansah, doch noch eine Mischung war. So engte sich das Feld immer mehr ein;
was die Beobachtung an Genauigkeit gewinnt, das verliert sie an Umfang.

Diese Erkenntnisweise ist also wesentlich zerlegend und wieder zusammen-
setzend, so wie man Steine aus der Masse herausschneidet und sie wieder in neuer
Weise zu Mauern und zu einem Haus zusammensetzt. Soll diese Methode anwend-
bar sein, so mufl man voraussetzen, dafl sich die Wirklichkeit aus einer gewissen
Anzahl letzter unveridnderlicher Teile zusammensetzt und daf} die uns in der un-
mittelbaren Wahrnehmung gegebenen Unterschiede nur aus ihrem wechselnden
Zusammenspiel hervorgehen. Indem man die Wirkungsweise einer jeden Art der
Aufbauelemente moglichst genau studiert, kann man durch eine berechnende Neu-
zusammensetzung jede gewiinschte Wirkung erreichen.

Es ist weiter zu beachten, dafl dieses zerlegende Vorgehen nichts auseinander-
schneidet, was vorher eine echte Einheit gebildet hitte. Die sichtbaren Einheiten
sind im Stofflichen nur scheinbar solche; in Wirklichkeit sind sie Anhdufungen von
ungeheuren Mengen letzter Teilchen, deren nihere Natur wir bis heute noch nicht
exakt kennen. Die Trennung erweist sich also auch hier nur als eine Ortsverschie-
bung der einzelnen wahren Einheiten. Am Sein des Stofflichen wird durch ein
solches Vorgehen nichts geindert; dieses wird dadurch gar nicht in sich beriihre,
sondern nur in der dafiir nebensichlichen Ortsbestimmung. Das Zerlegen setzt also
das Bestehen von wirklichen, nicht erst zu schaffenden Einheiten voraus, die man
nur weiter voneinander trennt und gegeneinander verschiebt. Es ist klar, daf} zer-
legendes Vorgehen nur da der Wirklichkeit angemessen sein und zu richtiger Er-
kenntnis fithren kann, wo es sich um ein Beieinander solcher Einheiten, um blof}
duflerliche Zusammensetzungen handelt.

573



August Brunner

Der Erfolg der Naturwissenschaft und der Technik hat gezeigt, dafl die Materie
in dieser Weise aufgebaut ist. Die Versuchung lag nun nahe, anzunehmen, dafl alle
Wirklichkeit in gleicher Weise aus letzten Bestandteilen besteht und dafl darum
diese analytische, zerlegende Methode tiberall der richtige Zugang zur Erkenntnis
der Wirklichkeit sei wie auch gestatte, alle Wirklichkeit in gewtiinschter Weise her-
zustellen oder zu verindern. Seit Descartes hat sich diese Ansicht in immer weite-
ren Kreisen durchgesetzt und sie beherrscht, wenn auch meist unausgesprochen,
heute weithin das Denken, wenngleich sie wohl ihren Hohepunkt bereits iiber-
schritten hat. Wie wenig aber diese Einstellung der Schau geistiger Wirklichkeiten
glinstig ist, zeigt die Philosophie Kants. Er wollte Philosophie mit den damals
neuen Methoden der Naturwissenschaften treiben, damit sie ebenfalls so rasche
Fortschritte mache wie diese. Folgerichtig kam er dazu, die Moglichkeit unmittel-
baren Erfassens geistiger Wirklichkeiten zu leugnen. Er mufite nun, da er von
ihrem Dasein noch tief iiberzeugt war, diese Uberzeugung auf Postulate griinden,
die nichts beweisen, wenn es keine geistige Schau gibt, und unnétig sind, wenn die
geistige Einsicht sie unmittelbar erfafit.

Die Grenzen des zerlegenden Denkens

In der Tat zeigt sich immer mehr, dal diese stillschweigende Voraussetzung
falsch ist und daf das analytische Denken nicht iiberall das angemessene Verfah-
ren ist, der Wirklichkeit niher zu kommen. Schon in der Erkenntnis des Stofflichen
gibt es ein Moment der Erkenntnis, das dort zwar sehr zuriicktritt und darum
leicht iibersehen wird, das Moment der unmittelbaren Anschauung. Die Natur-
wissenschaft scheint allerdings gerade diese vollkommen entwertet zu haben; sie
hat gezeigt, dafl der Stoff nicht so ist, wie wir ihn unmittelbar erfahren. Darum
ist diese unmittelbare Schau seit langem in Verruf geraten und vernachlidssigt wor-
den. Aber was kdnnte die Naturwissenschaft ohne dieses Moment iiberhaupt tun?
Die zerlegbaren Massen miissen unmittelbar gegeben sein. Ebenso miissen die Er-
gebnisse der Forschung, die zunichst nur in mathematischen Formeln vorliegen,
immer wieder ins Anschauliche iibersetzt werden, soll man sie technisch verwen-
den konnen; denn die Dinge, die die Technik schafft, dienen uns in ihrer unmittel-
barén Wahrnehmungsgestalt. Aber diese Ausgangs- und Endpunkte naturwissen-
schaftlicher Forschung sind meist so selbstverstdndlich, daf sie nicht beachtet wer-
den und es den Anschein erhilt, als sei die analytische Methode wenigstens hier
alleinherrschend.

Immer mehr zeigt sich aber, dafl man die Aufbaugesetze des Stofflichen nicht
einfach auf die andern Seinsstufen iibertragen darf, ohne diese zu verfehlen oder
gar zu zerstoren, sondern daf} jeder Stufe eine Struktur eigen ist, durch die sie eben

574



Der zersetzende Intellekt

diese Stufe ist. Schon das Lebendige ist durch die Gestalt bezeichnet, durch eine
Ganzheit, die etwas anderes ist als eine blofle Summe. Die Schonheit eines Kunst-
werks 1dfit sich nicht exakt feststellen noch nach Maf und Gewicht angeben, etwa
durch die Grofle der Leinwand oder den Preis der Farben. Noch mehr unterschei-
det sich vom Stofflichen die Seinsweise des Geistigen. Dieses ist nicht ausgedehnt
und darum auch nicht in sich exakt meflbar; es besteht nicht aus einzelnen Bestand-
teilen, in die es sich zerlegen und aus denen es sich wieder zusammensetzen liefRe.
Die mathematischen Gesetze sind also hier nicht anwendbar: ein Denken, das
doppelt so lange dauert, ist nicht notwendig doppelt so gescheit und reich an In-
halt. Noch weniger sind Sittlichkeit und Menschlichkeit diesen Gesetzen unter-
worfen.

Wenn aber diese Wirklichkeit nicht wie das Stoffliche aufgebaut ist, dann kann
auch der Zugang zu ihr nicht der sein, der zur Erkenntnis des Physikalischen fiihrt.
Das zerlegende Denken ist ihr gegeniiber offenbar nicht angemessen und muf sie
verfehlen. Es steht zu erwarten, daf ihr gegeniiber das andere Element in den
Vordergrund tritt, das wir schon als Grundlage und Voraussetzung des zerglie-
dernden Denkens erkannt haben: die unmittelbare Erfassung des Gegebenen. Dafl
es ein solches Erfassen gibt, beweist der alltigliche Verkehr immer wieder; es tritt
in jedem Gesprich, in jeder Erkenntnis, dal der Gegeniiber ein Mensch ist, in
Tdtigkeit. Man kann es eine geistige Schau oder ein geistiges Vernehmen oder
Innewerden nennen, alles bildliche Ausdriicke, die blof§ auf etwas hinweisen, was
alle immer schon kennen und iiben,

Wie man nur dann wissen kann, was Farben sind oder Tone, wenn man jene
gesehen und diese gehort hat, also durch eine unmittelbare Erfahrung, so ist es
auch mit den geistigen Wirklichkeiten. Auch siec mufl man einmal geistig erschaut
und beriihrt haben, wenn man das Reden dariiber verstehen will. Sonst ist es, wie
wenn man einem Blindgeborenen durch einen Aufwand von Beschreibungen klar
machen wollte, was Farben eigentlich sind; er wird es nie verstehen. So kann man
auch die religiose Wirklichkeit nicht begreifen, wenn man nicht irgendeinmal
lebendig innegeworden ist, was das Heilige ist, eine Erfahrung, die jedoch nicht
reflex, ja nicht einmal ausdriicklich zu sein braucht. Ebensowenig vermag sich der
sittlich zu verhalten, dem der Eigenwert des Sittlichen nie aufgegangen ist und der
ihn durch etwas anderes erklirt und damit wegerklirt. Ein solcher kann sich sitt-
lich nur duferlich, aus Angst vor der Polizei oder aus gesellschaftlichen Riicksichten
oder aus wirtschaftlichen Interessen benehmen, ohne wirklich sittlich zu sein.

Diese Wirklichkeiten sind keine Einbildung; deswegen haben sie alle Versuche
der Entlarvung und Zerstérung iiberlebt. Man muf} nur fihig sein, sie zu erfassen.
Sie stehen nicht als Gegenstand vor den leiblichen Augen, und sind doch nicht
nichts. Man kann wohl versuchen, sie zu beschreiben; aber sie lassen sich weder
aus anderem ableiten noch durch anderes erkennen. Jeder Versuch einer zerlegen-
den Behandlung verstellt sich selbst den Zugang zu ihnen und l48t sie verschwin-

575



August Brunner

den, so wie eine naturwissenschaftliche Untersuchung eines Kunstwerks den gleich-
zeitigen Blick auf seinen kiinstlerischen Wert verstellt.

Das weist auf einen weiteren Unterschied hin. Die Wirklichkeit des Stofflichen
dringt sich jedermann auf. Wer sie leugnen wollte und etwa versuchen sollte vor-
zugehen, als ob eine Mauer vor ihm nur Einbildung sei, den wiirden die Folgen
in der kiirzesten Zeit zur Einsicht bringen. Darum kann niemand verniinftiger-
weise und sinnvoll mathematische Wahrheiten und naturwissenschaftliche Er-
kenntnisse leugnen, und ihre Beweise haben zwingenden Charakter. Anders die
geistigen Wirklichkeiten. Wir stellten bereits fest, dafi der Blick auf den kiinstleri-
schen Wert unvereinbar ist mit der gleichzeitigen naturwissenschaftlichen Ein-
stellung. Noch ausschlaggebender ist die Einstellung fiir die Erkenntnisse des
eigentlich Geistigen, da es wesentlich mit dem personhaften Sein des Menschen
verbunden ist. Dieses fordert aber, damit es tiberhaupt in den Blick komme, den
Willen und die Bereitschaft zur Anerkennung. Wer diese Bereitschaft nicht besitzt,
ist fiir das Geistige blind, so wie jemandem das Gehor fiir Musik fehlen kann,
jedoch mit dem Unterschied, dafl es sich hier um das Fehlen einer angeborenen
Anlage, dort um eine freie Einstellung handelt.

Wer infolge seiner Einstellung das Geistige zu vernehmen nicht imstande ist, ist
natiirlich versucht, dessen Wirklichkeit in Abrede zu stellen und alles Reden da-
von fiir Einbildung oder Betrug zu erkliren. Wo andere behaupten, etwas zu
sehen, da stoflt er ja ins Leere. Weil aber die Erfahrung dieser Wirklichkeiten
wesentlich zum Menschen gehort und allein Erfillung und echte Freude schenkt,
so wird deren Fehlen nicht gleichgiiltig lassen, sondern dunkel quilen und auf-
reizen. Aus dieser Stimmung der Unzufriedenheit mit sich selbst heraus entsteht
dann der bissige und gehetzte Wille, diese vorgeblichen Werte als T4uschung, ja
als Betrug zu entlarven, mogen die Folgen solchen Vorgehens noch so verheerend
sein. Haf} gegen das unerreichbare Geistige, Hafl gegen das Menschliche, schliefilich
Haf} gegen sich selbst wird so zum tiefsten Antrieb und zur innersten Haltung,
Eine neutrale Haltung ist ja dem Geistig-Personhaften gegeniiber wesensmifig
ausgeschlossen; man kann nur dafiir oder dagegen sein. So steht es schon im Evan-
gelium: ,, Wer nicht fiir mich ist, der ist gegen mich; und wer nicht mit mir sammelt,
der zerstreut® (Mt 12, 30), wie umgekehrt: , Wer nicht gegen uns ist, der ist fiir
uns® (Mk 9, 40).

Erschwerend kommt heute hinzu, daf} jeder, der nur will, iiber alles reden und
schreiben kann, ob er die notige Sachkenntnis besitzt oder nicht. Ja, es gibt eine
gewisse Literatur und eine Art Journalismus, die um der moglichst breiten Wir-
kung willen alles nur ganz oberflichlich betrachten und dem Leser den schmeichel-
haften Eindruck nahelegen, er sei imstande, alles selbst zu beurteilen. Nur in den
Bereichen, die grundsitzlich, wenn auch nicht tatsichlich, allen in gleicher Weise
zuginglich sind und wo darum der Glaube nur ein Ersatz fiir eigentliche Erkennt-
nis ist, in Mathematik und Naturwissenschaft, ausgerechnet da ist man zu glauben

576



Der zersetzende Intellekt

bereit; da aber, wo diese Gleichheit nicht besteht, und zwar wesentlich nicht be-
steht und darum fiir die meisten der Glaube als Nachvollzug allein der wahre Zu-
gang zur Wirklichkeit ist, da vermeint ein jeder aus eigenem Sachverstand urteilen
zu konnen. So entsteht ein haltloses Herumirren an der Oberfliche aller Dinge,
das unfihig ist anzuhalten, weil es keinen Halt an der geistigen Wirklichkeit hat.
Es spiegelt sich darin die stindige sinnfreie Bewegtheit der Materie, der der
menschliche Geist durch den praktischen Materialismus gleich geworden ist.

Da diese geistigen Wirklichkeiten nur durch eine unmittelbare geistige Schau
erfaflt werden, so konnen alle Beweise in diesem Bereich nur den einen Sinn haben:
den Blick auf diese Wirklichkeiten hinzulenken, zu sagen, was sie nicht sind und
dadurch falsche Einstellungen zu beseitigen und zur eigenen Einsicht zu fithren.
Alles Beweisen ist hier gleichsam ein hinweisendes Umbkreisen der Wirklichheit,
ob sie eher von diesem oder von jenem Punkt aus in Sicht kommen mag, damit sie
dann fiir sich selbst zeuge. Fiir jemand, dem solche Einsicht verwehrt ist, miissen
darum alle Beweise als blofle Spiegelfechtereien vorkommen, als logische Kunst-
stlicke ohne allen wirklichen Inhalt. Alle Erklirungen und Beweise konnen ja auch
einem Blindgeborenen niemals klar machen, was Farben sind und daf} es iiber-
haupt Farben gibt.

Weil es so auf das eigene Vernehmen entscheidend ankommt und dieses von
einer freien Einstellung bedingt ist, versteht man auch, dafl alle diese Beweise
nicht zwingen wie die mathematischen Wahrheiten, ja daf} sie ohne die grund-
legende Erfahrung als leeres Gerede erscheinen miissen. Man kann dann endlos
iiber sie streiten und sie auch rein logisch widerlegen. Und man kann dann sogar
selbstgefillig die eigene Uberlegenheit iiber die Riickstindigkeit der andern ver-
kosten. Dazu kommt, daf} das Dialektisch-Logische leichter in Worte zu fassen ist,
da es dem schrittweisen Vorgehen der Sprache verwandt ist. Die Schau geistiger
Wirklichkeiten hingegen driickt sich nur schwer durch ein Mittel aus, das ihr nicht
ganz angemessen ist.

Es besteht darum die Gefahr, dafl eine hemmungslose Dialektik an der Wirklich-
keit vorbeiredet, sie zerredet und sich dabei an dem eigenen wortreichen Scharf-
sinn berauscht. Sie will zerlegen, was eine wesentlich unteilbare Einheit ist. Sie
springt von einem zum andern, wo man wesensgemif} stehenbleiben und eindrin-
gen sollte. Sie versucht, natiirlich vergebens, aus anderem abzuleiten, was nur
durch Selbstgegebenheit zu erfassen ist. Sie verlangt zwingende Beweise, wo solche
dem Wesen der geistigen Wirklichkeit widersprechen, und versteift sich auf sie,
wo es gilte, die angemessene Haltung einzunehmen. Mit einem Wort, sie fordert,
dafl das Geistige Eigenschaften besitze, die nur dem Stofflichen zukommen, und in
deren Fehlen sieht sie triumphierend den Beweis fiir die Unwirklichkeit des Geisti-
gen. Da die Schau mithsam in Worte zu kleiden ist und nur sich selbst beweist und
keines andern Beweises fihig ist noch seiner bedarf, so verteidigt sie sich gegen das
zerlegende Denken nur schwer und ist leicht zum Verstummen zu bringen.

37 Stimmen 176, 14 577



August Brunner

Das Heilmittel

Allerdings erbringt auf die Dauer die Wirklichkeit selbst den Beweis ihres Da-
seins, leider oft nur durch den Unsegen, den die Leugnung und Vernachlissigung
der wahren Werte zur Folge hat. Nach langer Zeit erst: wihrend das Stoffliche in
seiner Unfreiheit immer sofort entgegenwirkt, wenn man es nicht seiner Natur
nach behandelt, ist das Geistige elastisch und kann gleichsam zuriickweichen, um
dann, wenn die Grenze erreicht ist, mit um so groflerer und wirksamerer Macht
wieder vorzustoflen. Es ist scheinbar ohnmichtig, nur weil es michtig genug ist zu
warten, da es sich selbst in der Hand hat. Denn es ist so, dafl Erfiillung, Freude
und Friede nur die geistigen Wirklichkeiten gewihren und ohne sie das Leben sei-
nen Sinn verliert. Aller Fortschritt der Technik wirkt sich nur dann zum Guten
aus, wenn sie Mittel und Mufle schafft, um sich dem eigentlich Menschlichen besser
zu widmen. Bleibt das Vernehmen des Geistigen aus, so kann alle Freizeit keine
Besserung bringen. Denn, wie man gesagt hat, nicht freie, sondern erfiillte Zeit
will der Mensch.

Es geht um die Zukunft unserer Kultur. Darum ist es dringend nétig, dafl in
unserer technischen Kultur die Aufnahmefzhigkeit fiir die hoheren Werte gestdrkt
und damit dem zersetzenden Denken ein Damm gesetzt werde, der das zerlegende
Denken auf das Gebiet einschrinkt, dem es angemessen ist. Das 18t sich aber
nicht durch Verbote erreichen. Wer will zwischen zerstdrender und aufbauender
Kritik iiberzeugend entscheiden? Auch kénnen Verbote wohl manches verhindern,
aber sie schenken nicht Einsicht. Und Einsicht ist der einzige Zugang zu allem
Hoheren. Diese Einsichtsfahigkeit wird gestirkt durch Besinnung, Stille, Medita-
tion. Man mufl sich der Hetze des heutigen Lebens immer wieder zu entziehen
wissen und es auch wollen. Man muf} sich vor dem Lirm, der Reklame und tiber-
haupt von der Offentlichkeit in die Stille zuriickziehen, damit die leise Stimme der
hoheren Wirklichkeit nicht iibertént wird. Fiir viele mag das zunichst schwierig
sein, weil solch besinnliches Verweilen ihnen ungewohntist. Aber man kann es lernen.

Immer ist dies aber Sache des einzelnen. Die Masse entspricht ziemlich nahe der
Struktur des Stofflichen und ist darum auch weniger menschlich. Die tiefen, wert-
vollen Einsichten gehen von Mensch zu Mensch. Wer aber einmal verspiirt hat,
worauf es fiir den Menschen, fiir seine innere Erfiillung, fiir seine Zufriedenheit
und fiir die Ubereinstimmung mit sich selbst ankommt, der wird den Versuchun-
gen des zersetzenden Intellekts nicht mehr erliegen und unzuginglich bleiben fiir
das oberflichliche Gerede, das alles zerredet. Nur wenn sich eine geistige Elite bil-
det, wird unsere Kultur eine Zukunft haben. Sonst steht sie schon in einem ge-
heimen Einverstindnis mit dem Materialismus, der blind ist fiir alles, was sich
nicht mit naturwissenschaftlichen Methoden erfassen lifit und sich deswegen
rithmt, eine wissenschaftliche Weltanschauung zu sein und nicht merkt, daff so
etwas ein holzernes Eisen ist oder ein Gemilde ohne Farbe und Gestalt.

578



