BEESPRECHUNGEN

Religionsgeschichte

HEerMANNS, Matthias: Die religids-magische
Weltanschauung der Primitivstamme Indiens.
Bd. 1: Die Bhagoria Bhil. Wiesbaden: Steiner
1964. X VI, 543 S., 26 Taf. Lw. 50,

Die Bhil sind ein weit zerstreut lebendes
Jigervolk Indiens, das in den Waldgegenden
nordlich des Unterlaufs des Godavari wohnt.
Sie sind nicht mehr ganz primitiv, da sie Ro-
dungsfeldbau treiben. Dieser wird allerdings
immer schwieriger wegen des Schwindens des
Waldes und der zu seinem Schutz erlassenen
Gesetze. Mit der Anderung ihrer Lebensweise
droht aber die alte Uberlieferung abzusterben.
Es ist daher sehr begriiflenswert, daf} in letzter
Stunde ihre Weltanschauung von einem Fach-
mann griindlich erforscht und aufgezeichnet
wurde, der auflerdem den Hinduismus, China
und Tibet aus eigener Anschauung gut kennt.
Wie viele archaische Volker haben die Bhagoria
Bhil, der von ihm erforschte Teil des Gesamt-
volkes, gleich diesem eine religids-magische
Weltanschauung, Magisch bedeutet dabei nicht,
dafl bestimmte Riten aus sich ihre Wirkung
hervorbringen oder gar die Gotter zwingen.
Vielmehr ist gemeint, daf nach dieser Anschau-
ung alles Geschehen auf Erden, vor allem alles
menschliche Tun, ein Ur- und Vorbild im Him-
mel hat. Dessen Kraft wirkt im irdischen Nach-
vollzug weiter und dieser erhilt von ihm Sinn
und Bedeutung. So ist das ganze Leben in stin-
diger Verbindung mit dem Gottlichen. In den
Mythen, die bei den entsprechenden Feiern
und Begehungen gesungen werden, ist diese
Uberzeugung im einzelnen dargestelle und
bleibt lebendig. An der Spitze steht der Hoch-
gott Bhagwan. Von ihm haben die Bhil eine
sehr hohe und reine Auffassung. Er ist unge-
schaffen, nicht entstanden, ohne Weib. Er hat
alles geschaffen, die untergeordneten gottlichen
Wesen, eine Art Heilbringer, die den Menschen
die verschiedenen Kulturerrungenschaften wie
Sprache, Riten, Ackerbau, Korbflechten gelehrt

haben, wie auch die Menschen und Tiere. Auch
diese haben eine himmlische Entsprechung, eine
Art Geisttiere, die an die Ideen Platons er-
innern wie auch an den Glauben vieler Pri-
mitivstimme. Die einzelnen Stimme benennen
sich nach gewissen Tieren und Dingen; jedoch
handelt es sich nicht um eigentlichen Totemis-
mus, da die Bhil nicht an Abstammung von
ithnen glauben. Alle wichtigen Ereignisse des
Lebens sind von Riten begleitet, die dem ur-
bildlichen himmlischen Geschehen entsprechen;
so Geburt, Heirat, Krankheit, Tod und Be-
gribnis. Diese Riten, die wie die Mythen aus-
fiihrlich berichtet werden, sind sehr reich und
verwickelt. Trager der Uberlieferung sind vor
allem die Barwo, eine Art Medizinminner. Thr
Vorgehen ist aber von dem der mittelasiati-
schen Schamanen wesentlich verschieden; sie
unternehmen nicht wie diese in der Trance Fahr-
ten in den Himmel und die Unterwelt. Ein-
flisse des Hinduismus sind woh! da, zumal
dieses Volk seine urspriingliche Sprache auf-
gegeben hat. Aber alles ist einfacher; die Astro-
logie spielt kaum eine Rolle und das Ge-
schlechtliche hat eine geringere Bedeutung;
auch kennen sie keine Seelenwanderung. Wo
Ahnlichkeiten bestehen, muff man sich daher
fragen, ob es sich nicht um Uberlieferungen der
vorarischen Zeit handelt, die sich hier erhalten
haben, die aber auch von den Einwanderern
aufgenommen wurden, woraus der Hinduismus
entstanden ist. Fiir Volkerkunde wie Religions-
wissenschaft ist das Werk eine reiche und zu-
verlissige Quelle. A. Brunner S]

Hus, Alain: Die Religionen Griechenlands und
Roms. Aschaffenburg: Pattloch 1964. 160 S.
(Der Christ in der Welt XVII, 3) Br. 4,50.
Der Leser findet hier eine kurze Darstellung
der Religionen Griechenlands und Roms in ih-
rer geschichtlichen Entwicklung. Die neuesten
Ergebnisse der Forschung sind beriicksichtigt,
und der Unterschied der beiden Religionen
untereinander sowie von der vorausgehenden
mittelmeerischen wie auch von der Religion der
Indogermanen kommt gut zum Ausdruck. Lei-
der sind in der Ubersetzung die Eigennamen
nicht immer in der im Deutschen iiblichen Weise
wiedergegeben; so Makrobe (103) statr Makro-
bius, Emilo (136) statt Aemilius, Pontifici (124)
statt Pontifices. Und aus dem Pentheus der
Dionysossage ist eine Penthea geworden (51).

633



