Japans Gesprich mit dem Christentum Europas

Hans Waldenfels SJ

Hiroshimaund Nagasaki

Am 6. und 9. August 1965 jihrten sich zum 20. Male die Tage, an denen die
beiden japanischen Stddte Hiroshima und Nagasaki von der furchtbaren Atom-
bombe heimgesucht wurden. Inzwischen sind in beiden Stidten die dufleren Schi-
den, die die Bomben angerichtet hatten, beseitigt. Beide Stidte sind schoner wie-
der erstanden, als sie je zuvor waren. Doch die innere Verarbeitung der Kata-
strophe steht auf einem ganz anderen Blatt.

Hiroshima, eine japanische Provinzstadt, unbedeutend fiir den grofien Ablauf
der Weltgeschichte, war plotzlich durch den weder gewollten noch verdienten
Schicksalsschlag in das Rampenlicht der Geschichte gezwungen worden. Man spiirt
dort bis heute, wie furchtbar es ist, wenn eine Stadt durch ein verhingnisvolles,
rein negatives Ereignis beriihmt wird. Hiroshima ist in der ganzen Welt Symbol
einer verdngstigten Menschheit, die um den morgigen Tag bangt, weil die mate-
riellen Michte, die ihr anvertraut sind, ihr immer wieder aus der Hand zu gleiten
drohen. Nicht umsonst ist der Jahrestag der Atombombe in Hiroshima stets Tag
des Protestes gegen jede Kriegsbedrohung, wobei es dann gleichgiiltig ist, ob diese
aus der einen oder anderen Richtung kommt. Die Kirche aber hat gut daran getan,
in die Sehnsucht der Menschheit einzustimmen und in der Friedenskirche von Hiro-
shima ein Zeichen ihrer eigenen Friedensbereitschaft und -botschaft zu setzen.

Nagasaki ist anders. Diese Stadt hat eine lange Geschichte hinter sich. Sie war
jahrhundertelang Ort der Begegnung mit anderen Kulturen, mit dem asiatischen
Festland, mit den ersten Boten des Westens, dem katholischen Portugal und dem
protestantischen Holland. Es hat eine Zeit gegeben, in der die Stadt fast ganz
christlich war und sich gar das Rom des Fernen Ostens nennen konnte. Doch
Nagasaki ist auch an Katastrophen gewdhnt. Immer wieder ragten am Ende des
sogenannten christlichen Jahrhunderts (1549-1639) die Kreuze hoch iiber der Stadt
gen Himmel, Kreuze, an denen Christen ihr Bekenntnis zu Christus mit dem Tode
bezeugen muflten. Damals brach scheinbar das herrliche Missionswerk zusammen,
und doch wurde der Glaube in der Verborgenheit von Generation zu Generation
durch zwei Jahrhunderte hindurch weitergereicht. Das war die Feststellung, die
P. Petitjean MEP am 17. Mirz 1865 hocherfreut in seiner kleinen Kirche von Oura

6 Stimmen 177, 2 81



Hans Waldenfels

machen konnte. Damals vor hundert Jahren niherte sich eine kleine Schar von
Altchristen der Kirche und gab sich dort zu erkennen: , Padre, wir haben dasselbe
Herz wie Du.“ Doch diese Eréffnung bedeutete fiir die Christen den Beginn er-
neuter Verfolgung. Noch einmal sind mehrere Hundert Christen aus Nagasaki
und Umgebung, vertrieben aus ihrer Heimat, zu Beginn der japanischen Neuzeit
als Martyrer ihres Glaubens gestorben, Erst der diplomatische Protest von aufien
erreichte es, dafl die Christen schlieflich in Freiheit ihrem Glauben anhdngen
konnten. Doch die Erfiillung der von auflen auferlegten Verpflichtung machte die
Christen von Nagasaki nicht heimisch in ihrem Vaterland. Auflerlich gemieden,
fiihrten sie ein Leben am Rande der japanischen Gesellschaft. Denn immer dauert
es eine geraume Zeit, bis von auflen auferlegte Meinungen, Ansichten und Ein-
stellungen sich zu solchen wandeln, die als von innen heraus personlich voll-
zogene angesehen werden konnen.

Vielleicht wird man die Katastrophe vom 9. August 1945 als den Tag anspre-
chen konnen, an dem die Christen von Nagasaki bewiesen, dafl sie nicht nur
neines Herzens® mit dem fremden, auslindischen Priester und damit mit einer
auslindischen Religion sind, sondern dafl sich ihr Leben in groflerer Solidaritit
mit der Heimat und dem eigenen Volk abspielt und abgespielt hat, als es diesem
bislang bewufit war. Damals kamen etwa 10000 Katholiken ums Leben. Die
Bombe hatte keinen Unterschied gemacht zwischen Christen und Nichtchristen; ja
man muf sagen: sie hatte die Christen insofern schlimmer getroffen als die Niche-
christen, als Nagasaki die Stadt Japans ist, die die grofite Christenzahl aufzu-
weisen hat.

Das Mitleiden der Christen von Nagasaki hat aber ein weiteres bewirkt: Naga-
saki ist nicht wie Hiroshima Symbol des Protestes und des Aufschreis der Mensch-
heit geworden, sondern hat dem eigenen Land und der Welt — man denke an die
sprichwortlich gewordenen ,,Glocken von Nagasaki“ — ein lebendiges Symbol der
Hoffnung geschenkt. Was die Atombombe von Nagasaki vor allem iiberlebt hat,
ist die Gestalt Dr. Takashi Nagais, eines Christen und Rontgenforschers, der, selbst
von der Atombombe mitgenommen, in den letzten Jahren seines Lebens unzihli-
gen Menschen Trost gespendet und Mut gemacht hat. Damit zeichnet ein doppelter
Zug die japanische Gesellschaft genauso wie die menschliche Gesellschaft im allge-
meinen: Stindig ringen miteinander Aufschrei, Angst und Besorgnis mit Zuver-
sicht, Glaube und Hoffnung.

Nachdem Kriegsende

Das nichste Ergebnis der Atombomben war die Kapitulation Japans. Es war
eine geschichtliche Groftat des Kaisers, dafl er gegen den Willen der Militdr-
fishrer die Kapitulationsbedingungen der Alliierten annahm, sodann dem Volke
Japans Niederlage mitteilte und so nicht zuliefl, dafl sich das Inselreich bis zur

82



Japans Gesprich mit dem Christentum Enropas

volligen Vernichtung verteidigte. Das Volk reagierte auf die Erklarung des Tenno
vom 15. August 1945 mit erstaunlichem Gleichmut und machte sich unter der
Leitung des verstindnisvollen amerikanischen Generals McArthur an die Um-
wandlung des Landes in eine nach amerikanischen Prinzipien gestaltete Demo-
kratie. Dem Kaiser aber dankte man dadurch, dafl er von nun an wirklich Symbol
der Einheit des Inselreiches wurde.

Seit 1945 lebt Japan aber in einem Zwitterzustand. Politisch wurde 1951 zu
San Francisco der Friede mit den Westmachten geschlossen. Doch unsere Zeit ist
keine Zeit des Friedens. Zwar nahm die wirtschaftliche Entwicklung des Landes
einen derartigen Aufschwung, dafl in der Welt mit Recht — Zhnlich wie vom deut-
schen Wirtschaftswunder — auch von einem japanischen Wirtschaftswunder gespro-
chen wird. Auf der anderen Seite leiden Politik und Wirtschaft Japans darunter,
daf das Verhiltnis zu den asiatischen Nachbarlindern noch nicht derart ist, daf§
man es als wirklich friedlich und freundschaftlich bezeichnen kénnte. Zu den
Philippinen und Korea bestehen zwar diplomatische Beziehungen, aber beide V-
ker konnen nur schwer vergessen, was die japanische Soldateska in den Jahren
der Invasion und Besetzung dort angerichtet hat. Mit dem grofiten Volk des asiati-
schen Kontinents, mit China, aber bestchen in Treue gegeniiber der amerikani-
schen Aulenpolitik auch keine diplomatischen Beziehungen, obwohl die politische
Opposition wie auch weite Kreise der Wirtschaft stindig auf eine Stabilisierung
der japanisch-chinesischen Verhiltnisse hinarbeiten. Fiir das rdumlich beengte
Japan mit seiner industriellen Uberproduktion wire China der nichste und daher
willkommenste Absatzmarkt. Die Vereinigten Staaten bezahlen den Verzicht
Japans auf den chinesischen Markt (die jetzige Handelsquote ist aufs ganze ge-
sehen minimal) bislang damit, daBl sie selbst der grofite Abnehmer japanischer
Waren sind, und das nicht immer unter giinstigen Bedingungen. Zugleich ist Japan
dadurch natiirlicherweise aufs engste an den Westen (im politischen Sinn) gebunden.

Uber die enge Verkniipfung Japans mit dem Westen ist aber das Volk selbst
nicht sehr gliicklich. Die Tendenz nach einer Balance zwischen den Gstlichen und
westlichen Bezichungen (in politischer Hinsicht) und das Verlangen nach einer
echten Synthese zwischen ostlichen und westlichen Werten (in kultureller Hinsicht)
ist in Japan grofl. Dabei schmerzt die Uberbetonung des Westlichen viele tiefer
empfindende Japaner um so mehr, als selbst der durchschnittliche Japaner im stil-
len davon iiberzeugt ist, dal das Land Werte besitzt, die denen des Westens jeder-
zeit iiberlegen sind.

Wir konnen hier nicht auf das Ringen um eine moderne Form des Moralunter-
richts niher eingehen’. Es besteht aber kein Zweifel, dafl sich Regierung und wei-
terschauende Kreise des Volkes Gedanken machen iiber die Fehlentwicklung der
japanischen Erzichung, die mit dem Ausschlufl jeder Moralerziehung in den Schu-
len der frithen Nachkriegszeit gegeben war. Sie verlangen und experimentieren

1 Nikolaus Luhmer, Moralunterricht in Japan, in: Katholische Missionen 78 (1959) 67—72.

6 83



Hans Waldenfels

bereits neue Formen der ethischen Unterweisung, Damit stellt sich aber zugleich
die Frage nach dem japanischen Menschenbild. Denn es gibt keine Moral, die véllig
unabhingig von gewissen Grundeinsichten in das menschliche Leben, die mensch-
liche Natur und ihre Zielrichtung verstindlich und sinnvoll wire. Wo derartige
Grundvoraussetzungen geleugnet werden, ersetzt die Leugnung schliefilich das
Grundprinzip. Anderseits wird die Moralerziehung in diesem Fall zu einer Art
Dressur, bzw. einem Anstandsunterricht, in dem das Tun und Verhalten des durch-
schnittlichen Biirgers zur Regel erhoben wird.

Mit Recht hat daher der verstorbene Ministerprisident Ikeda nach seiner
Europareise im Herbst 1962 das Losungswort ,Hitozukuri®, ,, Menschenbildung®,
gepragt. Man mufl aber nur ein wenig von der daraufhin vielerseits begonnenen
Diskussion mitbekommen haben, um zu verstehen, wie ungemein schwierig es ist,
im heutigen pluralistischen Japan zu einem giiltigen Menschenbild zu gelangen.

Der Japaner von heute

Es ist leider in westlichen Lindern immer noch nicht hinreichend bekannt, dafl
man von einem Japaner nicht mehr in religidsen Kategorien wie Shintoismus und
Buddhismus sprechen kann. Man kann mit einem Japaner nicht in ein Gesprich
eintreten wollen, nachdem man ihn zunichst nach einem westlichen Einteilungs-
schema katalogisiert hat: Shintoist — Buddhist — Christ — konfessionslos — Atheist.
Es ist dies ja auch die Misere so mancher von Westlern durchgefithrten Befragun-
gen, daf} die Ergebnisse am Ende gar nicht das hergeben, was sie beweisen sollen.

Man denke etwa an die Umfragen, die unter Bonzenschiilern, also typisch west-
lich ausgedriickt: unter ,buddhistischen Theologiestudenten® angestellt wurden.
Wenn weit iiber die Hilfte solcher Studenten die Unsterblichkeit der Seele ab-
lehnt, so braucht sich der buddhistische Gliubige nicht um diese Gruppe zu sorgen,
die ja in diesem Punkte der buddhistischen Lehre treu ist. Er muf sich eher Ge-
danken machen iiber die, die eine ,, Unsterblichkeit der Seele“ (was immer das dann
heiflen mag) fiir mdglich oder wahrscheinlich halten.

Ebenso uninteressant sind in sich Untersuchungen iiber den Glauben der Japaner
an die Existenz Gottes, bzw. den sogenannten Atheismus der Japaner. In diesem
Fall ist nicht die groffe Gruppe von Bedeutung, die die Existenz Gottes ,leugnet®
(wie konnen Menschen eigentlich leugnen, was sie gar nicht begrifflich wie wir zu
verstehen gelernt haben?), sondern die Gruppe, die die Existenz Gottes bejaht.
Denn daf} es in Japan heute eine weit iiber die kleinen sich zum organisierten
Christentum bekennenden Gruppen hinauslangende Schicht der Bevolkerung gibt,
zu der Anhinger moderner und traditioneller Religionen genauso gehiren wie
solche, die personlich nicht mehr einer bestimmten Religion zugehdren und die alle
trotzdem auf irgendeine Weise die Existenz Gottes bejahen, besagt etwas sehr
Bedeutendes: Es zeigt, daf} sich im japanischen Volksempfinden das Verstindnis

84



Japans Gesprich mit dem Christentum Europas

des traditionellen Gottesbegriffs (jap. kami) von einem polytheistisch-persénlich/
unpersonlichen zum monotheistischen Gottesbegriff verlagert. Bischof Noguchi von
Hiroshima sieht in diesem Phinomen einen der tiefgreifendsten und bedeutendsten
Vorginge, die die Begegnung Japans mit dem Christentum der Neuzeit hervor-
gerufen hat. Von hier aus wird dann auch verstindlich, daf} die japanische Bischofs-
konferenz vor einigen Jahren schlieflich nachgezogen hat und dem von den Prote-
stanten schon lange gebrauchten Wort ,kami® als Bezeichnung des christlichen
Gottes auch in der katholischen Kirche Hausrecht eingerdumt hat.

Dafl die hier gemachte Feststellung richtig ist, liefle sich auch an dem Wandel des
Weihnachtsfestes in Japan erldutern. Die japanische Art, Weihnachten zu feiern,
war nach dem Krieg in der Welt sprichwortlich, Weihnachten war zunichst eine
Angelegenheit der Warenhiuser mit ihren reichen Weihnachtsdekorationen. Der
hl. Abend aber war eine Art Karneval, an dem die Vergniigungsviertel der Grof3-
stadte Hochbetrieb hatten, und stach unangenchm von der vornehmen Art des
japanischen Neujahrsfestes ab. Die Entwicklung der letzten Jahre lehrt nun, dafl
zwar einerseits das Weihnachtsfest aus Japan nicht mehr fortzudenken ist, ander-
seits aber sich eine Art Familienfeier in den Stidten bereits anbahnt und so das
Neujahrsfest im Lauf der Zeit wohl eine Verlingerung nach vorn erfahren diirfte.

Beobachtungen dieser Art sind nun hier nicht geschildert, um den Beweis einer
langsamen Verchristlichung Japans iiber den Bereich des statistisch Erfaflbaren hin-
aus anzutreten, sondern um auf den Menschentyp zu kommen, der da heranwichst.
Man konnte natiirlich zunichst sagen, der Japaner sei von Haus aus synkretistisch
veranlagt. Er geht am Neujahrsfest zum Shinto-Schrein, besucht am O-Bon-Fest,
dem Gedenktag der verstorbenen Ahnen, die Griber in der Heimat und dann
zumeist den dabeiliegenden buddhistischen Tempel. Er heiratet vielleicht im
Schrein, vielleicht aber auch in einem der grofien Heiratspalidste, die es nun in allen
grofleren Stidten Japans gibt. Er 138t aber zumeist immer noch zu, dal der Bonze
iiber die verbrannten Gebeine einige Sutren rezitiert. Er wird auch des Weihnachts-
festes gedenken und seine Kinder genauso in die Weihnachtsfeier begleiten wie zu
den Kindersportfesten und dort nicht als passiver, stummer Zuschauer anwesend
sein, sondern selbst, wenn aufgefordert, aktiv bei der Sache sein. Er wird diese
Dinge tun und dann im Berufsleben, in der modernen Industrie, in einem moder-
nen Biiro sich westlicher Arbeitsmethoden bedienen. Er wird sich am Abend von
seiner Frau aus dem westlichen Straflenanzug helfen lassen, es sich gemiitlich
machen und ins japanische Bad steigen. Er wird bei einer Gelegenheit mit Messer
und Gabel essen und zumeist es sich doch mit seinen Stéibchen gutgehen lassen. Er
wird aber schon lingst nicht mehr das japanische Haus als jene kleine Welt er-
fahren, aus der heraus er die grofRe verstehen kdnnte. Die grofle Welt dringt sich
Tag fiir Tag durch zahlreiche Fernsehkanile in seinen privaten Bereich. Und
wie die Kinder ganz von ihrer Schule mit Beschlag belegt werden, dort lernen,
spielen und essen und fast nur zum Schlafen noch nach Hause kommen (und der

85



Hans Waldenfels

Schlaf fillt wegen der Schularbeiten oft genug erschreckend kurz aus), so bildet der
moderne Betrieb fiir die Grofizahl der japanischen Minner und auch schon fiir
viele Frauen die zweite Welt neben der Familie. Diese Welt aber ist nicht nur Ar-
beitswelt, sondern wirklich Lebenswelt mit allen Formen moderner Entspannung.
In all diesen Dingen ist der moderne Japaner zugleich zu Hause und doch auch
wieder unheimlich heimatlos.

Die Vielzahl von Elementen und Einzelteilchen des japanischen Lebens, die wir
nebeneinandergestellt haben, ohne den Anspruch auf Vollstindigkeit zu erheben,
mag den Eindruck einer ungeheuren Unrast und Verwirrung erwecken. Dieser Ein-
druck ist jedoch nicht ohne weiteres richtig. Denn man muf8 bedenken, daff die zu-
nehmende Automation, Uniformierung und Mechanisierung des Lebensprozesses es
dem einzelnen Menschen in vieler Hinsicht einfacher macht. Viele Entscheidungen
sind ihm ganz einfach abgenommen, Viele Gedanken kann er sich sparen. Ob die-
ses Leben menschenwiirdiger und gliicklicher ist, ist eine andere Sache; man wird
aber nicht von vornherein sagen konnen, dafl es menschenunwiirdig und ungliick-
licher sein mufi. Schlieflich ist es eine vom Menschen selbst geschaffene Welt.

Tatsache ist nun, daf} sich der denkende Japaner sehr wohl dariiber im klaren
ist, daf} seine heutigen Lebensformen Folge der westlichen Zivilisation sind, und
wenn er sich auch nicht dariiber im klaren ist, dafl die Schaffung dieser Zivilisation
wesentlich etwas mit der Erfiillung des gottlichen Schopfungsauftrags zu tun hat
(Gn 1,28), so weif} er doch, daff diese Zivilisation etwas mit dem Christentum zu
tun hat.

Man wird dem Japaner auch bescheinigen miissen, dafl er oft genug den Weg
nach Westen angetreten ist. Ungezihlte begabte junge Japaner haben an den Uni-
versititen Europas und Amerikas studiert. Sie haben die Texte der westlichen
Klassiker in Philosophie und Literatur im Urtext gelesen und viele von ihnen ins
Japanische iibersetzt. Es gibt kaum einen bedeutenden Wissenschaftler des Westens
von Weltrang, der sich nicht rithmen konnte, den einen oder anderen Schiiler in
Japan zu haben. Doch ist es bis jetzt eigentlich nicht zu einem Gesprich gekommen.
Der folgende Satz eines bedeutenden japanischen Professors ist symptomatisch:
»Was sollen wir denn eigentlich im Westen? Es ist ja doch niemand da, der uns
Antwort geben konnte auf unsere existenziellen Fragen, da uns niemand versteht!“
Ein solcher Ausspruch ist besonders schmerzlich fiir christliche Missionare, die ja
mit dem berechtigten Anspruch auftreten, Gottes letztes und endgiiltiges Wort an
die Welt iiberall und jederzeit zu kiinden.

Dabei ist der Japaner auf der ehrlichen Suche. Doch ist seine geistige Situation
heute bereits derart, dafl man sagen muf}: sie ist der geistigen Entwicklung des
Westens vorausgeeilt, Denn der Japaner stammt aus einer Kultur, die eindeutig
nicht-christlich ist (wobei es gleichgiiltig ist, ob man hier in einem mehr optimisti-
schen Sinne diese nichtchristliche Kulturform urspriinglich eher fiir adventhaft an-
sieht oder ob man, beeindrudkt von den verschiedensten negativen Phinomenen,

86



Japans Gesprich mit dem Christentum Europas

den Akzent mehr auf das dem Christentum Hinderliche legt). Er hat aber in-
zwischen zusammen mit einer sikularisierten westlichen Zivilisation auch kultu-
relle Formen angenommen, die eindeutig christlich oder nachchristlich sind. Er lebt
somit in einer Kulturwelt, die sowohl von vor- wie von nachchristlichen Elementen
geprigt ist. Entsprechend ist er nicht mehr einseitig in seiner urspriinglichen Welt
beheimatet, sondern hat bereits begonnen, aus ihr auszuziehen und grofle Schritte
auf die eine grofle Weltkultur hin zu tun, in der — wie K. Rahner ganz richtig
sagt® — jede Kultur zum integrierenden Bestandteil der anderen wird. Man sagt
daher nicht zu viel, wenn man behauptet, dafl in diesem Punkt kein Volk weiter
fortgeschritten ist als Japan.

Es ist inzwischen wiederholt bemerkt worden, daf} die Situation Japans und die
Art, wie das Volk im ganzen sie bewiltigt und wie sich die Kirche, bzw. das
Christentum zu ihr stellt, lehrreich und bedeutsam fiir die Zukunft der Welt und
die Bewiltigung der christlichen Aufgabe an der Welt sein wird®. Die grofle Frage
Japans und der Missionare ist heute, wie die gestellten Aufgaben zu l6sen sind.
Die andere Frage ist, ob Japan nicht auch immer noch im Sinn echter Mitmensch-
lichkeit und Briiderlichkeit die geistige Hilfe seiner westlichen Briider erhoffen darf
und ob nicht diese verpflichtet wiren, etwas aufmerksamer auf die existenzielle
geistige Not anderer Vlker zu achten.

Man konnte hier auch folgendes anfiigen: Wir sprechen viel vom ,Horer des
Wortes“. Machen wir uns aber wirklich geniigend Gedanken iiber den ,,Hérer®
des Wortes? Nehmen wir ihn nicht viel zu wenig ernst in seiner Personalitit, die
ja — ex definitione — immer auch Einzigartigkeit besagt? Und fragen wir uns nicht
viel zu wenig, worin die Besonderheit und Einzigartigkeit eines jeden Volkes be-
steht? Das Wort, das wir kiinden sollen, kann ja nur ankommen, wenn wir zu-
nichst aufmerksam auf den Partner und seine Not gehort haben. Andernfalls mag
es geschehen, daf} selbst das lebendigste Wort an ihm vorbeigesprochen ist.

Anfragenandie Theologie

Es soll nun im Folgenden nicht im einzelnen aufgezeigt werden, wie die heutige
Japanmission auf ihren geschichtlichen Auftrag einzugehen sucht. Die Tatsache ist
bekannt, dafl die Erwachsenentaufzahl in den letzten Jahren stindig unter der
10000-Marke lag; dafd ein grofier Prozentsatz der Taufen an oder durch den Ein-
fluf’ der katholischen Schulen gespendet wird?; dafl die Umstellung von auslindi-

2 Schriften zur Theologie, Band V, 142 f.

3 Vgl. neuerdings wieder E. Gofimann, Religidse Herkunft, profane Zukunft? (Miinchen 1965) 268.

4 Fiir Japan wird hieran die grofle Bedeutung der aufierordentlichen, iiberpfarrlichen Seelsorge deutlich. Zum
anderen zeigt der EinfluR der katholischen Schulen in Japan, daf manche theoretische Diskussion iiber die Existenz
oder Nichtexistenz katholischer Schulen an den tatsichlichen Verhiltnissen in den verschiedensten Lindern der Welt
vorbeizielt. Wo katholische Schulen existieren und ihren Auftrag erfiillen, verdienen sie die volle Unterstiitzung. In
dem Fall verraten Argumente gegen die katholischen Schulen zugunsten einer Mitarbeit in freien Schulen ein unreali-
stisches Denken. Im Gegenteil sollte man dort das Bestehende, so gut es geht, stirken und, wenn man kann, dann zu-
gleich in neue Riume vorzustoflen suchen.

87



Hans Waldenfels

schem auf japanisches Missionspersonal nicht notwendig mit einer Steigerung der
Taufzahlen verbunden ist. Nicht wenige Vorschriften des Kirchenrechts, vor allem
auch im Eherecht, haben in Japan bereits Milderungen erfahren. Der Jesuitenorden
hat das fiir den Gesamtorden hochbedeutsame Experiment einer unmittelbaren
und stindigen internationalen Zusammenarbeit, die zugleich auch die Universalitit
der Kirche zum Ausdruck bringt, erstmals nach dem Krieg in Japan durchexerziert.
Es ist auch richtig, dafl sich erst in den 20 Jahren nach dem Krieg der Auszug aus
dem Getto des Nagasaki-Christentums vollzogen hat und heute iiber die Hilfte der
katholischen Christen auflerhalb Kyushus mit stirkeren Ballungen in den Millio-
nenstiddten Tokio und Osaka lebt.

Man kann auch soviel bereits sagen, dafl sich die Reform der Liturgie fiir die
Formung des Gemeindelebens insofern positiv auswirken wird, als sie den einzel-
nen stirker als je zuvor die Kirche als Volk Gottes und als Gemeinschaft erfahren
lift und ihm so auch im Gottesdienst ein stirkeres Gefiihl fiir das Nebeneinander
und Miteinander mit Gleichgesinnten vermittelt. Es ist aber zweifelhaft, ob sich
auf diesem Wege breitere Kreise des Volkes fiir das kirchliche Christentum neu-
gewinnen lassen. Das ist wohl auch dann nicht zu erwarten, wenn etwa die Litur-
gie in Japan noch einige dem Japaner unverstdndliche lateinische Formen und
Gebidrden mehr aufgibt und durch andere ersetzt?.

Eine Losung ist genauso wenig von einer ,japanischen® Liturgie wie von ver-
feinerten katechetischen Methoden zu erwarten; denn was heiflt heute ,,japanisch®?
Man betrachte etwa japanische Architektur, also ein Feld, auf dem Japaner
heute in der Welt eine filhrende Rolle spielen. Der Architekt Tange wird sich wohl
kaum nachsagen lassen miissen, die von ihm in Tokio gebaute Kathedrale sei nicht
»japanisch“. Das wird um so klarer, wenn man Groflbauten der modernen, wirk-
lich rein japanischen Religionen® in Betracht zieht, etwa die Zentrale der tanzenden
Religion in Tabuse, dem Heimatort des ehemaligen Ministerprisidenten Kishi und
des jetzigen Ministerprisidenten Sato in der Yamaguchi-Prifektur oder die Haupt-
quartiere der Sokagakkai und der Risshokoseikai in Tokio. :

Es wire auch niitzlich, sich mit der modernen japanischen Musik zu befassen, die

5 Die gemachten Bemerkungen sind natiirlich nicht mifizuverstehen. Die Beseitigung aller den Japanern anstéRiger
oder unverstindlicher Gesten wie die Kniebeuge der Gliubigen oder die vielen Handkiisse und Kiisse von Gegen-
stinden wihrend der hl. Messe sind zu begriifien. Jedes weitere Bemithen auf dem Wege zu einer ansprechenderen
Form der Gottesdienstgestaltung ist zu fordern. Nur wiire es unrealistisch, sich von diesen Reformen groflere, dufler-
lich greifbare missionarische Erfolge zu versprechen. — Dasselbe gilt auch von der gerade in Japan reichlich gefiihrren
Diskussion um Prékatechese und Praeevangelium. Man miiite gerade bei diesen Methodenfragen einmal genauer
nach der zugrundeliegenden Missionstheologie fragen und wird vielleicht feststellen, daB diese bereits veraltet ist.

6 Gerade die modernen Religionen werden mit Recht oft als ein Beweis der grundsirzlich vorhandenen Religiositit
der Japaner hingestellt, (Vgl. z. B. A. Fanteli, L’attuale situazione religiosa del Giappone, in: Civiltd Cattolica, a. 115.
vol, IIT [1964], 527—41; ders., Il cristianesimo di fronte al mondo giapponese. Risultati e problemi, ebd., vol. IV,
547-60.) Eine Analyse ihrer Methoden und Lehren wiirde im {ibrigen weithin das hier tiber den heutigen Japaner
Gesagte bestitigen. Man muf sich allerdings fragen, wieviel eine religiése Organisation, bzw. die personliche Bindung
an eine bestimmre Religion dem Japaner in Zukunft noch bedeuten wird. Es sei in diesem Zusammenhang auch an-
gemerkt, dafl sich ja seit altersher die Zugehorigkeit des Japaners zu einer bestimmten buddhistischen Sekte nur enc-
fernt mit der Bindung des Christen an die Kirche vergleichen 138, Das folgt schon aus der kuriosen Tatsache, daf die

Summe der Mitglieder der verschiedenen Religionen oft genug die Zahl der Einwohner Japans iiberschritten har, 1959
93 Millionen Einwohner und 134 Millionen Anhiéinger der Religionen.

88



Japans Gesprich mit dem Christentum Eunropas

ebenfalls zu einer Synthese von japanischen und westlichen Tonelementen dringt.
Ein japanischer ,Schlager ist nicht dasselbe wie ein amerikanischer, auch wenn
manches bei diesem abgelauscht wurde. Fiir die katholische Kirchenmusik hat die
Kénigin-Elisabeth-Musikhochschule in Hiroshima zahlreiche vorbereitende Ana-
lysen auf diesem Gebiet angestellt, die das Gesagte erliutern kdnnten.

Um néher zu bestimmen, was heute ,,japanisch® ist, miifiten vor allem noch viel
stirker die wissenschaftlichen Mittel der modernen Soziologie eingesetzt werden.
Vor allem hitte die Religions- und Pastoralsoziologie noch ein ungeheures Auf-
gabenfeld in Japan. Was auf diesem Gebiet katholischerseits ‘geschieht, ist im
Augenblick noch alles im Aufbau, und den Anspriichen der wissenschaftlichen So-
ziologie geniigeleistende Verdffentlichungen liegen noch kaum vor. Eine grund-
sitzliche Planung und Koordinierung des missionarischen Einsatzes ist aber ohne
vorbereitende soziologische Untersuchungen heute nicht mehr mdglich,

Wenn man von all diesen Dingen und Einzelheiten einmal absieht, aber auch
wenn man sie noch konkreter ausfilhren wiirde, kommt man letztlich zu grund-
sitzlichen Anfragen an die Theologie, die einerseits die Mission als solche, zum
anderen erneut den Inhalt der christlichen Botschaft an die Welt betreffen. Und
man wird wohl finden, daf§ sich die katholische Theologie mit einer Situation wie
Japan noch nicht im eigentlichen Sinne befafit hat. Welches der drei neugegriinde-
ten Sekretariate wire z. B. fiir Japan zustindig? Oder welches Konzilsschema ist
fiir Japan das bedeutsamere, das Schema iiber die Mission oder das Schema iiber
die Prisenz der Kirche in der Welt?

Man kann natiirlich ein Gesprich mit Vertretern des Buddhismus und Shintois- :
mus fiithren, aber man sollte sich dann doch dariiber im klaren sein, dafl man nicht
mit den Leuten gesprochen hat, die das Japan von morgen bestimmen werden.
Die Frage ist: Wo und wie ist ein Gesprich mit Menschen moglich, die ihre Ver-
ankerung in einer alten japanischen Mentalitit bejahen und zugleich wissen, dafl
diese heute nur in Synthese oder Symbiose mit der Geistigkeit des Westens bestehen
kann, Menschen, die zugleich sowohl iiber die Formen eines organisierten Buddhis-
mus wie eines organisierten Christentums hinausgewachsen sind? Die Theologie
der Religionen wird hier bereits iiberholt.

Der missionarische Auftrag

Hinsichtlich dieser Situation stellt sich nun zunichst die Frage nach unserem
missionarischen Auftrag. Diese Frage ist von vornherein zu unterscheiden von der
Frage nach der Heilsmdglichkeit der Ungetauften. Gerade eine Verwischung des
Unterschiedes verdeckt den eigentlichen Fragepunkt. Daf} beide Fragen tatsichlich
oft vermischt behandelt werden, rithrt zum Teil daher, dafl die Verneinung der
Heilsmoglichkeit fiir Nichtgetaufte auf Jahrhunderte hin ein treibendes Motiv der

89



Hans Waldenfels

Missionstitigkeit war. Wenn dieses Motiv fillt und keine neue gesunde Missions-
theorie helfend einspringt, treten nicht selten bei dem Missionar in seinem ein-
samen Bemiihen Erldhmungs- und Miidigkeitserscheinungen ein.

Es ist nun nicht nétig, im einzelnen die verschiedenen Theorien der jiingeren
Zeit durchzuexerzieren. Die zu einseitige Theorie der individuellen Seelenrettung
ist inzwischen zugunsten einer richtig zu verstehenden Theorie der ,plantatio
Ecclesiae“? iiberwunden. Wir mochten aber doch betonen, dafl die heute vielfach
vorgetragene Stellvertretungs- und Zeichentheorie allein kaum als Lésung aus-
reichen diirfte. Fiir eine katholische Familie und auch einen einzelnen Gliubigen
mag es eine hinreichende Erfiillung des Missionsauftrages sein, Tag fiir Tag in
Treue, vielleicht in heroischer Treue, das christliche Zeichen echter Briiderlichkeit
in der Umwelt zu setzen. Das einzelne christliche Leben mag sich im Vollzug des
Alltags wie eine leuchtende Kerze verglithen. Wird sich aber (man mdge das un-
schone Wort verzeihen) der ,Berufsmissionar® damit zufriedengeben diirfen?
Wohlgemerkt, der aktive, nicht der kontemplative Missionar? Fiir viele von ihnen
hat die genannte Theorie etwas von der Haltung des Fuchses an sich, dem die
Trauben zu hoch hingen.

Die Frage ist hier: Was ist seine Aufgabe heute unter den ,Heiden“? Was muf}
er tun, damit er von sich zunichst sagen kann, er habe alles getan, was ithm im
Missionsbefehl Christi aufgetragen wurde, und dann dabei von sich in Demut
bekennen kann: ,Ich bin nur ein unniitzer Knecht* (Lk 17,10)? Die Frage bleibt
auch dann berechtigt, wenn man den Missionsauftrag ganz allgemein als an alle
Christen gerichtet betrachtet. Sie bleibt dann immer noch die Frage nach dem Sinn
des priesterlichen und hinsichtlich der Ordensbriider und -schwestern des Ordens-
lebens in der Mission. Und die Frage bleibt auch dann immer noch giiltig, wenn
man den Begriff der Mission nicht mehr rein geographisch, sondern mehr sozio-
logisch fafit®; denn der Missionsauftrag Mt 28,19f verliert nicht seine Dringlich-
keit und Gultigkeit.

Man spiirt aus diesen kurzen Uberlegungen aber schon, wie die Frage nach der
Mission schlieflich in die Herzmitte christlicher Weltsendung weist. Letztlich geht
es um den Anspruch des Christentums an die Welt, um das Gesprich der Kirche
mit der Welt, ein Gesprich, das notwendig am Selbstverstindnis der Kirche an-
setzen mufl. Mehr als iiber die Predigt, die Katechese und dhnliche Dinge miifite
theologisch vielleicht iiber den Dialog nachgedacht werden, iiber die Sprechenden

7 Daf die ,plantatio Ecclesiae® trotz Errichtung der Hierarchie und trotz Aufteilung eines Landes in Pfarrbezirke
immer noch sehr rudimentir sein kann, lehrt die Japanmission. Es gibt eben auch heute noch breite Schichten der
japanischen Gesellschaft, der die christliche Botschaft — vielleicht trotz gelegentlicher Bibellektiire — keineswegs als per-
sonlicher Anspruch begegnet ist. Es wiren daher schon aus diesem Grund das Verhiltnis von ordentlicher und aufler-
ordentlicher Seelsorge zu bedenken sowie alle Fragen, die heute hinsichtlich der Pfarre und des Pfarrprinzips diskutiert
werden. Dabei wiirde die Theorie der Kirchenpflanzung selbst vielleicht noch klarer werden.

8 Hier wire aber entsprechend zu beachten, dafl ein ungetaufrer Junge auf den Straflen Hamburgs soziologisch
nicht dasselbe ist wie ein ungetaufter Junge in Tokio. Der erste stammt aus einem eindeutig christlich gepriigten
Kulturraum, der zweite aber aus einem von buddhistisch-shintoistischem Sikularismus und von christlichem Sikularis-
mus geprigten Kulturraum.

90



Japans Gesprich mit dem Christentum Europas

und die Angesprochenen und dann iiber das Wort. Dariiberhinaus geht es dann
um die Sinndeutung priesterlicher Existenz und um die Theologie der Stinde und
ihrer Bedeutung.

Dieinkarnatorische Ausrichtung

Wenn all das bedacht wire, wiirde erst recht zum Leuchten kommen, was wir
zu kiinden haben: den Skandal des Kreuzes und das strahlende Licht der Auf-
erstehung. Wir haben schlieflich Ursache genug, einem grundsitzlichen Optimis-
mus auch in diesen grauen Erdentagen anzuhangen. Die Welt ist geheiligt durch
die Menschwerdung Gottes selbst, und dieses geschichtliche Ereignis ist die Herz-
mitte der Weltgeschichte, von der diese nie wieder loskann. Wir hitten gerade von
hier aus das Mehr der christlichen Botschaft, eben das Neue der Frohbotschaft
aufzuzeigen.

Es gibt dann zwar noch immer keine Rezepte fiir die konkreten Entscheidungen.
Vieles, ja das meiste, was existenziell zahlt, bleibt immer dem Gewissen des einzel-
nen anheimgestellt, und die echte Furcht vor dem Scheitern wird es bei Christen
wie Nichtchristen geben. Aber es wird dem Christen und der Gemeinde Christi
vielleicht doch gelingen, immer wieder das Zeichen der Hoffnung aufzurichten,
so wie es der eingangs erwihnte Dr. Nagai fiir seine Mitmenschen, Christen wie
Nichtchristen, getan hat.

Es miiflte sich daraus einerseits eine Botschaft echter und positiver Weltzuge-
wandtheit® ergeben, mit der wir — hnlich wie Paul VI. am 4. Oktober vor der
Vollversammlung der UNO in New York — alliiberall und nicht nur in unseren
Kirchen kiindend vor die Menschen hintreten kénnen. Es miifite anderseits die
Ehrfurcht vor dem einzelnen Menschen wachsen, die dann vielleicht in dem Ge-
sprichspartner erst recht den Sinn fiir das uns alle umspannende Geheimnis erneut
wedst. Wir konnten aber selbst vielleicht diese Haltung gar von Menschen des
Ostens lernen und uns dann in einer nicht mehr aussagbaren Tiefe wie der alte
Meister des BogenschieBens vor dem (gemeinsamen) Ziel verneigen®.

Wir miifiten uns dann vielleicht gerade hier theologisch fragen, nicht was uns
Japan in seiner Vergangenheit, sondern was es uns jetzt in seiner Gegenwart zu
sagen hat. Und wir werden dann vielleicht erfahren, dafl wir uns damit zum

9 Es ist nicht von ungefihr, daf Teilhard de Chardins Werke in Japan in cinem nichtchristlichen Verlag Tokios
erscheinen und daf im Jahre 1962/63 nicht weniger als 50 Versffentlichungen, zumeist Aufsitze, iber D. Bonhoeffer
zu verzeichnen waren.

10 Theoretisch wire hier das Verhiltnis von mystischer Erfahrung und Offenbarung sowie vor allem die Frage
der iibergegenstindlichen Erkenntnis zu behandeln, in der dann auch das Verhiltnis von Immanenz und Transzendenz
klarer erscheinen wiirde. Praktisch sind die Ubungen von P. Enomiya-Lassalle fiir das echte Gesprich mit den Japa-
nern, die bewuft oder unbewuflt aus ihrer Tradition leben, von uniibersehbarer Bedeutung. Der Vollzug etwa des
Zen, wie es noch immer in intellektuellen Kreisen Kyotos geiibt wird, entspricht durchaus einer modernen Haltung,
die sich in beiden Welten beheimatet fihlen méchte. Das wird auch an den verschiedenen Themen der japanischen
Dumoulin-Festschrift deutlich, die in Deutsch den Titel ,Das geistige Klima Japans und das Christentum® (Tokio
1965) trige.

91



Hans Wulf

ersten Mal auf die existenziellen Fragen eingelassen haben, die der zitierte japa-
nische Gelehrte im Auge hatte.

Man wird auch heute von der Theologie keine Antworten erwarten, die wie
Rezepte wirken. Wir werden den Mut haben miissen, auch in unserer Zeit alles
zu tun, was an uns liegt, und es dann ruhig der Geschichte zu iiberlassen, ob sie
unser Tun als objektives Versagen oder als Schritte auf dem rechten Weg wertet.
Wir werden im iibrigen viele Elemente, die als Teilantworten auf die gestellten
Fragen dienen kdnnen, in der modernen Theologie und in den Botschaften des
Konzils bereits vorfinden.

Wir werden vielleicht auch feststellen, daff die Fragen, die wir aus der japani-
schen Situation heraus zu fragen gesucht haben, ja schon weithin unsere eigenen
sind, bzw. es bald werden. Wenigstens im Hinblick auf die Fragen sind wir dann
vielleicht gar nicht mehr die briiderlich Gebenden, sondern die aus einem ,, Heiden-
land“ briiderlich Empfangenden®.

Der Staat und die 6ffentliche Ordnung

Hans Wulf S]

Der in der vierten Sitzung des Zweiten Vatikanischen Konzils vorgelegte ,Ent-
wurf“ iiber die Religionsfreiheit, der von den Konzilsvitern mehrheitlich an-
genommen wurde, schlieft ein bestimmtes Verstindnis der Beziehung von Staat,
Gesellschaft und &ffentlich-rechtlicher Ordnung ein. Aus diesem Grunde lehnte
ihn z. B. der Weihbischof Paolo Munoz Vega ab, der erklirte, das Schema stiitze
sich zu sehr auf eine noch nicht hinreichend geklirte Theorie {iber die angemessene
Ordnung eines politischen Gemeinwesens. Ebendiese wollen wir aus dem Konzils-
dokument herausarbeiten. Es geht uns also nicht direkt um das Problem der Re-
ligionsfreiheit, sondern allein um einige elementare Grundeinsichten tiber die
Staats- und Gesellschaftsordnung, die in dem Konzilstext iiber die Religions-
freiheit ausdriicklich oder unausdriicklich ausgesprochen worden sind.

11 Vgl. z. B. K. Rahner, Uber den Dialog in der pluralistischen Gesellschaft, in dieser Zschr. 176 (1965) 321-330;
ders., Der Christ in seiner Umwelt, ebd. 481-489.

92



