Hans Wulf

ersten Mal auf die existenziellen Fragen eingelassen haben, die der zitierte japa-
nische Gelehrte im Auge hatte.

Man wird auch heute von der Theologie keine Antworten erwarten, die wie
Rezepte wirken. Wir werden den Mut haben miissen, auch in unserer Zeit alles
zu tun, was an uns liegt, und es dann ruhig der Geschichte zu iiberlassen, ob sie
unser Tun als objektives Versagen oder als Schritte auf dem rechten Weg wertet.
Wir werden im iibrigen viele Elemente, die als Teilantworten auf die gestellten
Fragen dienen kdnnen, in der modernen Theologie und in den Botschaften des
Konzils bereits vorfinden.

Wir werden vielleicht auch feststellen, daff die Fragen, die wir aus der japani-
schen Situation heraus zu fragen gesucht haben, ja schon weithin unsere eigenen
sind, bzw. es bald werden. Wenigstens im Hinblick auf die Fragen sind wir dann
vielleicht gar nicht mehr die briiderlich Gebenden, sondern die aus einem ,, Heiden-
land“ briiderlich Empfangenden®.

Der Staat und die 6ffentliche Ordnung

Hans Wulf S]

Der in der vierten Sitzung des Zweiten Vatikanischen Konzils vorgelegte ,Ent-
wurf“ iiber die Religionsfreiheit, der von den Konzilsvitern mehrheitlich an-
genommen wurde, schlieft ein bestimmtes Verstindnis der Beziehung von Staat,
Gesellschaft und &ffentlich-rechtlicher Ordnung ein. Aus diesem Grunde lehnte
ihn z. B. der Weihbischof Paolo Munoz Vega ab, der erklirte, das Schema stiitze
sich zu sehr auf eine noch nicht hinreichend geklirte Theorie {iber die angemessene
Ordnung eines politischen Gemeinwesens. Ebendiese wollen wir aus dem Konzils-
dokument herausarbeiten. Es geht uns also nicht direkt um das Problem der Re-
ligionsfreiheit, sondern allein um einige elementare Grundeinsichten tiber die
Staats- und Gesellschaftsordnung, die in dem Konzilstext iiber die Religions-
freiheit ausdriicklich oder unausdriicklich ausgesprochen worden sind.

11 Vgl. z. B. K. Rahner, Uber den Dialog in der pluralistischen Gesellschaft, in dieser Zschr. 176 (1965) 321-330;
ders., Der Christ in seiner Umwelt, ebd. 481-489.

92



Der Staat und die Sffentliche Ordnung
Die konziliaren Aussagen iiber die Religionsfreiheit

Zunichst: Was versteht das Konzilsdekret unter dem Wort Religionsfreiheit?
Es erklirt, die Menschen miifiten in Sachen der Religion ,frei vom Zwang durch
einzelne Menschen wie von seiten sozialer Gebilde und jedweder menschlichen Ge-
walt sein, und zwar so, daf in religiosen Angelegenheiten weder jemand gezwun-
gen werde, gegen sein Gewissen zu handeln, noch jemand daran gehindert werde,
nach seinem Gewissen privat und offentlich innerhalb der gebotenen Grenzen zu
handeln® (Nr. 2). Diese Freiheit, so wird betont, sei durch die rechtliche Verfassung
der Gesellschaft zu sichern. In seiner ersten Relation zu dem verbesserten Text,
der den Vitern auf der letzten Konzilsperiode vorgelegt wurde, betonte Bi-
schof de Smedt ausdriicklich, es gehe dem Schema allein um den ,Inhalt und
die Grundlage des menschlichen und biirgerlichen Rechts auf Freiheit in religitsen
Dingen, wie es in der Gesellschaft von heute gefordert werde“. Er fiigte noch hinzu,
Religionsfreiheit sei heute in mehr als 100 Staatsverfassungen anerkannt; das aber
sei ein Zeichen dafiir, daB es sich hier um einen im gesellschaftlichen und staatlichen
Bereich eindeutig umschriebenen ,technischen Begriff handle.

Begriindet wird die Forderung nach rechtlicher Religionsfreiheit etwa so: Die
oberste objektive Norm fiir das sittliche Verhalten des Menschen sei das ewige
und allgemeinverbindliche Gesetz Gottes. Es ist, so fiigen wir sinngemif hinzu,
dem einzelnen und seiner Entscheidung in der Offenbarung Gottes, die die
Schopfungsordnung und ihr ,,Gesetz* voraussetzt und einbeschlieflt, vorgegeben.
Die Erkenntnis der in Freiheit zu suchenden Wahrheit, also des uns unbedingt bin-
denden Willens Gottes wird durch das je eigene Gewissen vermittelt, durch jenes
_Existenzial® also, dem man, wenn immer es sich aktualisiert, als einer subjektiv
letztverbindlichen Instanz zu gehorchen hat. In der im Gewissen sich meldenden
sittlichen Verantwortlichkeit griindet die eigentiimliche Wiirde der Person. Sie
wird sowohl durch das geoffenbarte Wort Gottes als auch durch die Vernunft er-
kannt. Die im Gewissen zu verantwortende sittliche Tat verlangt, dafl sich der
innere religiose Akt auch gesellschaftlich und dementsprechend in religidsen Gemein-
schaften zu duRern vermdge. Denn der Mensch existiere auch sittlich und religids
nur als soziales Wesen. Die innere und dufere Freiheit — und darauf kommt es
hier an — ist in einer staatlich geordneten Gesellschaft auch rechtlich zu sichern. Im
iibrigen wird eine so verstandene Religionsfreiheit auch theologisch von der wesens-
notwendigen Freiheit des Glaubensaktes her gefordert. So sei sie in der Offen-
barung verwurzelt und im Handeln Christi und der Apostel begriindet, wenn auch
in der Kirche in dieser Sache ein Verhalten vorgekommen sei, das dem Geist des
Evangeliums weniger entsprochen habe'. Diese gesetzlich zu sichernde Religions-
freiheit kann allerdings nur ,innerhalb gebotener Grenzen® verwirklicht werden.

1 Vgl. Joseph Lecler, Geschichte der Religionsfreiheit (Stutrgarc 1965).

93



Hans Wulf

In dieser Einschrinkung liegt, wie leicht verstindlich, ein entscheidender Ansatz-
punkt fiir die Erorterung unseres Themas.

Aus der so definierten Religionsfreiheit folgt — so wird das vorgelegte Schema
nicht miide zu betonen — natiirlich nicht eine Emanzipation des Menschen von der
Autoritit Gottes. Keineswegs wird geleugnet, dafl das Gewissen eines jeden Men-
schen sittlich und religios an Gott und seinen Willen gebunden sei. Religionsfreiheit
in der offentlich-rechtlichen Dimension der Gesellschaft beriihrt die katholische
Lehre von der einen wahren Religion und der einen und einzigen wahren Kirche
Jesu Christi, die in der katholischen und apostolischen Kirche in Erscheinung tritt,
tiberhaupt nicht. Weiterhin: Die im dargelegten Sinn verstandene Religionsfrei-
heit fordert auch nicht einen religiosen Indifferentismus. Kein Mensch darf die
religivse Wahrheit und den religidsen Irrtum auf eine Stufe stellen; jeder ist viel-
mehr sittlich gehalten, die wahre Religion zu suchen. ,Alle Menschen sind dazu
verpflichtet, besonders in jenen Dingen, die Gott und seine Kirche betreffen, die
Wahrheit zu suchen und die erkannte Wahrheit anzunehmen und zu bewahren®
(IN£ 1)

Die Einwiande

Allgemein ist es aufgefallen, dafl in der Diskussion iiber die Religionsfreiheit
keine wesentlich neuen Gesichtspunkte zu Tage traten. Gegen den Entwurf wurde
cingewendet, dafl er mit der traditionellen Lehre der Kirche unvereinbar sei. Im
19. Jahrhundert hitten zwar einige katholische Philosophen — Lammenais wurde
genannt — das Prinzip der Religionsfreiheit mit der katholischen Lehre in Einklang
bringen wollen; doch das sei schon von PiusIX. abgelehnt worden®. Auf derselben
Linie hielt sich Kardinal Enrico Dante. Er verurteilte das Schema als liberalistisch.
Es atme den Geist der Franzosischen Revolution. Ganz unerhort sei es, dafl man
die Lehre der Pipste iibergangen oder sogar als irrig hingestellt habe. Uberdies
wurde eingewandt, es werde nicht beachtet, dafl alles, was der Wahrheit und damit
der in ihr griindenden sittlichen Ordnung nicht entspreche, objektiv kein Recht auf
Existenz habe. Der Irrtum konne hochstens als das kleinere Ubel toleriert werden.
Der Vorrang der Wahrheit gelte vor allem fiir die Religion. Hier sei, selbst vor
dem subjektiven Anspruch eines (irrigen) Gewissens, allein der objektiv verpflich-
tende Wille Gottes mafgeblich. Es gibe einfach kein Recht auf freie Ausiibung
einer irrigen Glaubensiiberzeugung. Denn Wahrheit und Irrtum stiinden nicht auf
der gleichen Ebene und konnten folglich nicht die gleichen Rechte haben. Nach-

2 Bischof de Smedt gab in seiner Einfilhrung zur letzten Redaktion des Textes zu bedenken, daf die von den
konservativen® Vitern angesprochenen pipstlichen Dokumente die objektiv-moralische Pflicht der staatlichen Obrig-
keit gegeniiber der wahren Religion ausdriicklich machen wollten, wihrend die Pdpste nach Leo X1IL. vor allem die
Pflicht derselben Obrigkeit betonten, sich hinsichtlich der Religion der Wiirde der menschlichen Person als notwendiges
Element des Gemeinwohls bewufit zu werden.

94



Der Staat und die 6ffentliche Ordnung

driicklich wurde betont, dafl allein die katholische Kirche ein (objektives) Recht
und von daher die (subjektive) Pflicht habe, das Evangelium zu verkiinden. Sie
habe kraft ihres gottlichen Ursprungs allein ein wahres, sachlich-objektives Recht
auf Freiheit. Daraus folge, dal der Proselytismus von Nichtkatholiken unter Ka-
tholiken an sich sittlich unerlaubt sei.

Fiir unser Thema sind die Einwinde wichtiger, die aus einem bestimmten Ver-
stindnis von der Aufgabe des Staates hinsichtlich der wahren Religion gemacht
wurden. Dieser habe die Pflicht, die objektive Wahrheit zu wahren, zu verteidigen
und auszubreiten. Wenn er auch von sich aus nicht zustindig sei, iiber sittliche und
religidse Fragen zu urteilen, so kdnne er doch legitimerweise das Urteil der Kirche
in dieser Sache iibernchmen; denn er habe durchaus die Méglichkeit diese als Ver-
mittlerin der Wahrheit und des Willens Gottes zu erkennen. Dazu komme noch,
daf die staatliche Obrigkeit als solche gehalten sei, Gott zu verehren und die
wahre Religion zu fordern. In katholischen Landern werde iiberdies durch Ver-
breitung des religiésen Irrtums die 6ffentliche Sittlichkeit verletzt. Der katholi-
sche Biirger habe das Recht, vor der Gefihrdung seines wahren Glaubens bewahrt
zu werden®.

Man erkennt sofort, dafl hier die klassischen Argumente des 19. Jahrhunderts
iiber das Verhiltnis von Staat und Religion noch einmal vorgebracht worden sind.
In einem bedeutenden Werk der Moralphilosophie, dessen erste Auflage 1890 er-
schienen ist, wurde z. B. folgende Forderungen ausgesprochen: ,Es ist ... heilige
Pflicht, dafl auch der Staat in Gott seinen Urheber, Erhalter und Endzweck an-
erkenne, ihm danke, ihm huldige und von ihm die Wohltaten und Segnungen er-
flehe, deren er bedarf.“* Der Staat, so fihrt Cathrein fort, miisse aber auch um
seiner selbst willen die wahre Religion pflegen. Dies sei fiir die Erhaltung und ge-
sunde Entfaltung eines politischen Gemeinwesens, das nur im Rahmen gottgesetz-
ter sittlicher und rechtlicher Ordnungen gedeihen konne, notwendig. Endlich
schulde der Staat die Sorge fiir die wahre Religion auch seinen Biirgern. Denn das
Gemeinwohl verlange entschieden auch die Sorge fiir die wahre Religion. Diese
sei demnach auch von der staatlichen Autoritdt zu fordern und zu verteidigen.

Religionsfreiheit, Gemeinwohl und o6ffentliche Ordnung

Das ,Sekretariat zur Forderung der Einheit der Christen®, das fiir die Redak-
tion des Textes verantwortlich zeichnet, hat die Schwierigkeiten der Opposition
durchaus zur Kenntnis genommen und in seinem Textentwurf nach Mbglichkeit
beriicksichtigt. Die das Gemeinwohl der Gesellschaft betreffenden Schwierigkeiten
werden ausdriidklich in dem Abschnitt des Textes, der von den ,Grenzen der

3 In dieser Zschr. 175 (1964/65), 211 ff.
4 Victor Cathrein, Moralphilosophie, II, 563 (Freiburg 51911).

95



Hans Wulf

Religionsfreiheit* handelt, diskutiert (Nr.7). Es geht einzig um die Grenzen
im Offentlich-gesellschaftlichen Bereich. Im Hinblick darauf wird zuerst betont,
daf} die einzelnen und die gesellschaftlichen Gruppen moralisch verpflichtet seien,
im sozialen Leben die Rechte anderer zu achten und die Verpflichtungen gegeniiber
dem allen gemeinsamen Wohl auf sich zu nehmen. Mit allen sei gerecht und mensch-
lich zu verfahren. Demgemifl habe die biirgerliche Gesellschaft das Recht, sich
gegen den Miflbrauch der Religionsfreiheit zu verteidigen, wenn und soweit die
offentliche Ordnung in Frage gestellt werde. Hier wird die wichtige Unterschei-
dung von 6ffentlicher Ordnung und Gemeinwohl eingefiihrt. Jene verlange den
Schutz des 6ffentlichen Friedens, der in einem geordneten Zusammenleben in wah-
rer Gerechtigkeit bestehe, sie verlange eine angemessene Sorge fiir die 6ffentliche
Moral und gleiches Recht fiir alle. Diese Giiter seien ein grundlegender Teil des
umfassenderen Gemeinwohls®; nur sie seien fiir die geordnete Existenz der Gesell-
schaft so notwendig, daf} die Staatsgewalt sie unter Umstinden mit Gewalt er-
zwingen miisse, allerdings nur im Rahmen einer objektiv gegebenen rechtsstaat-
lichen Ordnung. Im iibrigen miisse man dem fiir das gesellschaftliche Leben be-
deutsamen Grundsatz entsprechen: Die Freiheit ist nur so weit einzuschrinken,
wie es fiir die 6ffentliche Ordnung des Gemeinwesens streng erforderlich ist.

Wichtig ist noch folgende Bemerkung des Konzilsdekrets: Die biirgerlich-recht-
liche Religionsfreiheit hindere nicht, dafl aus geschichtlichen Griinden einer reli-
giosen Gemeinschaft eine besondere rechtliche Stellung zukomme; jedoch bleibe es
notwendig, daf} gleichzeitig fiir alle Biirger und Religionsgemeinschaften dasRecht
auf Religionsfreiheit wirklich und wirksam anerkannt werde. Auch durch diese
»Konzession® diirfte die Opposition nicht befriedigt worden sein. Die unterschied-
lichen Anschauungen der Mehrheit und der Minderheit der Konzilsviter in Sachen
Religionsfreiheit ist zu tief auch in einem je verschiedenen Grundverstindnis des
Wesens und der daraus abgeleiteten Beziehung von Gesellschaft und Staat begriin-
det, wenngleich sich diese Verschiedenheit im Rahmen einer umgreifenden Gemein-
samkeit hilt.

Die umgreifende Gemeinsamkeit

Der gemeinsame Grund, die katholische Soziallehre, sei in einigen Sidtzen ver-
deutlicht: Der Mensch ist ein gesellschaftliches und politisches Wesen. Thomas von
Aquin hat das so ausgesprochen: ,,Es ist die natiirliche Bestimmung des Menschen,
das fiir das gesellschaftliche und staatliche Leben erschaffene Geschdpf zu sein.“®
Darin ist die Unterscheidung von Gesellschaft und Staat klar ausgedriickt. In einem

5 Wortlich wird gesagt: ,Dies alles (ndmlich die angefithrten Giiter) stellt den fundamentalen Bestandteil des
Gemeinwohls dar und gehdrt zum Begriff ,6ffentliche Ordnung* * (Nr. 7).
6 Thom. Aq., De reg. princ. I, 1.

96



Der Staat und die éffentliche Ordnung

staatlich verfaften Gemeinwesen gibt es demnach auf der einen Seite das Moment
des Gesellschaftlichen, d. h. , die Gesamtheit aller Gebilde ... oder verbundenen
Einheiten unter Menschen, insofern diese Gebilde als moglich oder tatsichlich in
der Gesellschaftlichkeit ... der menschlichen Natur grundgelegt sind“? und von
daher ,,der dauernde, um die Verwirklichung der verschiedenen Kulturwerte krei-
sende Handlungszusammenhang unter Menschen®® ist. Auf der anderen Seite
formt das Prinzip der Staatlichkeit die schon solidarisch verbundenen Triger des
gesellschaftlichen Lebens so, dafl die Gesellschaft als Einheit in der Vielheit von
Personen und personhaften Gebilden zu einem handlungsfihigen Subjekt wird.
Gesellschaftlichkeit und Staatlichkeit sind aufeinander bezogen, fordern einander
und durchdringen einander. Gesellschaft und Staat in ihrer Konkretheit sind real
identisch, ein einziges Sozialgebilde, das aber aus formal verschiedenen Elementen
konstituiert ist.

Der Staat in seiner Unterschiedenheit von der Gesellschaft ist letzter Garant
des Gemeinwohls, d. h. des Inbegriffs jener in der seinshaften Struktur des jeweili-
gen politischen Gemeinwesens griindenden und jeweils neu zu verwirklichenden
Werte. Jene Werte werden dem Sollen nach in der Gesellschaft, d. h. von den ein-
zelnen und den gesellschaftlichen Gruppen gemifl den Prinzipien der Solidaritit
und Subsidiaritit im Raum der sozialen Gerechtigkeit getragen und aktualisiert.
Der Staat als solcher kann und muf unter Umstinden subsididr den Trigern des
gesellschaftlichen Lebens unter der Riicksicht ihrer jeweiligen Aufgabe behilflich
sein; so ist er auf das Gemeinwohl verantwortlich bezogen.

Die grundlegende Gegebenheit, durch die ein geordnetes gesellschaftliches Leben
ermdglicht wird, ist die Rechtsordnung. Sie ist eine verobjektivierte Ordnung un-
ter Personen oder personhaften Sozialgebilden, diesen als einzelnen vorgegeben
und aufgegeben. Auch dariiber besteht in der katholischen Soziallehre Einmiitig-
keit, dafl nur die Person urspriinglicher Triger von Rechten ist; nur sie hat einen
moralischen Anspruch an die Mit-Person auf ein im strengen Sinn ihr Zustehendes,
auf ein Rechtsgut. Diesem Anspruch hat der andere aus sittlicher Verpflichtung
gemifl der Tugend der Gerechtigkeit zu entsprechen. Die Rechtsordnung ist ein
wesentlicher Teil der umgreifenden sittlichen Ordnung. Sitten- und Rechtsordnung
sind nur inadiquat unterschieden. (Die von Kant formulierte radikale Trennung
von Sittlichkeit und Recht, von Moralitit und Legalitit, die nicht sittlich ver-
pflichtend sei, sondern allein in der erzwingbaren Gesetzmifigkeit bestehe— ,Recht
und Befugnis zu zwingen bedeuten einerlei® [Kant] —, ist abzulehnen. Es mufi
aber angemerkt werden, daf} auch fiir Kant das Recht als Ordnung der dufleren
Freiheit den Raum der inneren, sittlich gebundenen Freiheit offen halten soll; so
bleibt das Recht zwar auf die Sittlichkeit bezogen, aber nur duflerlich.) Die all-

7 Gustay Gundlach, Die Ordnung der menschlichen Gesellschaft (K&ln 1964) I, 76.
8 Gustav Gundlach, a.a.0. 1, 107.

7 Stimmen 177, 2 07



Hans Wulf

gemeine Naturrechtsordnung ist von der legalen und legitimen Autoritit durch
ein konkretes Rechtsgesetz zu positivieren, das die innerhalb der ihr zugeordneten
Gesellschaft gesetzte Regel des Handelns ist, deren Befolgung durch Zwang
(relativ) gesichert ist. Thomas hat das so ausgedriickt: Das Gesetz ist eine ,ver-
niinftige Anordnung, erlassen und verkiindigt von jener Gewalt, die die Sorge
fiir das Gemeinwesen hat und die abzielt auf das Gemeinwohl“®. Daf} die obrig-
keitliche Gewalt um des Gemeinwohls willen da ist, hat Johannes X XIII. in sei-
ner Enzyklika ,Pacem in terris noch einmal eingeschirft: , Wer die Staatsgewalt
ausiibt, muf} (den Gliedern der Gesellschaft) solche Handlungen vorschreiben, die
nicht nur rechtlich formell ordnungsgemif sind, sondern auch entweder direkt das
Gemeinwohl betreffen oder doch wenigstens dazu beitragen kénnen. Die Existenz-
berechtigung aller 6ffentlichen Gewalt ruht in der Verwirklichung des Gemein-
wohls, die nur unter Beriicksichtigung seines Wesens wie der gegebenen zeitlichen
Verhiltnisse zu erreichen ist.“*® In dieser Formulierung ist iibrigens die Unter-
scheidung von Legalitit und Legitimitit enthalten, weiterhin das Moment der
Geschichtlichkeit in der Verwirklichung des Gemeinwohls ausgesprochen.

Das diirften die gemeinsamen Grundiiberzeugungen beider ,Parteien® auf dem
Konzil gewesen sein.

Das Unterscheidende in den Ansichten

Wo liegt nun der Unterschied zwischen den Ansichten der ,konservativen® und
»fortschrittlichen® Konzilsviter? Den ,Konservativen® geht es vor allem und
zunichst um die Durchsetzung der gottgewollten sittlich-religiosen Ordnung in der
Gesellschaft. Nur in einer solchen konne sich auch das ,wahre®, im Wesen der
Wirklichkeit, in den objektiven Werten gegriindete Gemeinwohl verwirklichen.
Demgemifl miisse ein hinsichtlich der wahren Weltanschauung einheitliches Ge-
meinwesen angestrebt werden. Ein solches zu erméglichen, zu entfalten und nach
innen und auflen zu sichern, sei der von Gott gewollte Auftrag des Staates.

Von diesem Gesichtspunkt aus besteht bei den ,Konservativen® zunichst die
Tendenz einer mdglichst weitgehenden materialen Identifikation von Sittlichkeit
und Recht, genauer von 6ffentlicher Moral und ihrer gesetzlichen Kodifizierung
in der Ebene des Rechts. Zur recht verstandenen 6ffentlichen Moral gehore aber
auch, so meinen diese Viter, die wahre Religion. Sie sei nicht nur die Grundlage
der Sittlichkeit, sondern diese sei duch ein Wesensmoment des Glaubensakts und
damit der objektiven Glaubensordnung. Es sei also nur folgerichtig, daff die im
wahren Glauben stehenden Glaubigen den Rechtsschutz des Staates beanspruchen
koénnen und allenfalls auch beanspruchen miissen.

8 Thom. Aq.1 2q90a4. 10 Herder-Biicherei (Freiburg 1963), Bd. 157, 53/4.

98



Der Staat und die Sffentliche Ordnung

Die Konzilserklirung hat dagegen die Tatsache zur Kenntnis genommen, daf}
die in der Gesellschaft anerkannten sittlichen Grundsitze verschieden sind. Es hat
daraus Konsequenzen gezogen. Voraussetzung der konziliaren Entscheidung ist
der Satz, daf} die Freiheit des Gewissens um der Wiirde und der Eigenverantwort-
lichkeit der Person willen von den gesellschaftlichen und staatlichen Instanzen zu
respektieren ist. Von daher wird die Religionsfreiheit als ein allgemeines Men-
schenrecht, das gesetzlich zu sichern ist, gefordert. Nicht eine Kodifikation aller
sittlichen Grundsitze, sondern nur das fiir den Bestand eines Gemeinwesens un-
bedingt notwendige Maf an dffentlicher Sittlichkeit sei rechtlich zu verlangen. Die
so verstandene Offentliche Moral ist natiirlich nie ein fiir allemal bis ins Detail
hinein festzulegen. Man bedenke hier etwa die Diskussionen iiber die Freiheit der
Kunst, die grundsitzlich nur innerhalb des objektiven Sittengesetzes sinnvoll ist
und doch tatsichlich nur von der allgemein anerkannten offentlichen Sittlichkeit
her eingeschrinkt werden darf. Hier wird ein Moment der Geschichtlichkeit wirk-
sam, das niemals unter ein objektives Gesetz genau einbegriffen werden kann.

Daf die sittliche Ordnung nicht vollig verrechtlicht werden sollte, ist iibrigens
auch die Ansicht des Aquinaten. Er lehrt nicht nur, dafl der sittliche Akt, sofern er
als solcher aus der inneren Freiheit der Person heraus gesetzt wird, unerzwingbar
ist, sondern daf der Staat nur solche Handlungen gesetzlich anordnen kann, die
unmittelbar oder mittelbar auf das Gemeinwohl bezogen sind'*. Mehr noch: Das
Gesetz kann, wenn immer es seinen Sinn erfiillen soll, nicht alle unsittlichen Akte
verbieten. Thomas, der sich in dieser Sache auf Augustinus beruft, ist der Ansicht,
es sei nicht die Aufgabe des menschlichen Gesetzes, alles objektiv Unmoralische zu
verbieten. Das Gesetz miisse vielmehr den durchschnittlichen Moglichkeiten des
Menschen konform sein. , Deshalb werden durch das menschliche Gesetz nicht alle
lasterhaften Handlungen verboten ..., sondern blofl die schwereren, deren sich
zu enthalten auch der grofiere Teil der Menge moglich ist; vor allem jene, die an-
deren schaden und ohne deren Verhinderung die menschliche Gesellschaft nicht
erhalten werden kann.“!2 Somit ist eine totale Verrechtlichung des Sittengesetzes
von Ubel. Das menschliche Gesetz miisse, so meint Thomas, die Menschen stufen-
weise zum sittlichen Leben fiihren. ,Deshalb lege es der unvollkommenen Menge
nicht sogleich das auf, was die Tugendhaften zu leisten vermdgen, ndmlich sich
von allen Ubeln zu enthalten. Sonst wiirden die Unvollkommenen aus dem Un-
vermdgen derartige Gebote zu halten, zu schlimmeren Ubeln fortgerissen wer-
den.“1® Diesem Gedanken liegt das Prinzip der Giiterabwigung zugrunde. Als
groferes Ubel hinsichtlich der Verwirklichung des Moralischen erscheint hier ein
gesetzlicher Rigorismus'4, Dem entspricht auch die von katholischen Moraltheolo-
gen vertretene Ansicht iiber die Strafrechtspflege. Der schon zitierte Victor Cath-

11 Thom. Aq. 12 q 96 a 3. 12 Thom. Aq. 12q 96 a 2. 13 Thom. Aq. 12q9% a2ad 2.
14 Vgl, Helmut Weber, Wieweit ist Sittlichkeit rechtlich erzwingbar, in: Trierer Theologische Zeutschrift 74
(1965) 269 f.

= 99



Hans Waulf

rein bemerkt zu diesem Thema: ,(Es) bleibt wahr: nur deshalb und nur insoweit
darf die Obrigkeit strafen, weil und soweit es zur gebiithrenden Leitung des Staa-
tes notwendig ist, nicht mehr und nicht weniger.“ 15

Die , konservativen® Konzilsviter werden die Unterscheidung von Gemeinwohl
und &ffentlicher Ordnung mehr oder weniger ablehnen; jedenfalls werden sie die
in diesen beiden Begriffen gemeinten Sachverhalte mdglichst nahe aneinander-
riicken. Um das zu erreichen, betonen sie das herrschaftliche Moment im politischen
Gemeinwesen sehr nachdriicklich. Sie neigen zu obrigkeitsstaatlichen Vorstellun-
gen. Die staatliche Autoritit wird sozusagen als eine paternalistisch ausgeiibte
Vollmacht verstanden, die der Gesellschaft als solcher vorgeordnet ist, ihr gegen-
iibersteht und nicht eigentlich ihr eigenes Organ ist, das sie aus sich selbst heraus-
setzt und mittels dessen sie sich selbst politisch organisiert. Die an sich wiinschens-
werte, das ist die der geoffenbarten Wahrheit entsprechende weltanschauliche Ein-
heit soll um des Gemeinwohls willen direkt durch staatliche, vor allem gesetz-
geberische Mafinahmen gefordert werden. Religionsfreiheit im rechtlichen und
gesetzlich garantierten Sinn wird abgelehnt, weil sie der vom Gemeinwohl gefor-
derten Einheit und Geschlossenheit des Gemeinwesens entgegensteht; ihre mog-
lichen Konsequenzen sollen sogar mit staatlich-autoritiren Mitteln unterbunden
werden.

Das Konzilsschema geht das zugrundeliegende Problem mehr pragmatisch an.
s beriicksichtigt die weltanschauliche Pluralitit der konkreten Gesellschaften
und unterscheidet — wie gesagt — zwischen dem Gemeinwohl und der Gffent-
lichen Ordnung. Dieser Begriff umfafit nur bestimmte Seiten des Gemeinwohls.
Er meint die Einheit dreier Giiter, die nach dem amerikanischen Jesuiten J. C. Mur-
ray, auf den die entsprechenden Aussagen des Konzilsentwurfs offenbar zuriick-
gehen, diesen Inhalt haben: Zur 6ffentlichen Ordnung gehdren ,der offentliche
Friede . .. die 6ffentliche Moral, wie sie durch die allgemein vom Volk angenom-
menen moralischen Auffassungen bestimmt wird . .. (und) die Gerechtigkeit, die
dem Volk das, was ihm gebiihrt, sicherstellt . .. Die Macht des Staates ist daher
auf die Aufrechterhaltung der offentlichen Ordnung in diesem dreifachen Sinn
beschrankt.“ 1 Derselbe Theologe bestimmt demgemif den Staatszweck so: ,Der
Zwedk des Staates ist nicht gleichbedeutend mit den Zielen der Gesellschaft, der
Staat ist lediglich eine Ordnung in der Gesellschaft — die Ordnung des staatlichen
Gesetzes und der politischen Verwaltung, Der mit Macht ausgestattete Staat wird
mit der Ausfiihrung gewisser begrenzter Funktionen zum Nutzen der Gesellschaft
betraut ... ,Gesellschaft® bedeutet einen Bereich der persdnlichen und gemein-
schaftlichen Freiheit, ,Staat” dagegen den Bereich, in dem die Staatsmacht ihre
zwingende Kraft legitim anwenden kann.“” Dem entspricht iibrigens auch in

15 Victor Cathrein, a.a.0. II, 675.
16 J. C. Murray, Die religiése Freiheit und das Konzil, in: Wort und Wahrheit, 20 (1965), 422.
17 J. C. Murray, 2.2.0. 421/22,

100



Der Staat und die 6ffentliche Ordnung

einem gewissen Sinn die Auffassung von G. Gundlach tiber den Staat. Dieser ist
,wahrhaft total nicht in einem quantitativen, sondern in einem qualitativen
Sinne ... Er wird in Wahrheit Rahmengebilde sein, d. h. der zwar letzte, aber
notwendige Garant der Einheit und des Bestandes gesellschaftlichen Lebens des
im Staat lebenden Volkes.“ 18 In dieser Auffassung kommt dem Staat im Hinblick
auf das gesellschaftliche Leben eine nur subsididre Funktion zu. Er hat unter der
Riidssicht der 6ffentlichen Ordnung vor allem die Aufgabe, den gesellschaftlichen
Bereich so in Ordnung zu halten, dafl sich in ihm aus den gesellschaftlichen Kriften
selbst das hier und heute mogliche Gemeinwohl verwirklichen kann. Zu diesem ge-
hort allerdings das Recht auf Religionsfreiheit. ,Zu den Menschenrechten gehort
auch das Recht, Gott der rechten Norm des Gewissens entsprechend zu verehren
und seine Religion privat und dffentlich zu bekennen®. Bedeutsam ist es, in welcher
Weise der Konzilstext den Zusammenhang von Gemeinwohl und Religionsfreiheit
bestimmt: ,Da das Gemeinwohl der Gesellschaft, das die Summe jener Bedingun-
gen des gesellschaftlichen Lebens ist, mit deren Hilfe die Menschen ihre personliche
Vervollkommnung voller und leichter erreichen konnen, vor allem in der Beach-
tung der Rechte und Pflichten der menschlichen Person besteht, kommt die Sorge
fiir die Religionsfreiheit sowohl den Einzelbiirgern als auch den sozialen Gruppen
und der staatlichen Gewalt sowie der Kirche und den anderen Religionsgemein-
schaften auf je eigene Weise zu, gemif der jeweiligen Verpflichtung gegentiber dem
Gemeinwohl“ (Nr. 6).

Wenn das Gemeinwohl, auf das sich die staatliche Obrigkeit von Gott her ver-
antwortlich zu beziehen hat, grundlegend in der Einheit im wahren Glauben be-
steht, dann scheint folgerichtig der Glaubensstaat die ,These, d. h. die objektiv
allein giiltige Form der staatlich verfafiten Gesellschaft zu sein; der sikularisierte,
glaubensindifferente Staat konnte hochstens als »Hypothese®, d. h. als das kleinere
Ubel geduldet werden. Entsprechend selbstverstandlich auch die rechtliche Reli-
gionsfreiheit. Ernst-Wolfgang Bockenforde zitiert fiir diese Ansicht der ,konser-
vativen® Konzilsminderheit einen Aufsatz, der im Jahre 1948 in der ,Civilta
Cattolica® erschienen ist. Er fafit die These dieses Artikels so zusammen: ,Die
katholische Kirche miisse, aus ihren gittlichen Prirogativen iiberzeugt, die einzig
wahre Kirche zu sein, fiir sich allein das Recht auf Freiheit beanspruchen, da dieses
Recht allein der Wahrheit, niemals dem Irrtum zukommen konne. So werde sie
zwar die anderen Religionen nicht bekimpfen, aber verlangen, dafl ihnen — mit
gerechten und menschenwiirdigen Mitteln — versagt werde, falsche Lehren zu ver-
breiten. So werde die Kirche in einem Staat, in dem die Mehrheit katholisch sei,
verlangen, daff dem Irrtum keine gesellschaftliche Existenz gegeben und daher den
nichtkatholischen religidsen Minderheiten nur eine faktische Existenz ohne Mog-
lichkeit der Propaganda gelassen werden. Wenn aber die konkreten Umstinde die

18 Gustav Gundlach, a.2.0. I, 539. 19 Enzyklika ,Pacem in terris®, 14.

101



Hans Wulf

volle Anwendung dieses Prinzips nicht erlaubten, dann werde die Kirche fiir sich
grofltmogliche Konzessionen verlangen. Zugleich werde sie gendtigt sein, als ge-
ringeres Ubel die gesetzliche Tolerierung anderer Religionsgemeinschaften anzu-
nehmen. In einigen Landern wiirden die Katholiken iiberdies gezwungen sein, sel-
ber die volle Religionsfreiheit fiir alle verlangen ... In diesem Fall verzichte die
Kirche nicht auf ihre These, aber sie passe sich der Hypothese an, d. h. der tatsich-
lichen Lage, von der das konkrete Leben nicht absehen konne.“?* Diese fiir uns
heute einigermaflen erstaunlichen Sitze entbehren, so meint Bockenférde mit
Recht, nicht der inneren Logik und Konsequenz. Sie beruhen auf dem unbedingten
Primat der Wahrheit vor der Freiheit, der, im Bezirk des Rechtlichen folgerichtig
angewandt, zur Verneinung der rechtlichen Religionsfreiheit fiihrt.

Dem hier zugrundeliegenden Denkansatz entspricht der konziliare Vorschlag
nicht. Thm liegt eine andere Auffassung der Beziehung von Staat und Religion
zugrunde. Ausdriicklich wird betont, daf} die religiosen Akte, durch die sich der
Mensch privat oder 6ffentlich Gott zuwendet, aus ihrer Natur heraus die irdische
und zeitliche Ordnung der Dinge iiberschreitet. Von daher miisse gesagt werden,
daf} die biirgerliche Gewalt iiber die Grenzen ihrer Zustindigkeit hinausgehe,
wenn sie sich von sich aus in die Religion der Biirger einmische. Hier wird die
klassische Unterscheidung, die Leo XIII. in seiner Enzyklika ,, Immortale Dei hin-
sichtlich der spezifisch kirchlichen und staatlichen Aufgabe in der Welt gemacht
hat, zu Ende gedacht. Der Papst fiihrte aus: ,Gott hat die Sorge fiir das Menschen-
geschlecht zwei Gewalten zugeteilt: der kirchlichen und der staatlichen. Der einen
obliegt die Sorge fiir die gottlichen Belange, der anderen fiir die menschlichen. Jede
ist in ihrer Art die hdchste, jede hat bestimmte Grenzen, die sich aus dem Wesen
und dem nichsten Zweck jeder der beiden Gewalten ergeben . . . Was immer daher
im Leben der Menschen heilig ist, was immer auf das Heil der Seelen und den
gottlichen Dingen Bezug hat, sei es an sich und seiner Natur nach oder wegen sei-
ner Beziehung zu ihm, alles das ist der kirchlichen Gewalt und ihrem Urteil unter-
stellt. Alles andere dagegen, was das biirgerliche und politische Gebiet angeht, ist
mit vollem Recht der staatlichen Gewalt untertan.“2' Der Staat ist demnach in
der konkreten Heilsordnung nicht von sich aus und unmittelbar auf das religiose
Heil der Biirger bezogen. Er hat vielmehr ihrer Heilssorge, die auch eine soziale
und kirchliche Dimension hat, den angemessenen Freiheitsraum offen zu halten.
So ehrt er tatsichlich, ob er es weifl oder nicht weifl, will oder nicht will, Gott, und
ist nicht in einem fragwiirdigen Sinn laizistisch, wenn immer darunter eine Hal-
tung verstanden ist, in der die Religion als reine ,Privatsache“ des einzelnen be-
trachtet wird, die auf die Gestaltung der 6ffentlich-gesellschaftlichen Ordnung an
sich keinerlei Einflufl haben diirfe. Religionsfreiheit dagegen ist ein positives Mo-
ment dieser Ordnung, vor allem dann, wenn sie durch Rechtsgesetz verfiigt ist. In

20 Ernst-Wolfg. Bockenforde, Religionsfreiheit als Aufgabe der Christen, in: Kontexte (Stuttgart-Berlin 1965) 62/3.
21 Dz 3168.

102



Der Staat und die éffentliche Ordnung

einer weltanschaulich pluralistischen Gesellschaft ist eine andere Gestalt der Be-
ziehung von Staat und Religion nicht mdglich und wird auch nicht vom konkreten
Gemeinwohl verlangt. Dem widerspricht es keineswegs, daff in einer anderen ge-
schichtlichen Situation der Staat eine bestimmte Religionsgemeinschaft, dem der
grofiere Teil seiner Biirger angehdrt, privilegiert; ja der Staat kann als solcher tat-
sichlich und immer objektiv im Mitvollzug der Anbetung Gottes durch die Kirche,
Gott die ihm gebiihrende Ehre geben. Er tut es, wenn iiberhaupt, als eine politisch
geformte Gesellschaft, die in der einen und einzigen kreatiirlich-iiberkreatiirlichen
Heilsordnung existiert. Selbstverstindlich verlangt das Konzil auch von einem
solchen Staat fiir alle Biirger und alle Religionsgemeinschaften wirkliche und
wirksame Religionsfreiheit.

Das Ergebnis unserer Untersuchung zusammenfassend, kann gesagt werden,
dafl auf der einen Seite das Konzilsdekret iiber die Religionsfreiheit gewif} den
iiberzeitlichen Gehalt der christlichen Gesellschaftslehre enthilt. Er betrifft Wesen
und Wesensbezichung von Staat, Gesellschaft und Gemeinwohl in ihrem auch
rechtlich geordneten Zusammenhang. Anderseits wird ausdriicklich gesehen, daf}
diese Wirklichkeiten auch und gerade in ihrer gegenseitigen Bezogenheit geschicht-
lich jeweils verschieden in Erscheinung treten, leider auch zu oft in unsachlicher
Weise. Hier nun wird die Bedeutung der Unterscheidung von Gemeinwohl und
sffentlicher Ordnung sichtbar. In den Erklirungen ,iiber die Methode und die
Grundsitze des Schemas® wird darauf ausdriidklich aufmerksam gemacht. Es wird
festgestellt, dafl die genannte Unterscheidung mit dem Unterschied von Staat und
Gesellschaft zusammenhingt und so mit der von ,politischem Wohl® (bonum
politicum), das die schon genannten Giiter zum Inhalt hat, und dem Gemeinwohl,
das das ,bene esse® der Gesellschaft meint und so alle Giiter, die der Vervoll-
kommnung des Menschen auf Erden dienen, umfafit. Die dffentliche Ordnung und
damit direkt nur das ,bonum politicum® ist in die Sorge des Staates gegeben, der
so und nur so auf das Gemeinwohl der Gesellschaft bezogen ist. Immer und iiberall
gehort aber zur geordneten Existenz des Staates die Religionsfreiheit. Sie ist ein
unabdingbares Menschenrecht und darf somit nie geschichtlich relativiert werden.

103



