Nach dem Konzil — erneuerte Kirche?

Otto Semmelroth SJ

Das Fragezeichen hinter dem Titel dieses Beitrags soll daran erinnern, daf viele
eine solche Behauptung bezweifeln, und zwar aus gegensitzlichen Griinden. Die
einen leugnen nicht, dafl im Konzil und durch das Konzil Neues in der Kirche auf-
gebrochen — sie selbst sagen vielleicht lieber: in die Kirche eingedrungen — ist. Aber
sie sehen darin nichts Begriiflenswertes. Andere dagegen bezweifeln grundsitzlich,
dafl das Konzilsgeschehen eine Erneuerung der Kirche bewirkt habe. Fiir die einen
ist also zu viel, fiir die andern zu wenig Neues zustande gekommen. Dazu soll
zunichst einiges gesagt werden.

Setzen wir dann aber voraus, dafl das Konzil eine echte und notwendige Er-
neuerung der Kirche bewirkt hat, dann erhilt das Fragezeichen im Titel einen
zweiten Sinn. Wie sieht die Erneuerung der Kirche aus? Liegt sie tiberhaupt schon
vor, oder besteht sie vielmehr darin, dafl ihre Verwirklichung erst noch zu erwar-
ten ist? Diese Fragen sollen uns in einem zweiten Teil beschiftigen.

Erneuerung der Kirche?

Als Papst Johannes XXIII. so hdufig von dem neuen Pfingsten sprach, das er
sich vom Konzil fiir die Kirche erwartete, waren wir alle geneigt, das als ehrgei-
zige und unrealistische Erwartung anzusehen. Wer aber die ganzen Jahre hindurch
dabei war und bis in das Innere des Konzilsgeschehens alles miterlebte, kann sich
dem Eindrudk nicht entzichen, daf} die Prognose des Papstes weithin erfiillt wor-
den ist. Wenn man die Lage bei Konzilsbeginn mit der Entwicklung der drei
Konzilsjahre vergleicht, muff man das viele Unerwartete in der Tat als pfingst-
liches Wirken des Gottesgeistes gelten lassen. Dann wird man natiirlich auch Aus-
schau halten nach der Erncuerung, die das Konzil in der Kirche bewirkt haben
muf}; denn wo der Heilige Geist des erhhten Christus wirke, gilt das Wort der
Geheimen Offenbarung: ,,Siehe, ich mache alles neu” (Oftb 21, 5).

Angesichts der Ereignisse des Konzils sind nicht wenige, Laien und Priester, in
eine gewisse Hilflosigkeit geraten. Sicherlich ist davon vieles einer einseitigen, zu-
sammenhanglosen und vereinfachenden Berichterstattung zuzuschreiben. Aber es
wiire falsch, nur darin die Ursache dieser Beunruhigung zu sehen. Auch das Konzil
selbst und seine Ergebnisse spielen dabei eine Rolle.

Viele wollen nicht verstehen, dafl in der von Christus fiir alle Zeiten gestifteten

21 Stimmen 177, 5 321



Otto Semmelroth

Kirche manches geindert werden soll. Will die Kirche nicht mehr bekennen, so
fragen sie, daf sie das Erbe und den Auftrag Christi unangetastet durch die Ge-
schichte zu tragen hat? Zahlreiche katholische Christen sind tiber die vereinfachen-
den Vorstellungen ihrer Schulzeit nicht hinausgewachsen, nach denen die Kirche
als gottliche Stiftung in allem ebenso unwandelbar sein miisse wie Gott selbst.
Auch manche Priester finden keinen rechten Zugang zu der Wahrheit, dafi die
Kirche von Christus in die Geschichte hineingestellt wurde, daf sie also an dem
unwandelbaren Erbe Christi festhalten mufl und doch sehr verinderlich ist in dem,
wodurch sie in der Geschichte eingewurzelt ist.

Diese Priester sorgen sich vor allem um die Unruhe und die Unsicherheit, die
unsere Epoche in den Herzen der Gliubigen geweckt hat und die nun das Konzil
zu vermehren scheint. Sie {iberwinden nur schwer einen gewissen Groll gegen das
Konzil. Sie werfen ihm vor, es habe der Offentlichkeit bestitigt, daf} es auch in der
Kirche nicht nur Unwandelbares gibt, und daf sie nicht in allem fertige Rezepte
und nicht fiir alles absolute Sicherheit hat. Sie befiirchten, die Glaubigen wiirden
die vom Konzil geweckte Unruhe auch auf Gebiete ausdehnen, die das Konzil un-
angetastet lieff und lassen mufite. Es wire gewif} falsch, diesen Groll nur als jene
Bequemlichkeit abtun zu wollen, die nicht bereit ist, neue Wege zu suchen, wie sie
unsere Zeit verlangt. Sicherlich gibt es Priester, die das Neue nur deswegen fiirch-
ten, weil es unbequem ist. Meist handelt es sich aber um eine echte Sorge fiir die
Glaubigen und auch um eine gewisse Hilflosigkeit, die fiirchtet, das vom Konzil in
Bewegung Gesetzte nicht mehr bannen zu kdnnen.

Andere hingegen meinen, das Konzil habe noch nicht genug Erneuerung ge-
bracht. Gerieten die einen in Sorge, weil man das zu dndern schien, was sie — viel-
leicht in einseitigem Vertrauen auf die juristische Perfektion der organisierten
Kirche — fiir unwandelbar hielten, so erwarteten die andern in einer vielleicht zu
spiritualistischen Haltung alles nur von der Dynamik des Heiligen Geistes, so daff
sie jetzt die vom Konzil erreichten sichtbaren Anderungen als unzuldnglich emp-
finden. Sie blicken auf das Erscheinungsbild der Kirche nach dem Konzil und fin-
den, dafl weder die Schweizer Garde noch der romische Hofstaat verschwunden
sind. Sie fragen nach der romischen Kurie, dem Verwaltungsapparat des Papstes,
deren Anderung oder gar Abschaffung sie als Test fiir die Erneuerung der Kirche
anzusehen geneigt sind; auch hier ist zwar einiges angekiindigt, doch mit soviel
Einschrinkungen, daf sie zu viel Zaghaftigkeit am Werk sehen. Man hatte die Er-
wartungen vor allem auf die Anderung und die Abschaffung des Aufleren in der
Kirche gerichtet und ist jetzt enttduscht, weil der Geist des Herrn nicht alles ge-
schichtlich Gewordene hinweggefegt hat.

In der Tat mag manches die Skepsis der auf mehr Neuerung Dringenden ver-
standlich machen. Man denke etwa an die Ereignisse am Schluf3 der dritten Sitzungs-
periode, die noch am Beginn der vierten Session nachwirkten. Auch schien die
vierte Sitzungsperiode in ihrem erstaunlich ruhigen und reibungslosen Verlauf fiir

322



Nach dem Konzil — erneuerte Kirche?

den Geschmack der Dringenden nicht mehr genug Dynamik und Dramatik zu be-
sitzen. Die Einmiitigkeit der meisten Abstimmungsergebnisse konnte solchen Dyna-
mikern verdichtig vorkommen. Schlieflich vermissen sie das fiir die Anpassung
an die Welt von heute nach ihrer Meinung unbedingt nétige Moment, nimlich die
Demokratisierung. Die moderne Welt denkt so schr demokratisch, dafl selbst dik-
tatorische Staaten sich den Schein der Demokratie geben miissen. Zwar schien das
Konzil Ansitze zu einer gewissen Demokratisierung der Kirche zu machen, indem
es die Laien aufwertete und indem es vor allem in der Kirchenleitung das Prinzip
der Kollegialitit zur Geltung brachte und die Errichtung einer Bischofssynode ver-
anlafite, die dem Konzil eine reprisentative Dauer geben kann. Dennoch sah man
sich hier in seiner Hoffnung enttduscht; denn der Papst griff mehrfach in den Gang
des Konzils ein und zeigte so, dafl die Kirche letztlich keine Demokratie ist.

Nach dem Urteil dieser Kreise hat also das Konzil zu wenig in Bewegung ge-
setzt, weil es zu wenig gibt, auf das man mit Fingern zeigen kann, und weil man
hier nur in bestimmten Richtungen sucht und nur die Oberfliche, das Auflere sieht,
wihrend sich doch in der Tiefe viel geidindert haben kann, das bald auch der Ober-
fliche ein anderes Gesicht geben wird, ohne dafl es jetzt schon der groflen Offent-
lichkeit sichtbar gemacht werden konnte.

Versuchen wir auf diese kurz skizzierten Vorbehalte zunichst eine nur eben hin-
weisende Antwort. zu geben, bevor wir nachher positiv darzustellen suchen, in
welchem Sinn von Erneuerung der Kirche gesprochen werden kann.

Wir werden uns hiiten, die Sorge jener, denen das Konzil zu viel Unruhe ge-
bracht hat, licherlich zu machen. Sie halten mit Recht daran fest, daff die Kirche,
die sich dem Stifterwillen Christi verpflichtet weif}, nicht auf einmal schlechter-
dings anders werden kann. Die Erfahrung, daff die Kirche vielen Menschen unse-
rer Zeit nichts mehr zu sagen zu haben scheint, bringt sicher manchen zu der ge-
fahrvollen Ansicht, die Kirche konne dadurch wieder attraktiver und reizvoller
werden, daf} sie mit der Uberraschung des Sensationellen vor der Welt auftritt.
Gegen diese Ansicht wehren sich nicht nur die sogenannten Konservativen. Auch
das Konzil hat nicht gesagt, alles miisse anders werden, weder in der Liturgie noch
in der Lehre vom kollegialen Hirtenamt noch in der Aufwertung der Laien noch
in der Priesterausbildung noch in der Darstellung der Kirche in der Welt von
heute. Das Konzil hat vielmehr das kirchliche Gewissen erforscht und dabei er-
kannt, daf} vieles beibehalten werden mufl. Die providentielle Aufgabe der soge-
nannten Konservativen bestand gerade darin, den Blick dafiir zu schirfen, daf}
im Suchen nach Erneuerung das Alte nicht einfach diskreditiert werden darf, weil
es alt ist, und daR das Neue nicht schon deshalb Rettung verheiflt, weil es neu ist.
Auch die Konservativen haben deswegen beim Konzil eine wichtige Rolle gespielt,
nicht als ob sie dem Konzil als ganzem den Stempel des Konservativismus hdtten
aufprigen konnen, wohl aber, weil sie das dynamische Dringen der Erneuerer
davor bewahrten, zu uniiberlegter Neuerungssucht zu werden.

e 323



Otto Semmelroth

Hier miissen diejenigen ihre Haltung iiberpriifen, die das Konzil fiir eine zu
grofle Beunruhigung verantwortlich machen wollen. Sie miissen sich fragen, ob
die Kirche iiberhaupt ohne jede Unruhe sein darf. Wenn unser Herz, wie Augu-
stinus sagt, auf Gott hin geschaffen wurde und deswegen unruhig ist, bis es ruht in
Gott, dann gilt das auch fiir das Herz der Kirche. Als der geheimnisvolle Leib
Christi lebt sie auf Gott hin in einer von innen her dringenden Unruhe, die allem
Ausruhen und Erstarren im organisierten Apparat feindlich ist.

Gewifl kommt nicht jede Unruhe vom Heiligen Geist. Wo es jedoch keine Un-
ruhe gibt, ist der Heilige Geist ganz gewif} nicht. Wir sind iberzeugt, dafl Johan-
nes XXIII. dem Ruf des Geistes Gottes folgte, als er das Konzil einberief, und
daf der Heilige Geist das Konzil von innen her leitete.

Das muf aber auch gegeniiber der Ungeduld derer gesagt werden, die meinen,
das Konzil sei hinter seiner Aufgabe zuriickgeblieben und habe nicht nur zu wenig
Neues gebracht, sondern auch die Ansitze des Neuen durch die beharrenden Krifre
wieder ersticken lassen. So deuteten etwa manche das Ende der dritten Sitzungs-
periode. Dabei hat es sich jedoch schon lingst gezeigt, dafl die damaligen Anderun-
gen sachlich gesehen groflenteils von Segen waren. So schockierend jene Ereignisse
von vielen empfunden wurden, so konnten sie doch das Ganze des vorher und
nachher Erreichten nicht illusorisch machen.

Wenn schlieflich die vierte Sitzungsperiode in ihrer scheinbaren Ereignislosig-
keit und in der Einmiitigkeit der Abstimmungen manche zu der Meinung brachte,
das Konzil hitte seine Dynamik verloren, dann darf man nicht vergessen, dafl alle
Dokumente, die in dieser Sitzungsperiode scheinbar ohne Widerspruch verabschie-
det wurden, eine zum Teil dramatische Geschichte hinter sich hatten, und daff es
nicht verwunderlich ist, wenn endlich der Augenblick kam, wo sich die Gegen-
stimmen verminderten und wo das Erreichte mit grofler Mehrheit angenommen
werden konnte. Die Erklirung von der Religionsfreiheit mufite nicht weniger als
sicbenmal dem Konzil vorgelegt werden. Die Konstitution iiber die Offenbarung
wurde vier Sitzungsperioden hindurch umkédmpft und bearbeitet, bis sie die Ein-
miitigkeit der endgiiltigen Abstimmung fand. Das Dekret iiber die missionarische
Titigkeit der Kirche war im Lauf der dritten Sitzungsperiode geradezu vor den
Augen des Papstes glatt durchgefallen und mufite vollstindig neu erarbeitet wer-
den. Ahnlich verhielt es sich mit den anderen Ergebnissen der vierten Sitzungs-
periode. Sie waren ja nicht das Ergebnis nur dieser Session, sondern gingen aus
einer harten Auseinandersetzung und aus der Arbeit der ganzen Konzilsjahre her-
vor. Es ist also nicht zu verwundern, wenn die letzte Sitzungsperiode die Friichte
sammeln konnte und daher im Ganzen von einer gewissen Freude, Ruhe und Zu-
versicht getragen war. Im Lauf der Konzilsarbeit hatten sich auch die Gegensitze
immer mehr ausgeglichen. Gewif} waren die Unterschiede zwischen Erneuerern und
Beharrenden, wie dies in der Presse hieff, noch nicht ganz verschwunden. Aber die
Scharfmacher und Unbelehrbaren sind doch an Zahl zusammengeschrumpft. Ein

324



Nach dem Konzil — erneunerte Kirche?

solcher Ausgleich ist ganz natiirlich. Der These und Antithese folgt eine Synthese,
in der es zwar nicht an Spannung fehlt, die aber doch vom Verstindnis dafiir ge-
tragen ist, dafl die Wahrheit nicht im Extrem liegen kann.

Was schliefflich die nach Meinung mancher zu geringe Demokratisierung und die
angeblich ausgeblicbene Kurienreform betrifft, so wird man bedenken miissen, dafl
auch das Konzil die von Christus gegebene Grundverfassung der Kirche, die nun
einmal nicht demokratisch ist, nicht indern kann. Bei der Betonung der Kollegiali-
tit des Hirtenamtes kann man nicht das Kollegium an die Stelle des papstlichen
Primates setzen. Die Aufwertung der Laien kann das geweihte Hirtenamt in der
Kirche nicht verdringen. Uberhaupt sind Begriffe wie Demokratie, Aristokratie
oder Monarchie keine sehr geeigneten Vorstellungsschemata fiir die Deutung der
Verfassung der Kirche. Es war kein Zuriickdringen einer werdenden Demokrati-
sierung, wenn der Papst seine Vorbehalte und Anderungswiinsche an verschiede-
nen Stellen der Konzilsvorlagen einbrachte. Von einem ,Eingreifen® des Papstes
in den Gang des Konzils zu sprechen ist mifiverstindlich. Er ist selbst Mitglied
des Konzils und hat deswegen wie die iibrigen Konzilsviter das Recht, seine Vor-
behalte anzubringen. In den entsprechenden Kommissionen hat man dariiber in
dhnlicher Weise diskutiert wie iiber die bischdflichen Anderungswiinsche. Man
kann nicht sagen, dafl eine sich anbahnende Demokratisierung oder eine neu-
gewonnene Kollegialitit durch ein diktatorisches Vorgehen des Papstes illusorisch
gemacht worden wire. Fiir die Behauptung schliefflich, die Reform der romischen
Kurie werde nicht in Angriff genommen, liegt kein realer Grund vor.

Zeichen einer Erneuerung der Kirche:
Kirche im Aufbruch

Erneuerung der Kirche kann nur in einem Erweis ihrer Lebendigkeit bestehen.
Leben ist jene innere Dynamik, mit der ein lebendiges Wesen bei aller Geschlossen-
heit und Ganzheit immer wieder neu aufbricht, um sich zu vollenden, immer erst
zu werden sucht, was es ist. Da man dies oft nicht beachtet und beim Reden von
der Kirche zu schnell nur an das Institutionelle und Organisatorische denkt, stellt
man sich die Erneuerung oft nicht so sehr als die Regeneration eines Lebendigen,
sondern nach Art der Reparatur eines Apparates vor. Hier liegt der Grundfehler
vieler, die sich die Erneuerung der Kirche zu pragmatisch vorstellen und meinen,
das Konzil hitte praktische, unmittelbar greifbare Dinge hervorbringen und die
organisatorische Struktur der Kirche verindern miissen. In Wahrheit wire viel-
leicht gerade dies fiir eine wirkliche Erneuerung der Kirche ein Hindernis. Wiirde
das Konzil nur eine Reihe praktischer Anderungen sehr konkreter, ins einzelne
gehender Art vorweisen, konnte man leicht die Erneuerung als Reparatur des
kirchlichen Apparates mifiverstehen, die nun den Lauf des reparierten Gebildes fiir

325



Otto Semmelroth

einige Jahrzehnte oder Jahrhunderte wieder garantiert. Durch eine solche Sicht
wiirde aber gerade das Mifiverstindnis verewigt, zu dessen Uberwindung das Kon-
zil beitrug.

Das Konzil hat sich dazu bekannt, daf8 die Kirche trotz ihrer zweitausendjdhri-
gen Geschichte immer am Anfang steht und ihren Weg suchen muf}, daff sie also
mit der Erneucrung nie ans Ende kommt. In diesem Sinn hat sich die Kirche im
Konzil als neu erfahren. Dieses Neue muf} sich entfalten und die Zukunft der
Kirche bestimmen. Das ist das Grundthema der sechzehn Dokumente, die aus der
Masse der iiber siebzig urspriinglich vorgesehenen Schemata ausgewihlt, bearbeitet
und schlieBlich verkiindet wurden. Sie liegen in einer eigenartigen Mitte zwischen
blofler Meditation der Glaubenswahrheiten und unmittelbaren Anweisungen fiir
die Praxis und die konkrete Organisation. Obwohl Johannes XXIII. dem Konzil
das Programm gegeben hatte, die alten Offenbarungswahrheiten in einer dem
heutigen Menschen verstindlichen Weise zu verkiinden, wurde dariiber nicht sehr
viel gesprochen. Und obwohl die Dynamik des Konzils auf eine konkrete Erneue-
rung des Lebens der Kirche hindringt, sind organisatorische Anderungen und
praktische Weisungen selten.

Das eigentliche Thema aller Dokumente des Konzils ist die Kirche selbst. Hier
wird versucht, die Verkiindigung der Offenbarungswahrheiten zu erneuern, hier
steckt auch der Ansatz fiir die notwendigen praktischen und sichtbaren Konsequen-
zen. Die Wahrheiten der Offenbarung sind weithin dem heutigen Menschen des-
wegen fremd, weil er sie von der Kirche entgegennehmen mufl. Deswegen mufl zu-
erst die Kirche erneuert werden, damit man in ihr — wie es die Kirchenkonstitution
einmal sagt — den Widerschein des Lichtglanzes Gottes sieht. Alle sichtbaren An-
derungen diirfen keine willkiirliche Sammlung von Anweisungen sein, sondern
miissen dem Handeln der erneuerten Kirche sinngemifle Gestalt geben. Deshalb
mufte sich die Kirche auf sich selbst und auf den Stiftungswillen Christi besinnen.
Erst durch eine solche Besinnung kann sie das Unwandelbare von dem unterschei-
den, was erst im Lauf der Geschichte durch Menschen entstanden ist und gedndert
werden kann, sofern es unserer Zeit fremd wurde. Dieser Besinnung bedarf es
auch, wenn die unserer Zeit entsprechenden Pline und Anweisungen eine Konkre-
tisierung des geheimnisvollen Wesens der Kirche sein sollen. Aus diesen Griinden
tragen die Konzilsdokumente mehr den Charakter einer Besinnung, als den einer
Sammlung konkreter Anweisungen.

Die Kirche in lebendigen Spannungen

Der Neuaufbruch des Konzils ist von Mut und Kiihnheit geprigt. Das Konzil
hat sich dazu bekannt, dafl die Kirche auf der Suche nach der ewigen Stadt ist, wie
es in der Konstitution iiber die Kirche einmal heifit. Deswegen lehnte es falsche
Vereinfachungen ab und stand zu den Spannungen, die das Leben der Kirche kenn-

326



Nach dem Konzil — ernenerte Kirche?

zeichnen miissen. Aus der Besorgnis heraus, der einfache Glaubige kdnne ein Leben
in Spannung nicht bewiltigen, versuchte man im Lauf der Geschichte allzu oft,
cinen Pol auf Kosten des andern zu betonen. Das Konzil spricht aber von dem
Sowohl-als-auch, das kein Kompromifs ist, sondern Spannung, die im Leben der
Kirche ausgehalten und gemeistert werden mufi.

Welche Spannung besteht bereits zwischen den beiden umfangreichsten Texten
des Konzils, der dogmatischen Konstitution iiber die Kirche und der Pastoral-
konstitution iiber die Kirche in der Welt von heute! Im ersten Dokument blickt
das Konzil nach innen, in das gottmenschliche Geheimnis der Kirche, im zweiten
nach aulen, zur Welt hin. Man bedenke nur die Gegensitze, die hier sichtbar wer-
den und von denen doch keiner in der Kirche fehlen darf. Die Besinnung nach
innen beginnt mit einem Kapitel iiber ,Das Geheimnis der Kirche®, und das in
ciner Welt, die alles Geheimnisvolle verachtet. Die grofle Pastoralkonstitution hin-
gegen ist dem Bekenntnis der Prisenz der Kirche in der Welt gewidmet, und zwar
in der Welt von heute. In diesem Spannungsfeld des geheimnisvoll Géttlichen, das
die Kirche von der Welt unterscheidet und sie der Welt weithin fremd sein lifit,
und der Gegenwart in der Welt, die ihr Gemeinsamkeit mit der Welt gibt, hat die
Kirche zu bestehen.

Damit hingt ein anderer Spannungsbereich eng zusammen: die doppelte Rich-
tung der kirchlichen Titigkeit. In der Konstitution iiber die Liturgie und in der
dogmatischen Konstitution iiber die gottliche Offenbarung — Dokumente, denen
man auferordentlich viel Sorgfalt und Zeit gewidmet hat — bekannte sich das
Konzil mit Vorbedacht dazu, dafl die Wirksamlkeit im Innern der Kirche, wo die
Gliubigen zur Heilsbegegnung mit Gott gefiihrt werden, im Vordergrund jeder
kirchlichen Titigkeit sein mufl. Gleichzeitig aber erkldrte das Konzil, daff die
Kirche auch nach auen wirken mufl. Das geschieht in dem Dekret iiber das Laien-
apostolat, in dem Dekret tiber die Massenkommunikationsmittel, wie auch weit
ausgedehnt in der Pastoralkonstitution iiber die Kirche in der Welt von heute.
Nidht nur die Auseinandersetzung des Konzils, sondern auch die allgemeine Er-
fahrung des kirchlichen Lebens zeigt, wie schwer es ist, gleichzeitig innerlich zu
sein und doch den erldsenden Griff nach drauflen zu tun; und umgekehrt nach
auflen zu wirken, was der Propaganda von Parteien und profanen Gesellschaften
shnlich sein kann, und dabei doch iiber der Faszination der dufieren Massenbeein-
flussung die der Kirche wesentliche Innerlichkeit nicht zu verraten.

Fine andere Spannungseinheit zeigte das Konzil im Zugleich des pépstlichen
Primates und eines echt kollegialen Hirtenamtes aller Bischofe mit dem Papst als
ihrem Haupt. Es hat das Konzil einige Miihe gekostet, durch diese Entscheidung
das erste Vatikanische Konzil zu erginzen, dem es infolge der dufleren Ereignisse
nicht mehr mdglich war, dem einen Pol, dem Primat des Papstes, den andern, das
kollegiale Hirtenamt, beizufiigen. Das erste Vatikanum schien das Problem der
héchsten Leitung der Kirche ganz einfach und probat durch die Lehre vom papst-

327



Otto Semmelroth

lichen Primat geldst zu haben. Nachher war man dauernd in Gefahr, zu vergessen,
daf} die Kirche eben nicht nur eine, sondern gleichzeitig vielgestaltig ist, weil sie
die Volker der Erde in ihrer Verschiedenartigkeit umfafit. Das Konzil fiirchtete
nicht, man konne die Stellung des Papstes aufgeben, wenn man an ein kollegiales
Hirtenamt aller Bischife tiber die gesamte Kirche glaubt. Deshalb heifit es in der
Konstitution iiber die Kirche: ,,Insofern dieses Kollegium aus vielen zusammen-
gesetzt ist, driickt es die Vielheit und Universalitit des Gottesvolkes aus; insofern
es unter einem Haupt versammelt ist, stellt es die Einheit der Herde Christi
dar.“ Hier verwirklicht sich die echte Spannung der viel-einheitlichen Existenz
der Kirche, eine Spannung, die man weder dadurch l8sen kann, dafl man die
Vielgestaltigkeit aufgibt, um die Einheit nicht zu gefidhrden, noch dadurch, dafl
man die Einheit bagatellisiert, um der Vielheit zum Recht zu verhelfen.

Am schwersten zu verwirklichen ist aber eine vierte Spannungseinheit, das Mit-
einander einer echten Gemeinsamkeit mit der ebenso wesentlichen Verschiedenheit.
Diese Spannung fand das Konzil sowohl im inneren Lebensbereich der Kirche wie
im Verhiltnis der Kirche zu den irdischen Wirklichkeiten. Lange Zeit hindurch
stand in der Kirche die Verschiedenheit zwischen Geistlichen und Laien so im Vor-
dergrund, daff man dariiber die Gemeinsambkeit, ja die Gleichheit aller zu wenig
beachtet hat. Es konnte der Eindruck entstehen, als seien die geistlichen Amtstriger
eigentlich die Kirche, wihrend die Laien eben ,Laien® im sikularisierten Sinn die-
ses Wortes wiren, Nichtfachleute und damit Christen am Rande. Gewifd kann die
Kirche den sakramental begriindeten Unterschied zwischen Priestern und Laien
nie aufgeben. Aber das Konzil hat gezeigt, daf} es trotz dieser Verschiedenheit und
in ithr wahre Gleichheit gibt. Schon die Tatsache, dafl die Konstitution iiber die
Kirche vor der Behandlung des Unterschiedes zwischen geistlichem Amt und Laien-
tum in einem eigenen Kapitel die Lehre von der Kirche als dem Volk Gottes vor-
trigt, betont die Gemeinsamkeit: Bevor man die Augen auf die Verschiedenheit
richtet, hat man die Einheit in dem einen Volk festzuhalten.

Das mutige Ja des Konzils zur Gemeinsambkeit bei aller — auch schmerzlichen —
Verschiedenheit greift aber {iber die Grenzen der sichtbaren Kirche hinaus. Das
Konzil bejahte die Gemeinsamkeit mit den nichtkatholischen christlichen Kirchen
und Gemeinschaften. Wihrend man frither den Akzent auf die Trennung legte,
wenn man von ,getrennten Briidern® sprach, betonte das Konzil die Einheit und
hob das Wort ,Briider hervor. Dariiber hinaus wurde die Gemeinsamkeit mit
den nicht Getauften herausgestellt, zuerst mit den Juden, die in der Einheit des
Glaubens der Patriarchen und Propheten mit uns stehen, dann auch mit den an-
deren nichtchristlichen Religionen, in deren Religion und Sittlichkeit die Kirche
das Wahre und Gute, das sie besitzen, als Ausdruck des Advents auf die Kirche
hin bejaht.

Zur Anerkennung dieser Gemeinsamkeiten gehort Mut und Zuversicht. Frithe-
ren Zeiten fehlte vielleicht dieser Mut. Man glaubte, die Spannung zwischen der

328



Nach dem Konzil - ernenerte Kirche?

Gemeinsamkeit und der unaufgebbaren Verschiedenheit auflésen zu sollen, indem
man nur die Verschiedenheit, ja Geschiedenheit betonte. Man wollte damit die
Meinung verhindern, dafl es gleichgiiltig sei, ob man in der Welt oder in der
Kirche, in dieser oder jener Glaubensgemeinschaft lebe. Das Konzil hatte den Mut,
das Gemeinsame aufzuzeigen, selbst auf die Gefahr hin, daff manche allzu einfach
Denkende dariiber die Bedeutung unserer Kirche vergessen konnten. Das Konzil
scheute sich allerdings auch nicht, seine Liebe zur Gemeinsamkeit mit dem Be-
kenntnis zu belasten, daf nach Gottes Willen eben doch allein die Kirche das Sa-
krament des Heils fiir die Welt ist.

Die Kirche im Dialog

Es gehort zum Selbstverstindnis der Kirche von Anfang an, dafl sie als Horerin
des Wortes Gottes auch zum Sprechen in die Welt gestellt ist. Doch wird dieses
Sprechen der Kirche ganz neu verstanden. Frither sah man darin mehr oder weni-
ger nur die Weitergabe dessen, was sie als Gottes Wort vernommen hat. Und da
man das Horen auf Gottes Wort doch wohl zu ausschlieflich rezeptiv, wenn nicht
gar passiv verstanden hat, so fafite man auch das Sprechen der Kirche einseitig als
eine Anrede an die Menschen auf, die nur zuzuhoren hitten. In Wirklichkeit tritt
der Dialog, zu dem sich dasKonzil bekannt hat, schon im Neuen Testament hervor.
Bereits die Grundbegebenheit alles kirchlichen Sprechens, die Menschwerdung des
Wortes Gottes, wird im Verkiindigungsbericht im ersten Kapitel des Lukasevan-
geliums als Dialog zwischen dem Boten Gottes und Maria dargestellt. Spater un-
terscheidet Christus seine Jiinger von der Menge gerade deshalb, weil sie seine
nichtverstandene Belehrung durch Gesprich zu kldren suchen, wihrend die grofie
Masse wortlos weggeht. Man lese dazu das 13. Kapitel des Matthdusevangeliums.

So hat das Konzil auch das Heilsgesprich der Kirche aus der Einseitigkeit des
Monologs und der bloflen Anrede in die Wechselseitigkeit des Dialogs hinein be-
freit. Die Lehre von der Kollegialitit des geistlichen Amtes bedeutet ja nichts an-
deres als die gemeinsame Amtsfithrung im Gespriich miteinander. Mit der erneuer-
ten Stellung des Laien ist das Zusammenwirken von Priester und Laien im briider-
lichen Gesprich gemeint. Aber das Konzil hat den Dialog auch zur Begegnungs-
form mit der nichtkatholischen Christenheit und mit den nichtchristlichen Religio-
nen wie auch mit der Welt gemacht.

Dieses Bekenntnis des Konzils zum Dialog bedeutet ein doppeltes. Zunichst ein-
mal kann der Dialog den andern nicht einfach als passives Objekt der Anrede be-
handeln, sondern muf ihn als Partner, auf den man zu héren hat, ernst nehmen.
Damit ist jene Geduld, jenes Einfiihlungsvermdgen, jenes Gespiir fiir die An-
liegen, die Fragen und die Schwierigkeiten gemeint, die dem andern die Annahme
der kirchlichen Botschaft schwer machen. Aber das ist nicht alles. Auch mit einer

329



Norbert Lobfink

solchen Bereitschaft zum Horen kénnte man immer noch den Gesprichspartner aus
einer Haltung der Uberlegenheit betrachten, die ihn zwar seine Schwierigkeiten
duflern 1488t, aber nur, damit er das, was die Kirche zu geben hat, leichter auf-
nimmt. Mit dem Dialog bejaht das Konzil die Tatsache, daf die Kirche von ihrem
Gesprichspartner, auch von dem, dem sie die Botschaft Christi zu bringen hat,
selbst lernen und empfangen kann und muf. Das gilt vom innerkirchlichen Dialog
zwischen den Partnern des kollegialen Hirtenamtes, die im Gesprich voneinander
lernen und empfangen miissen. Das gilt auch fiir Priester und Laien. Beide miissen
voneinander empfangen; denn die Laien sind in vielen Bereichen Fachleute, in
denen sich die Priester als Laien zu bekennen haben, den Bereich des Religitsen
nicht ausgeschlossen. Das gilt schliefflich auch vom Dialog mit den getrennten
Christen, deren Beitrdge der katholischen Theologie schon seit langem Gewinn ge-
bracht haben, und auch vom Dialog mit den nichtchristlichen Religionen, ja sogar
mit Atheisten, wo sie zum Dialog bereit sind. Vom Dialog mit der Welt hat die
Pastoralkonstitution iiber die Kirche in der Welt von heute gesagt, daff Kirche
und Welt einander Dienste zu leisten haben.

Was das Konzil in Bewegung gesetzt hat, sind keine leichten Dinge. Aber ge-
rade dadurch steht die Kirche neu im schwierigen Leben der Menschen. Die Erneue-
rung der Kirche erhielt vom Konzil her einen neuen Anfang gesetzt. IThn fortzu-
fiihren ist allen Gliedern der Kirche aufgegeben.

Katholische Bibelwissenschaft
und historisch-kritische Methode

Norbert Lohfink SJ

Fiir einen Katholiken ist das Thema der historisch-kritischen Forschung in der
Bibelwissenschaft fast unvermeidbar zunichst einmal ein historisches Thema. Das
Verhiltnis seiner Kirche zur historisch-kritischen Forschung an der Bibel war in
den letzten Jahrhunderten so wechselvoll, dafl sich ein geschichtlicher Riickblick
aufdringt. Er muf} hier schematisch werden, aber er soll nicht fehlen.

Danach ist grundsitzlich und zur Sache zu reden. Ich halte es fiir zu gewagt, so
etwas wie eine ,katholische Meinung zum Thema zu formulieren. Man konnte

* Vortrag vor einem konfessionell gemischten Gremium. Fiir den Drudk wurde die Vortragsform beibehalten.

330



