Norbert Lobfink

solchen Bereitschaft zum Horen kénnte man immer noch den Gesprichspartner aus
einer Haltung der Uberlegenheit betrachten, die ihn zwar seine Schwierigkeiten
duflern 1488t, aber nur, damit er das, was die Kirche zu geben hat, leichter auf-
nimmt. Mit dem Dialog bejaht das Konzil die Tatsache, daf die Kirche von ihrem
Gesprichspartner, auch von dem, dem sie die Botschaft Christi zu bringen hat,
selbst lernen und empfangen kann und muf. Das gilt vom innerkirchlichen Dialog
zwischen den Partnern des kollegialen Hirtenamtes, die im Gesprich voneinander
lernen und empfangen miissen. Das gilt auch fiir Priester und Laien. Beide miissen
voneinander empfangen; denn die Laien sind in vielen Bereichen Fachleute, in
denen sich die Priester als Laien zu bekennen haben, den Bereich des Religitsen
nicht ausgeschlossen. Das gilt schliefflich auch vom Dialog mit den getrennten
Christen, deren Beitrdge der katholischen Theologie schon seit langem Gewinn ge-
bracht haben, und auch vom Dialog mit den nichtchristlichen Religionen, ja sogar
mit Atheisten, wo sie zum Dialog bereit sind. Vom Dialog mit der Welt hat die
Pastoralkonstitution iiber die Kirche in der Welt von heute gesagt, daff Kirche
und Welt einander Dienste zu leisten haben.

Was das Konzil in Bewegung gesetzt hat, sind keine leichten Dinge. Aber ge-
rade dadurch steht die Kirche neu im schwierigen Leben der Menschen. Die Erneue-
rung der Kirche erhielt vom Konzil her einen neuen Anfang gesetzt. IThn fortzu-
fiihren ist allen Gliedern der Kirche aufgegeben.

Katholische Bibelwissenschaft
und historisch-kritische Methode

Norbert Lohfink SJ

Fiir einen Katholiken ist das Thema der historisch-kritischen Forschung in der
Bibelwissenschaft fast unvermeidbar zunichst einmal ein historisches Thema. Das
Verhiltnis seiner Kirche zur historisch-kritischen Forschung an der Bibel war in
den letzten Jahrhunderten so wechselvoll, dafl sich ein geschichtlicher Riickblick
aufdringt. Er muf} hier schematisch werden, aber er soll nicht fehlen.

Danach ist grundsitzlich und zur Sache zu reden. Ich halte es fiir zu gewagt, so
etwas wie eine ,katholische Meinung zum Thema zu formulieren. Man konnte

* Vortrag vor einem konfessionell gemischten Gremium. Fiir den Drudk wurde die Vortragsform beibehalten.

330



Katholische Bibelwissenschafl und historisch-kritische Methode

das zwar versuchen, indem man von den kirchenamtlichen Dokumenten ausgeht,
die das Thema behandeln (es gibt deren mehrere, auch aus jiingster Zeit). Aber
katholische Theologie 1488t sich nicht auf Enzykliken- und Konstitutionsexegese
einschrinken. Auch sind die kirchlichen Dokumente, obwohl sie heute die histori-
sche Methode bejahen, im ganzen doch bewuf}t so locker formuliert, daf} die Frei-
heit zu verschiedenen methodologischen Grundansitzen in der Bibelwissenschaft be-
wahrt bleibt. Deshalb mochte ich im Anschluff an den geschichtlichen Riickblick nur
eine personliche Sicht der Dinge darstellen, indem ich die drei Aspekte zu umreifien
versuche, unter denen mich die Frage der historisch-kritischen Forschung in der
Bibelwissenschaft beschiftigt und auch beunruhigt. Also nicht , die katholische An-
sicht®, sondern nur ,, Ansichten eines Katholiken®.

Zur Geschichte der Haflliebe zwischen katholischer
Kirche und historischer Bibelforschung

Der kritische Umgang mit Zeugnissen der Vergangenheit ist keine Errungen-
schaft der Neuzeit. Schon seit Aristoteles sind hermeneutische Regeln zur Inter-
pretation alter Texte entwickelt worden. Im christlichen Bereich hat schon Origenes
biblische Textkritik in grofem Stil organisiert und getrieben. Auch das Mittelalter
konnte schon die Unechtheit von Texten erkennen. Dennoch kam die grofle Zeit
historisch-kritischer Forschung erst in der Neuzeit, als zu den ererbten Techniken
des Umgangs mit der Vergangenheit neu das Interesse an der Vergangenheit trat.
Natiirlich fiihrte das stirkere Interesse zu neuen Erkenntnissen, neuen Gesamt-
ansichten. Die lebendigere Forschungsarbeit fiihrte ferner zur Verfeinerung der
Methode. Hinzu kam die auch heute immer noch zunehmende Erschlieflung neuer
Quellen fiir unsere Kenntnis der Vergangenheit, zunéchst durch systematische
Aufarbeitung der Schitze der Bibliotheken, dann durch die Archiologie.

Die seit dem Humanismus sich stetig weiterentwickelnde Bewegung der histo-
risch-kritischen Forschung mufite notwendig auch auf die Bibel ausgreifen. Das ge-
schah nach einigen Voriibungen im 16. Jahrhundert in groflem Stil um die Mitte
des 17. Jahrhunderts im franzsisch-hollindischen Bereich. Die hervorragendste
Gestalt ist der Katholik Richard Simon, der 1678 seine ,Histoire Critique du
Vieux Testament® verdffentlichte. Wenn man nach dem kirchlichen Hintergrund
der aufbrechenden Bibelkritik fragt, so erkennt man deutlich, daf§ es sich um ein
kommunizierendes Kulturfeld von Katholiken, Kalvinisten und Juden handelte,
wihrend die Lutheraner damals fast vollig abseits standen, eingekapselt in die
starre Theorie der Verbalinspiration. Bei Richard Simon und anderen Katholiken
trifft man sogar ein bewuftes Herausstellen der Katholizitdt ihrer neuen For-
schungsbemiihung: sie empfinden, dafl ihr Eingehen auf den geschichtlichen Fluf,
durch den die biblische Uberlieferung von ihren ersten Anfingen an in ihrem

331



Norbert Lobfink

Werden und ihrer spiteren Weitergabe bis auf uns gekommen ist, sich gliicklich
einfiigt in die katholische Betonung der Tradition, und dafl es geradezu als kontro-
verstheologische Waffe gegen das von ihnen als ungeschichtlich empfundene Prin-
zip der ,sola scriptura® der Protestanten gebraucht werden kann.

Ich stelle diese Dinge heraus, weil sie zeigen, wie am Anfang der modernen
Bibelwissenschaft eher eine besondere Nihe dieser Bewegung zum Katholischen
vorhanden war. Das dnderte sich allerdings schnell. Das Schicksal von Richard
Simon selbst zeigt es. Thm erwuchs ein tibermichtiger katholischer Gegner, Bossuet,
der Bischof von Meaux, damals in Frankreich allmichtiger Hofprediger Lud-
wigs XIV. Er schaltete Simon aus. Die ,Histoire Critique® mufite eingestampft
werden, Simon — der Oratorianer war — wurde aus seinem Orden ausgestoflen.

Damit waren fiir iiber zwei Jahrhunderte die Weichen gestellt. Zwar {ibten noch
einmal im 18. Jahrhundert zwei Katholiken entscheidenden Einflufl auf die Ent-
stehung und Fortentwicklung der Pentateuchkritik aus. Der franzosische Arzt Jean
Astruc wurde durch ein 1753 verdffentlichtes Buch der Begriinder der sogenann-
ten ,ilteren Urkundenhypothese®, der englische Priester Alexander Geddes durch
seine 1792 und 1800 erschienene kommentierte Hexateuchiibersetzung der Begriin-
der der sogenannten ,, Fragmentenhypothese®. Aber beide waren Auflenseiter. Jean
Astruc war Konvertit, Laie und Hofarzt von August dem Starken in Dresden,
Alexander Geddes war von seinem Priesteramt suspendiert, und nach seinem Tod
wurden sogar Totenmessen fiir ihn verboten.

Um diese Zeit begann der grofie Aufschwung der historisch-kritischen Arbeit an
der Bibel, und zwar gerade da, wo im 17. Jahrhundert alles geschwiegen hatte:
im vorwiegend lutherischen Kulturbereich Deutschlands, der damals auch stark
von der Aufklirung beeinflufit war. Die katholische Theologie und die katholische
Kirche hielten sich von dem, was nun ein Jahrhundert lang leidenschaftlich disku-
tiert und geforscht wurde, ostentativ fern. Wenn man nach den Griinden dieser
Abstinenz fragt und dabei vor allem das vorige Jahrhundert ins Auge fafit, mufl
man zunichst wohl eine Ursache nennen, die mit kirchlicher Doktrin nichts zu tun
hat: die Kraftlosigkeit der damaligen katholischen Theologie. Durch die Auf-
hebung des Jesuitenordens und die Sikularisation war ein betrichtliches Stiick der
katholischen Wissenschaftsorganisation vernichtet worden, was sich sehr lange aus-
wirken sollte. Dazu kam allerdings das abschreckende Bild, das die auflerhalb der
Kirche sich entwickelnde Bibelwissenschaft bot. :

Sie hatte bald weithin einen kimpferisch-antichristlichen Charakter angenom-
men. Im Namen der historischen Kritik kimpfte sie vor allem einmal gegen die
bisherigen Vorstellungen von der Entstehung der einzelnen biblischen Biicher.
Gegen die traditionellen Meinungen iiber Verfasser, Entstehungszeit und Ent-
stehungssituation der biblischen Biicher, die fiir das Alte Testament kaum ver-
indert noch aus dem antiken Judentum herkamen und die meisten Biicher mit be-
rilhmten Personlichkeiten der Heilsgeschichte, etwa Moses, den Propheten, dem

362



Katholische Bibelwissenschaft und historisch-kritische Methode

Konig David, dem K&nig Salomon, den beiden Apostelfiirsten Petrus und Paulus
verkniipften, wurde nun im Zeitalter der Literarkritik ein viel differenzierteres
Bild des Werdegangs der Bibel entworfen, das im tibrigen heute immer noch dabei
ist, sich zu verfeinern und zu differenzieren, und zwar nun vor allem durch die
neuen Methoden der Form- und Uberlieferungsgeschichte. Nun war das alte Bild
der Entstehung der Bibel aber im Mittelalter als kirchlicher Traditionskomplex
fast ununterscheidbar zusammengewachsen mit der ,Inspirationslehre®, d. h. mit
den theologischen Aussagen iiber den gottlichen Ursprung der Heiligen Schrift. Das
war innerhalb der katholischen theologischen Tradition ganz @hnlich wie in der
eher noch starreren Lehre von der ,, Verbalinspiration® der protestantischen ,,Or-
thodoxie“. Wenn man die traditionellen Annahmen iiber die Verfasser der bibli-
* schen Biicher nun durch historische Kritik in Frage stellte, dann glaubte man auf
seiten der kritischen Bibelwissenschaftler auch die theologische Inspirationslehre
zu widerlegen. Und genau dasselbe fiirchteten die katholischen Theologen, die um
der Inspirationslehre willen glaubten, sich gegen die historisch-kritische Klirung
der Entstechungsumstinde der biblischen Biicher wehren zu miissen. Es hat bis in
unser Jahrhundert gedauert, bis sich in der katholischen Theologie die Einsicht
durchsetzte, dafl man hier ohne innere Legitimation zwei verschiedene Aussage-
systeme miteinander verquickt hatte. Erst langsam sah man ein, daf§ die Lehre, der
Pentateuch enthalte fiir uns Gottes Wort, vollig unabhidngig davon ist, ob der
Pentateuch durch Moses verfaflt ist oder durch eine Vielzahl uns unbekannter und
iiber verschiedene Jahrhunderte verteilter Autoren. Im vergangenen Jahrhundert
durchschaute man das noch nicht, und so lehnte man die historisch-kritische For-
schung ab wegen ihrer (vermeintlichen) unannehmbaren Folgen im Bereich der
Glaubenslehre iiber den gott-menschlichen Charakter der Bibel.

Wenn es uns auch erschreckt, dafl man Jahrhunderte brauchte, um diesen Irrtum
zu durchschauen, so mufl man wohl doch Verstindnis dafiir aufbringen; denn die
Vertreter der historischen Bibelwissenschaft vertraten ihn genau so, und auflerdem
machten sie es durch die Ergebnisse ihrer Forschung der Kirche leicht, ihre Tétig-
keit als Pseudowissenschaft und Satanswerk hinzustellen. Wir realisieren heute gar
nicht mehr, welch seltsame Friichte die Bibelwissenschaft des vorigen Jahrhunderts
zum Teil gebracht hat. Sie hat sich ja inzwischen selbst in einem Maf} korrigiert,
das ganz erstaunlich ist. Damals entwarf sie nicht nur gegen das alte Bild von der
Entstehung der Bibel einen Gegenentwurf, sondern sie stellte auch die in der Bibel
berichtete Geschichte Israels, Jesu und der Urkirche in groflem Ausmafl in Frage.
Auch hier entwarf sie ein Gegenbild —man denke an eines der bedeutendsten Werke
der Bibelwissenschaft des vorigen Jahrhunderts, die ,,Geschichte Israels“ von Julius
Wellhausen (1878, spitere Auflagen: ,Prolegomena zur Geschichte Israels), und
an all das, was in den folgenden Jahrzehnten die hier gegebenen Ansitze noch
weiter ins Extrem trieb. Wieviel von diesen oft so dogmatisch und unfehlbar auf-
tretenden Systemen ist inzwischen lingst zuriickgenommen, und so sollten wir den

333



Norbert Lobfink

ablehnenden katholischen Kreisen mindestens zum Teil vielleicht sogar einen ge-
wissen gesunden Sinn fiir das historisch Mogliche und Wahrscheinliche zugestehen.
Aber das entschuldigt letztlich doch nicht die grundsitzlich negative Haltung: in-
dem sie sich weigerten, sich an der Forschung zu beteiligen, beraubten sie sich selbst
des methodischen und reflexen Mittels, ihren Teil zu einer besseren historisch-
kritischen Erforschung der Bibel beizutragen.

Das sah man gegen Ende des vorigen Jahrhunderts in der katholischen Bibel-
wissenschaft langsam ein. 1903 verdffentlichte Marie-Joseph Lagrange, der Be-
griinder der ,Ecole Biblique® in Jerusalem, seine Schrift ,La méthode historique®,
1904 Franz von Hummelauer die Schrift ,,Exegetisches zur Inspirationsfrage®, die
beide von der sich ausschliefenden Polemik abrieten und zur positiven Mitarbeit
an der historisch-kritischen Erforschung der Bibel aufriefen. Diese Neuansdtze ge-
rieten nun allerdings sofort in die innerkirchlichen Auseinandersetzungen um den
sogenannten ,Modernismus“ hinein, die zu kompliziert und zum Teil auch noch
zu unbekannt sind, als dafl ich sie hier darstellen kénnte. Die Pipstliche Bibel-
kommission wurde damals gegriindet, und sie erlie} in den folgenden Jahren eine
ganze Reihe sogenannter ,Dekrete®, in denen zu den iiblichen Hauptthesen der
historischen Bibelwissenschaft — etwa Pentateuchkritik, Deuterojesaja, synoptische
Zweiquellentheorie — Stellung genommen wurde, und zwar gewohnlich in ab-
lehnendem Sinn. Damit war innerhalb der katholischen Theologie eine 6ffentliche
Diskussion dieser Fragen nicht mdglich. Veroffentlichungen, die das dennoch ver-
suchten, kamen meist sehr schnell auf den Index.

Die Situation war vielleicht nie so unangenehm wie in den ersten Jahrzehnten
unseres Jahrhunderts; denn im vorigen Jahrhundert diirften die meisten katholi-
schen Bibelwissenschaftler in ihrer Ablehnung der historisch-kritischen Forschung
noch guten Glaubens gewesen sein. Das war jetzt nicht mehr der Fall. Wer sein
Gewissen nicht vergewaltigen wollte, mufte in den wissenschaftlichen Untergrund
gehen. Es bildeten sich Geheimlehren aus, die nicht an die katholische Offentlich-
keit drangen, selbst nicht bis zum normalen Theologiestudenten. Ich habe von der
Haflliebe der katholischen Kirche zur historisch-kritischen Forschung gesprochen.
In dieser Zeit ist sie vielleicht am deutlichsten. Denn der gleiche Papst Pius X., der
dieses mehrere Jahrzehnte wihrende scharfe System einfiihrte, ist zugleich der
Begriinder des Pipstlichen Bibelinstituts in Rom, das von Anfang an als Programm
erhielt, mit strengsten wissenschaftlichen Methoden zu arbeiten. Es wurde angeord-
net, da man nur mit dem Lizentiat des Pipstlichen Bibelinstituts oder mit dem
noch schwieriger zu erwerbenden der Pipstlichen Bibelkommission an katholischen
theologischen Lehranstalten biblische Exegese dozieren durfte. Dadurch wurde im
Verlauf einiger Jahrzehnte ein Stamm von Bibelwissenschaftlern ausgebildet, der
eine vollig neue Stellung zur historisch-kritischen Forschung einnahm und auch
immer mehr in der Lage war, die kritischen Methoden selbst zu handhaben.

So war in den dreifliger Jahren bei oberflichlicher Stille und Unverdnderlichkeit

334



Katholische Bibelwissenschaft und historisch-kritische Methode

unter der Oberfliche eine vollig neue Situation entstanden. Zugleich war die histo-
risch-kritische Bibelwissenschaft auflerhalb der katholischen Kirche durch mancher-
lei Entwicklungen hindurchgegangen und bot nun nach einer gewissen Relativie-
rung der vorher alles beherrschenden literarkritischen Fragestellung, nach der Ein-
flulnahme der Archdologie und der Orientalistik auf das Geschichtsbild, nach dem
durch die dialektische Theologie ausgelosten neuen Interesse fiir die theologische
Fragestellung ein Bild, von dem man den Eindruck haben konnte, mindestens
grundsitzlich liefle sich ein Gesprich beginnen, ohne dafl man wesentliche Elemente
des eigenen katholischen Glaubens aufgeben miisse.

Die Zeit war reif zu einer neuen kirchenamtlichen Stellungnahme, die der histo-
risch-kritischen katholischen Bibelwissenschaft, die de facto schon da war, nun auch
kirchenoffentlich volles Recht und volle Freiheit gab. Anlafl dazu bot eine pneu-
matisch-antiwissenschaftliche Schwirmerbewegung im italienischen Klerus, die
unter der Fiithrung eines Geistlichen mit dem Decknamen Cohen-El stand und vor
allem gegen das Pipstliche Bibelinstitut in Rom kdmpfte. Pius XII. verfafite gegen
sie zunachst 1941 ein Rundschreiben an die italienischen Bischofe. Das arbeitete er
dann spiter aus zu einem kleinen Traktat iiber die Methoden katholischer Bibel-
wissenschaft, den er 1943 als Enzyklika ,Divino afflante Spiritu® verdffentlichte.

Von diesem Augenblick an steht das katholische kirchliche Lehramt mindestens
grundsitzlich auf der Seite der historisch-kritischen Bibelwissenschaft, was sich
noch in mehreren spiteren Dokumenten zeigte, vor allem in dem Brief der Bibel-
kommission an Kardinal Suhard vom 16. 1. 1948 iiber die Quellenscheidung im
Pentateuch und iiber den Geschichtsbezug der biblischen Urgeschichte, dann in der
Instruktion der Pipstlichen Bibelkommission vom 21. 4. 1964 iiber die historische
Wahrheit der Evangelien, die ausdriicklich den Wert der sogenannten form-
geschichtlichen Methode herausstellt.

Sie wurde notig, weil es tatsichlich bis heute innerhalb der katholischen Kirche
starke Krifte gibt, die eine Revision der Einstellung gegeniiber der historischen
Methode anstreben, vor allem in Italien, in den integralistischen Kreisen des fran-
z6sischen Katholizismus und in den USA. In der vorbereitenden Phase des 2. Vati-
kanischen Konzils schienen diese Krifte wieder zum Zug zu kommen, aber ihr Ent-
wurf iiber die ,Quellen der Offenbarung®, der fiir die heutige katholische Bibel-
wissenschaft vernichtend gewesen wire, wurde in der ersten Sitzungsperiode des
Konzils im November 1962 von der Mehrheit der Bischtfe abgelehnt. Mehrere
Jahre wurde dann von neuen Leuten an einem besseren Text gearbeitet, der schlief3-
lich kurz vor Konzilsschlufl am 18. November 1965 fast einstimmig als dogmati-
sche Konstitution ,Dei Verbum® feierlich verabschiedet wurde. ,Dei Verbum®
liegt durchaus auf der Linie von ,Divino aftlante Spiritu®. Es wiederholt die Prin-
zipien dieser Enzyklika mit der Autoritit eines Konzilstextes.

Damit diirfte wohl das Ende der wechselvollen, auf weite Strecken traurigen
und im ganzen zu bedauernden, wenn auch historisch verstindlichen Geschichte

355



Norbert Lobfink

der Hafiliebe der katholischen Kirche zur historisch-kritischen Bibelwissenschaft ge-
kommen sein. Ich will damit nicht sagen, es gebe nun keine Probleme mehr. Die
innerkirchliche Opposition wird sicher weiterleben, und man wird sich darum be-
mithen miissen, sie zu iiberzeugen und zu gewinnen, will man nicht immer neue
Krisen und nutzlose Streitigkeiten kleinerer Art heraufbeschwéren.

Aber das ist noch das wenigste. Vor allem muf} ja nun in ganz anderer Intensi-
tit als friher der Umgang mit der historisch-kritischen Methode durchgestanden
werden. Ich selbst gehdre schon zu einer Generation, die nicht mehr um das Recht
dieser Methode kimpfen mufl. Fiir uns ist sie eine Selbstverstindlichkeit. Uber
ihren Sinn und ihre Notwendigkeit zu reden, langweilt uns. Aber sind wir deshalb
schon sicher, daf} sie wirklich zu den domestizierten Tieren gehdrt? Ist sie wirklich
ein Ackergaul, mit dem man ruhig seine Furchen ziehen kann, um dann die Saat
der Erkenntnis aufgehen zu sehn? Oder wird sie sich vielleicht doch eines Tages
richen und dastehn als der herrliche, aber tédliche Tiger? Ich bin mir dariiber nicht
klar, Wahrscheinlich hiingt es von uns selber ab, was aus ihr wird. Je nachdem, wie
wir sie streicheln und fiittern, wird sie zum Reitpferd oder zum Tiger. Aber lassen
wir den Vergleich und beginnen wir den zweiten Teil unserer Uberlegungen.

Erfahrungen aus dem Umgang mit der historisch-

kritischen Methode in der Bibelwissenschaft

Die Vergangenheit ist dunkel

Das Ethos der historisch-kritischen Forschung ist ein Ethos des Lichtes. Man
weif}, dafl man iiber Mittel verfiigt, in die Vergangenheit Licht zu bringen. Mit
letzter Konsequenz fragt man nach dem, was wirklich war und geschah. Man zer-
stort die Scheinbilder, die von der Vergangenheit gemalt wurden, man erleuchtet
durch sie hindurch die vorher unsichtbare wirkliche Landschaft. Wer den Rausch
des Aufhellens der dunklen Vergangenheit und des Hindurchstoflens zur Wirklich-
keit nicht mindestens zuweilen verspiirt, kann nicht historisch-kritisch arbeiten. Es
ist ein Wert in sich, zu wissen, was war. Daf} sie methodisch dahin fiihrt, gibt der
historisch-kritischen Forschung ihren Sinn.

Das gilt auch im Rahmen der Bibelwissenschaft. Die Bibel kommt aus der Ver-
gangenheit und schildert oft Vergangenheit. Was immer diese Vergangenheit klarer
erhellt, ist fiir den Umgang mit der Bibel ein Wert. Mehr braucht man nach mei-
ner Meinung zur Rechtfertigung der historisch-kritischen Methode in der Exegese
nicht zu sagen. Ich sehe dieses Ethos des Lichtes gleichsam verkorpert in einem mei-
ner akademischen Lehrer, der auf die in Ugarit ausgegrabenen Texte des zweiten
Jahrtausends vor Christus spezialisiert war. Seine Vorlesungen pflegten nach einem

336



Katholische Bibelwissenschaft und bistorisch-kritische Methode

festen Schema abzulaufen. Bitte schlagen Sie doch die Bibel auf! Lesen Sie den und
den Text! Was sagen Sie zu dem und dem Problem? Ich sage Thnen jetzt, was die
bisherige Forschung dazu sagt! Herr A. sagt so, Herr B. sagt so. Auch der heilige
Hieronymus hat sich schon dazu geduflert. Er sagte so. Sind Sie mit einer dieser
Antworten zufrieden? Nein, sie lassen doch offensichtlich dies und das im Dunkel.
Aber — und nun kam der Hohepunkt — seit kurzem haben wir einen neuen ugariti-
schen Text, der alles erleuchtet! Und dann folgte die Losung des Problems mit
Hilfe eines gerade erst verdffentlichten ugaritischen Textes. Sie spiiren das Pathos,
das hier aufklingt: das Pathos des Lichtes in der Finsternis der Vergangenheit. Es
stellt sich besonders leicht ein, wenn die Archiologie neue Quellen und Uberreste
liefert, mit denen man wirklich ein Stiick weiterkommt, und von daher erreicht es
als Gefiihl des Fortschritts der Wissenschaft auch leichtiiber vulgarisierendes Schrift-
tum ein breiteres Publikum. Wissenschaft im modernen Sinn ist Herrschaft. Natur-
wissenschaft miindet in Technik. Geschichtswissenschaft 138t sich nicht so unmittel-
bar in Potenzen umsetzen. Dennoch ist schon die erleuchtete Vergangenheit ein
Stiick besser beherrschte Wirklichkeit.

Aber ich habe all das ausgefiihrt, um nun das Gegenteil zu sagen. Ich mochte
zwar nichts von meiner Aussage iiber die erleuchtende Kraft der historischen For-
schung zuriicknehmen, aber diese Forschung erleuchtet die Vergangenheit derge-
stalt, dafl deren Dunkel zugleich noch dichter wird. Wenigstens glaube ich, mit
diesen Worten eine Erfahrung umschreiben zu miissen, die ich nicht leugnen kann.
Im Vorwort zur 3. Auflage seiner achtbindigen ,Geschichte des Volkes Israel®
nannte Heinrich Ewald 1863 den Gegenstand seines Werkes eine Geschichte, ,,deren
fiir uns Spite grofigewordene Dunkelheit nur von ihrer Wichtigkeit fiir uns tiber-
troffen wird® (VII). Inzwischen sind hundert Jahre vergangen, und wir wissen
sehr viel mehr als Ewald. Aber vermutlich ist uns auch alles noch dunkler geworden.

Worin griindet wohl diese Empfindung der mit wachsendem Licht auch anwach-
senden Dunkelheit? -

Wenn eine neue Quelle oder ein neuer Uberrest erschlossen wird, merkt man oft
erst, wieviel andere Information noch fehlt. Bevor die Handschriften vom Toten
Meer auftauchten, wufite man so gut wie nichts von der Wiistengemeinde in Qum-
ran. Nun wissen wir viel, sehr viel von ihr. Aber wir wissen auch, wie viele wei-
tere Handschriften existiert hatten und verloren sind. Wir wissen von Ideen und
Bewegungen, die wir an einem Zipfel erfassen, deren Ganzes uns aber weiterhin
ungreifbar bleibt. Frither wufften wir gar nichts, wir ahnten aber auch nicht, was
wir vielleicht wissen miifiten. Jetzt ahnen wir es, weil wir ein wenig wissen. Mit
dem Licht kam das Dunkel.

So geht es fast iiberall. Es muf sich nicht um sicher verlorene Zeugnisse handeln.
Es kann auch der schlichte Bibeltext sein, der besser verstanden und gerade dadurch
dunkler wird. Frither war beim Lesen der Berufungsvision des Ezechiel unserer
Phantasie das Spiel freigegeben, wenn wir dort von den geheimnisvollen Lebewesen

22 Stimmen 177, 5 337



Norbert Lobfink

lasen. Jetzt miissen wir sie mit den steinernen Kolossen vergleichen, die im Briti-
schen Museum und im Louvre stehen. Wir wissen genauer, was Ezechiel gesehen
hat — und doch ist damit alles unbegreiflicher geworden. Denn wir begreifen diese
schweren gefliigelten Stiere doch nicht, sie sind uns zu hart und zu stumm, an ihnen
geht uns erst auf, wie fern die Erlebniswelt des Ezechiel ist und wie dunkel seine
symbolische Aussage.

Und noch einen Schritt weiter ins Dunkel! Wir durchschauen die Gattungen der
biblischen Texte immer genauer. Wir wissen nun etwa: bestimmte Texte iiber
Abraham sind Sagen. Friiher hielten wir sie fiir unmittelbare Berichte vom histori-
schen Vorgang. Das Licht der Texte dachten wir uns als das Licht des historischen
Ereignisses selbst. Dieses stand plastisch vor uns. Nun ist der Text nur noch ein
Filter. Er spricht zwar vom Ereignis. Aber gerade indem wir seine Gattung ge-
nauer erkennen, erkennen wir das Ereignis ungenauer. Der Text hat nicht unser
Interesse: genau zu sehen, was war. Er mochte das Gewesene stilisieren und deu-
ten. Und so werden wir unsicher. Wir wissen zwar, es gibt einen historischen Kern;
aber dieses Wissen bleibt in der Schwebe, wir konnen nur noch das Dunkel stehen
lassen und dabei wissen, dafl wir damit doch noch mehr im Licht und niher an der
Wirklichkeit sind als das frithere Verstindnis, das sich erleuchteter wihnte, indem
es sich tiber die Gattung tduschte. Aber wir haben nur noch umschreibbares Dunkel.

Und nun nochmals ein Schritt ins Dunkel. Wir miissen Hypothesen bilden, wir
miissen dann auf diesen Hypothesen wieder andere aufbauen — anders kommen
wir nicht zu einer Zusammenschau. Aber jede Hypothese besagt, dafl es auch anders
gewesen sein konnte. Dieses Wissen um die Moglichkeit des Irrtums mufl ins Er-
gebnis des Erkenntnisprozesses mitaufgenommen werden. Das heiflt aber, daf} die
eigentliche Erkenntnis sich gar nicht mehr satzhaft fassen ldfit. Der das Ergebnis
bezeichnende Satz klingt zwar licht und eindeutig. Man versteht ihn aber nur richtig,
wenn man immer auch die ganze Argumentation mitweif}, die zu dem Satz fihrte;
denn sonst weifl man nichts von den dunklen Inseln, die er enthilt. Wie oft wird
gar kein Satz erreicht, man mufl vielmehr einfach zwei oder drei Mdglichkeiten
offenhalten. Man erkennt dann gar nicht mehr auf die Weise des abschlielenden
Urteils, sondern nur auf die Weise des Abwigens. Die kreisende, nicht zur Ruhe
des endgiiltigen Wissens kommende Bewegung dieser Erkenntnisweise ist wie ein
tiber den Nachthimmel fahrender Lichtfunke, der das Dunkel des Himmels zum
Bewufitsein bringt.

Wenn man schon einige Zeit historisch gearbeitet hat und es geschieht, dafl man
zu einem Gegenstand nach Jahren zuriickkehrt, dann kann es sein, dafl man nun
alles ganz anders sieht. An diesem Etlebnis kann einem aufgehen, wie sehr die Er-
kenntnis der Vergangenheit von den Fragen beeinfluflt wird, die wir gerade in uns
tragen und an unsere Texte und Zeugnisse stellen. Nur wonach wir fragen, wird
licht. Der Rest bleibt dunkel, weil wir die Frage nicht ahnen, die ihn erhellen
wiirde. Das bestitigt sich immer wieder beim Umgang mit dlterer wissenschaft-

338



Katholische Bibelwissenschaft und historisch-kritische Methode

licher Literatur. Vielleicht haben sich inzwischen keine neuen Quellen gezeigt. Die
Grundlagen der historischen Forschung sind also gleich geblieben. Aber man hat
neue Fragen. Und so wirken die Ergebnisse dlterer Arbeiten dann oft schal und
ungeniigend. Aber wird das, was ich jetzt sche, einem Spiteren nicht genauso schal
erscheinen? Wieder die Ahnung, dal dasLicht der Erkenntnis iiber einem Abgrund
des Dunkels schwebt.

Eine letzte Schwierigkeit. Die historische Methode ist so kompliziert, das zu be-
riicksichtigende Material so zahlreich, daf§ sich historische Forschung nicht als Werk
eines einzelnen betreiben ldf3t. Historische Methode ist eine gesellschaftliche Insti-
tution. Kommunikation und Interdependenz ist unerldfilich. Und nun das Er-
schreckende: ich kann ja nicht das Abwigen meines Kollegen mitiibernehmen, des-
sen Ergebnisse ich in seinem Buch lese und als Ausgangspunkt in meine eigene Uber-
legung tibertrage. Mir ist der mit Hypothesen durchsetzte Beweisgang, der ihn zu
seinem Ergebnis fiihrte, nicht prisent wie ihm. So trage ich unkontrolliert Hypo-
thesen in mein Forschen, die ich als solche nicht mehr sehe. Ich weifl nur noch all-
gemein um dieses Faktum. Und das geht nicht nur mir so, sondern allen, die auf-
einander angewiesen in die Vergangenheit schauen. Vielleicht hat auch jemand nicht
sauber gearbeitet, und ich setze jetzt seine Thesen in meine Rechnung ein. Oder
jemand hat sich geirrt, und nun machen die Folgen seines Irrtums die Runde, lingst
nicht mehr in ihrer Herkunft erkennbar, selbst wenn der urspriingliche Fehler viel-
leicht schon lange aufgededst ist. Nun, alles ist ineinander verwoben, und irgend-
wann treffen sich Linien wieder, die sich frither einmal voneinander trennten. Das
Gewebe trigt sich. Die Forschung korrigiert sich im Fortgang der Forschung selbst.
Irrtiimer werden allmihlich ausgeschieden, neue Erkenntnisse werden durch ge-
heimnisvolle Adern der Abhingigkeit an entfernteste Stellen des Prozesses ge-
tragen, und so braucht man nicht zu verzweifeln. Aber eines ist klar: keiner steht
tiber diesem Prozef. Jeder ist nur ein Fidchen, und keiner weifl genau, wo im
Ganzen er eingesetzt ist. Das Gesamtergebnis der historisch-kritischen Forschung
ist niemals in einem gemeinsamen Bewufltsein prdsent, jeder partizipiert nur an
einem Wissen, das keinem gehért. (Oder gehort es doch einem, der es als Ganzes
hat? Die Enzyklika ,Divino afflante Spiritu® sagt an einer Stelle, wo sie von der
Geschichtswissenschaft spricht: ,, Jede menschliche Erkenntnis ... hat eine ihr gleich-
sam angeborene Wiirde und Hoheit — weil sie eine endliche Teilhabe an Gottes
unendlichem Erkennen ist.)

Damit mochte ich diese Mitteilung iiber die Erfahrung, dafl die Vergangenheit
dunkel ist, abschliefen. Vielleicht ist deutlich geworden, welch starkes, unvermeid-
liches und zutiefst doch wieder positives Dunkel dieses Dunkel des historisch-kriti-
schen Wissens ist. Ich habe nicht nur davon gesprochen, weil es sich um eine eigene
Erfahrung handelt, die weiterzureichen sinnvoll scheint, sondern auch, weil viel-
leicht die Scheu vieler Menschen vor der historisch-kritischen Betrachtung der Bibel
von daher rithrt, dafl sie sehr wohl ahnen, daf} es mit ihrer gewohnten lichtvoll-

22% 339



Norbert Lobfink

flachigen Bibellektiire vorbei sein wird und dafl mit dem neuen Licht dieses seltsame
Dunkel auf sie zukommt, das sie in seiner Art noch nicht begreifen und vor dem sie

sich deshalb fiirchten.

Historie und Auslegung

Setzen wir an beim Unterschied zwischen historischer Methode und historischer
Frage. Bisher habe ich von beidem in einem gesprochen. Aber nun mdchte ich die
beiden unterscheiden. Die historische Methode ist eine umschreibbare Anzahl von
Techniken, Hilfsmitteln und Spielregeln, die dazu dienlich sind, die historische
Frage wissenschaftlich zu beantworten. Die historische Frage ist die Frage, wie es
wirklich gewesen sei. Sie kann sich auf das politische, geistige, religitse oder irgend-
ein anderes Geschehen der Vergangenheit beziehen — aber immer will sie wissen,
was geschah. Wenn man mit Zeugnissen der Vergangenheit zu tun hat, vor allem
mit alten Texten, dann kann man aber — und darauf kommt es jetzt an — auch
noch andere Fragen stellen als die historische Frage. Wenn ich zum Beispiel einen
platonischen Dialog lese, kann ich selbstverstindlich die historische Frage stellen.
Sie wiirde lauten: Hat das erzihlte Gesprich wirklich stattgefunden? Vielleicht
stelle ich fest, daf es nicht stattgefunden hat. Dann konnte ich nochmals historisch
fragen: Ist der Charakter des Sokrates und seine Diskussionstechnik wahrheits-
getreu gezeichnet — auch wenn das Gesprich als ganzes erfunden ist? Auch das
wire noch historische Frage. Dagegen wire es nur noch in einem sehr abgeleiteten
Sinn historische Frage, wenn ich fragte, was der Text eigentlich sagen will, und
wenn ich anfange, mich mit der Sache auseinanderzusetzen, von der der Text han-
delt, wenn ich also mit Plato philosophierte. Wir stoflen hier auf den Unterschied von
Geschichtsforschung und Auslegung. Es ist ein Unterschied der Fragestellung, mit
der man sich alten Texten nihert. Geschichtsforschung und Auslegung fallen natiir-
lich zusammen bei Texten, die selbst iiber geschichtliche Vorginge berichten. Aber
das ist ein Sonderfall. Grundsitzlich kann ich an einem alten Text zwei verschie-
dene Operationen vornehmen: ich kann ihn auslegen — dann geht es mir um den
Text und die von ihm gemeinte Sache —, und ich kann ihn als historische Quelle
benutzen — dann geht es mir um ein Ereignis oder einen vergangenen Sachverhal,
und der Text ist mir nur ein Mittel zum Zweck der eigentlich von mir angezielten
Erkenntnis.

Auslegung und Historie hingen nun allerdings zusammen. Ich verstehe die Aus-
sage des Textes erst richtig, wenn ich seine Entstehungsumstinde kenne (dafiir muf
ich historisch fragen) und wenn ich das Verhiltnis seiner Aussage zur historischen
Faktizitit kenne (auch dafiir mufd ich historisch fragen). Umgekehrt kann ich einen
Text erst als historische Quelle auswerten, wenn ich vorher seine Aussage verstan-

340



Katholische Bibelwissenschaft und historisch-kritische Methode

den habe (und dafiir muf ich ihn zunichst einmal unabhingig von meiner beson-
deren Frage an ihn einfach auslegen). Die beiden Geisteshaltungen der Historie
und der Auslegung stehen also in einem gegenseitigen Bedingungsverhiltnis. Des-
halb ist die historische Methode auch nicht nur bei historischer Fragestellung, son-
dern auch fiir die Auslegung eines alten Textes unentbehrlich. Thr Anwendungs-
bereich iibersteigt also den exakten Umkreis der historischen Frage.

Aber das nur nebenbei. Entscheidend ist nun die Frage, was Bibelwissenschaft
sei. Ist sie Historie oder ist sie Auslegung? Die Frage stellen heifit sie beantworten,
mindestens fiir den christlichen Theologen. Er treibt Bibelwissenschaft nicht aus
generellem Interesse an der Vergangenheit — so daf§ er ebensogut und ebensogern
auch Koranexegese oder Platostudien treiben kdnnte —, sondern weil bestimmte
alte Texte, eben die biblischen Biicher, fiir ihn eine besondere Geltung beanspru-
chen. Er betrachtet sie zusammen mit einer Gruppe anderer Menschen, nimlich
allen Christen, als Wort Gottes. Primir interessiert ihn also die Aussage dieser
Biicher. Das historische Interesse an der Entstehung dieser Biicher und an der wirk-
lichen Gestalt der von ihnen berichteten Ereignisse ist erst sekundir: es ist soweit
da, wie es dienlich ist, die Auslegung dieser Texte zu fordern. Natiirlich wird er
praktisch die historische Frage im biblischen Zeit- und Kulturraum so weit treiben,
wie er nur kann, da er ja nie weifl, wo noch etwas die Auslegung Forderndes auf-
tauchen konnte. Dennoch ist sein eigentliches Interesse der Text und seine Aussage.
Mit dem Text gilt es ins Gesprich zu kommen. Die Sache, von der er spricht, gilt
es zu verstehen und dann anzunehmen. Die Ubernahme der Sachaussage des Textes
in die eigene Aussage ist das, was man Glaube nennt. Der Mensch stellt sich in die
Welt und Blickrichtung eines Textes, d. h. letztlich eines anderen Menschen. Der
Horizont des Menschen von damals und der eigene Horizont werden miteinander
verschmolzen. Geschieht dies oder gelingt es dem Ausleger, dieses Ergebnis bei sei-
nen Zuhodrern zu erzielen, dann ist der Sinn der Bibelwissenschaft erfiillt. Bibel-
wissenschaft ist Auslegung. i

Zu diesem Sachverhalt wire noch manches zu sagen. All das, was heute unter
dem Stichwort ,hermeneutisches Problem® erdrtert wird, setzt hier an. Doch
mochte ich jetzt nur auf eines hinaus: der sekundire Charakter der historischen
Frage im Rahmen der Bibelwissenschaft macht das bleibend Fragmentarische und
stets von Dunkel Durchsetzte der historischen Forschung leichter ertragbar. Nicht,
dafl es die Auslegung des Textes nicht miterfafite. Wohl aber, weil es in dem aus-
legenden Gesprich letztlich nicht um die historischen Fakten, sondern um den aus-
gesagten Sinn, ja um die personale Kontaktnahme mit dem geht, der im Text eine
Aussage macht, vordergriindig mit dem Menschen oder der Menschengruppe, von
der der Text stammt, letztlich mit Gott, als dessen Wort die Bibelwissenschaft den
Text nimmt. Und hier wird dann das innerhalb der historischen Forschung ent-
stehende Dunkel nebensichlich, weil es nur noch im Bereich des vermittelnden Me-
diums ist.

341



Norbert Lohfink

Dieser Sachverhalt ist natiirlich kein historisch-kritisch begriindbarer. Er stellt
den vorgegebenen Rahmen dar, innerhalb dessen die Bibelwissenschaft auf die
historische Frage stofit und dazu gebracht wird, die historische Methode anzuwen-
den. Eine andere Frage ist es dann natiirlich, wie Bibelwissenschaft als Auslegung,
und zwar als Auslegung gerade dieser Texte, begriindbar ist. Hier scheiden sich
dann, wenn ich recht sehe, evangelische und katholische Argumentation. Dagegen
glaube ich, daf} in der Beurteilung der Bibelwissenschaft als Auslegung und damit
in der Relativierung der historischen Betrachtung mindestens mit einem groflen
Teil evangelischer Bibelwissenschaftler Einigkeit besteht.

Das Wirklichkeitsverstandnis

Man kann die historische Frage nicht nur innerhalb der Bibelauslegung stellen.
Man kann sie auch stellen — und zwar fiir den gleichen Zeit- und Kulturraum —
unabhingig von diesem Rahmen, einfach als historische Frage. Das geschieht zwar
seltener, aber nur aus dem pragmatischen Grund, weil hier so viele Theologen
immer schon an der Arbeit sind. Wird nun in beiden Fillen genau dasselbe ge-
schehen, oder werden sich Unterschiede ergeben? Um die Frage moglichst scharf zu
fassen, setzen wir den reinen Historiker als Nichtchristen voraus, am besten als
Atheisten. Wird bei ihm die historische Methode genau das gleiche Gesicht haben
wie beim auslegenden Christen?

Man mochte zunichst sagen: ja. Denn Methode ist Methode. Doch bei niherem
Zusehen zeigt sich, dafl die Dinge komplizierter liegen. Die historische Methode
begriindet sich nicht selbst, sondern setzt schon ein breites Wirklichkeitsverstindnis
voraus. Dieses Wirklichkeitsverstindnis, das ihr zum Beispiel als Maflstab fiir die
Beurteilung der Zuverlissigkeit von Nachrichten dient, kann sie nicht selbst schaf-
fen. Im ungiinstigeren Fall ist es das unreflektierte und damit unwissenschaftliche
Wirklichkeitsverstindnis, das der Historiker von zu Hause mitbringt, im giinsti-
geren ist es ein Wirklichkeitsverstindnis, das bewuft von anderen, somit logisch
vorgeordneten Wissenschaften {ibernommen wird.

Um zunichst einmal ein harmloses Beispiel zu bringen: bei der Feststellung der
Echtheit von alten Zeugnissen spielen Uberlegungen iiber die psychologische Wahr-
scheinlichkeit eine grofle Rolle. Bernheims ,Lehrbuch der historischen Methode®
kommt immer wieder darauf zu sprechen. Die Sicherheit des historischen Urteils
hingt hier natiirlich wesentlich vom psychologischen Verstindnis und Einfiithlungs-
vermdgen des Historikers ab. Aber nicht nur die Psychologie ist vorgeordnet. Glei-
ches gilt von der Soziologie, aber selbst von den Naturwissenschaften und letztlich
von der alle Wissenschaften umfassend begriindenden Philosophie. Wenn ein Hi-
storiker leugnet, von solchen Voraussetzungen abhingig zu sein, dann ist er es

342



Katholische Bibelwissenschaft und historisch-kritische Methode

trotzdem, und seine Lage ist um so schlimmer, da er diese Abhingigkeit nicht
reflex in die Kontrolle bekommt.

Wenn nun ein Historiker mit einem Wirklichkeitsverstindnis operiert, in dem
Gott und Wunder grundsitzlich nicht vorhanden sind, wird er sich gegeniiber
Texten, in denen Gott und Wunder vorkommen, wohl doch etwas anders verhal-
ten als ein Historiker, fiir den Gott und Wunder realisierbare Begriffe sind. Die
betreffenden Texte werden vermutlich in ihrem historischen Aussagewert ganz ver-
schieden eingestuft werden. Ich m&chte ausdriicklich darauf hinweisen, dafl ich jetzt
nicht insinuieren will, ein mit Gott und Wundern rechnender Historiker miisse
jede Wundererzihlung automatisch als historisch zuverlassig einstufen. Es geht zu-
nichst nur darum, dafl er sie nicht a priori nur deshalb, weil ein Wunder berichtet
wird, als historisch unbrauchbar einstuft. Fiir die Priifung des historischen Werts
eines Textes miissen dann ganz andere Kriterien herangezogen werden. Nur ist
deren Heranziehung bei einem gliubigen Historiker noch sinnvoll, wihrend der
atheistische Historiker sie gar nicht mehr braucht.

Diesen Sachverhalt mufl man bei der historischen Arbeit unbedingt beachten.
Geschichtsforschung ist, wie gesagt, gesellschaftlich. Der einzelne kann sie nicht
allein durchfiihren. Bei der Ubernahme der Ergebnisse anderer Forscher wird er
nicht daran vorbeikommen, auf das Wirklichkeitsverstindnis zu achten, das sie in
ihrer Arbeit leitet, und ihren Ergebnissen je nachdem gréfleres oder geringeres Ver-
trauen zu schenken.

Ich weif}, daf diese Forderung nicht von allen Exegeten geteilt wird. Es gibt die
Meinung, man miisse sich bei der historischen Arbeit auf jenes Wirklichkeitsver-
stindnis einlassen, das heute allen Zeitgenossen selbstverstindlich sei und von allen
vollzogen werden konne. Die intellektuelle Redlichkeit fordere das. Das ist auch
tatsichlich in einer dialogischen Situation vertretbar. Dann kommt es allerdings
darauf an, zu versuchen, im Vollzug der historischen Forschung das minimalisierte
Ausgangsverstindnis von der Sache her aufzubrechen und zu erweitern. Das wire
ein Unternehmen, das etwa der Fundamentaltheologie in der katholischen syste-
matischen Theologie entspriche, im Unterschied zur eigentlichen, Dogmatik ge-
nannten Theologie. Aber das diirfte nie alles sein. Eine grundsitzliche Festlegung
des historisch Forschenden auf ein der Mehrheit der Zeitgenossen folgendes Wirk-
lichkeitsverstindnis ist wissenschaftlich nicht vertretbar. Die Wahrheit 14t sich
nicht durch Abstimmung ermitteln. Wenn es so ist, dafl historisch-kritische For-
schung nicht getrieben werden kann, ohne dafl eine gesamte Philosophie ins Spiel
kommt, dann wird man es in Kauf nehmen miissen, daf} es entsprechend der plura-
listischen philosophischen und theologischen Situation unserer Welt auch Varian-
ten der historischen Methode gibt.

Das bedeutet nicht Kommunikationsabbruch; denn historische Forschung geht ja
nicht im Wirklichkeitsverstindnis, das ihr vorgeordnet ist, auf. Die Gemeinschaft
unter allen historisch Forschenden geht weit, sehr weit. Auch wire es durchaus un-

343



Norbert Lobfink

realistisch und falsch, einem Historiker, der nicht das eigene Wirklichkeitsverstind-
nis teilt, Unwissenschaftlichkeit vorzuwerfen. Im Raum der Historie selbst kann
er ja ohne Fehl arbeiten. Denn hier kann die Wissenschaftlichkeit nur an der An-
wendung der methodischen Regeln gemessen werden. Eine andere Frage ist jedoch,
ob man nicht der Meinung sein kann, das eingebrachte Wirklichkeitsverstindnis
des betreffenden Forschers sei unwissenschaftlich gewonnen. Aber das wire dann
philosophische, nicht historische Unwissenschaftlichkeit.

Die Lage wird noch dadurch komplizierter, daff das Wirklichkeitsverstindnis,
das einen Forscher trigt, nie voll reflektiert werden kann. Man iibernimmt es in
Sprache und Welt, und nie kann man es ganz in den Griff bekommen, der dann
auch Urteil und Distanz ermdglichen wiirde. Gerade im nicht thematisierbaren Be-
reich des Wirklichkeitsverstindnisses gibt es dann auch wieder tiefe Gemeinsam-
keiten. Ungldubige wie gliubige Forscher unterliegen epochalen Wandlungen des
Wirklichkeitsverstindnisses, von denen dann oft eine atheistische wie eine theisti-
sche Variante moglich ist. Dadurch kann man heute vor allem die anthropologi-
sche Engfithrung von Philosophie und Theologie erkliren. An welchen Stellen und
in welcher Form die anthropologische Zentrierung heute in die historisch-kritische
Arbeit an der Bibel hineingeschleust wird, ist kaum zu bestimmen. Jedoch ist am
Ergebnis deutlich abzulesen, daf} sie aus einer reflex kaum durchleuchtbaren Tiefe
kommt, So wird im Bereich der alttestamentlichen Exegese die gegenstindlich be-
schriebene Heilsgeschichte der biblischen Biicher immer mehr umgeschmolzen in
eine Uberlieferungsgeschichte grofien Stils, die ja nichts anderes ist als deren anthro-
pologische Entsprechung. Eine solche anthropologisch gesteuerte Auslegung der
Bibel diirfte kaum schon in sich atheistisch sein. Daf} viele Zeitgenossen durch sie
aber in ihrem Glauben angefochten werden und sie als atheistisch empfinden, zeigt
uns, dafl wir uns vielleicht noch nicht geniigend reflex darum bemiiht haben, sie als
gliubige Moglichkeit des Umgangs mit der Bibel verstidndlich zu machen.

Ich mdchte hier abschlieffen. Gerade die letzte Uberlegung war nur tastend und
fragmentarisch. Sie ist aber vielleicht die wichtigste. Vielleicht entscheidet es sich
hier — um noch einmal das alte und etwas anspruchsvolle Bild zu bringen —, ob in
der Bibelwissenschaft die historische Forschung fiir uns zum Reitpferd oder zum
Tiger wird.

344



