Dienst am Frieden

Die Aussagen des Zweiten Vatikanischen Konzils

Johannes B. Hirschmann SJ

Bereits dem Ersten Vatikanischen Konzil lag ein Votum vor, konziliar ein Wort
tiber Krieg und Frieden in der sittlichen Ordnung zu sagen. Das Konzil stellte die
Behandlung der Frage zuriick. Die neue Dringlichkeit, die sie im Jahrhundert der
Weltkriege und wissenschaftlichen Kampfmittel erhalten hat, macht die grofle An-
zahl von Voten verstindlich, die sich an das Zweite Vatikanische Konzil in glei-
chem Sinne richteten. Zu den Wiinschen der Bischéfe kam eine Fiille von Denk-
schriften und Bittschriften von einzelnen Personen und von Verbinden, vor allem
von Friedensorganisationen. Das Konzil solle ein klirendes, ein beschwdrendes,
wenn méglich ein kraftvoll prophetisches Wort zu der Frage sprechen. Bei nicht
wenigen Eingaben verkniipften sich allerdings mit der Bitte Erwartungen, die
iiber die Moglichkeit eines Konzils hinausgingen. Trotzdem war es von Anfang an
selbstverstdndlich, dafl es, hierin dem Beispiel der Pipste unseres Jahrhunderts
folgend, auch dem Beispiel der Weltkirchenversammlungen, seine Verantwortung
zum christlichen Dienst am Frieden wahrnehmen wiirde. Ausdriicklich hat es sich
zu ihr in seinen ersten Sitzungen in der Botschaft an die Welt bekannt. Dem Wort
und der Tat Pauls VI. vor den Vereinten Nationen in New York hat es sich in
einer eigenen Abstimmung angeschlossen, und die dort gehaltene Ansprache des
Papstes in die Akten des Konzils aufgenommen.

Die eigentlich konziliare Aussage war bereits vor Beginn des Konzils selbst teil-
weise vorbereitet. Ein grundsitzlicherer und ausfithrlicher gehaltener Text war in
einer Unterkommission der Theologischen Kommission im Herbst 1962 erarbeitet,
der im Rahmen eines Entwurfs iiber die Volkergemeinschaft ein Kapitel enthielt
Uber die Férderung des Friedens®. Ein entsprechender, kiirzer gehaltener Text
war im Entwurf der Kommission fiir das Laienapostolat im Rahmen des Teils
tiber die Erfiillung des Weltauftrags der Kirche durch die Laien vorbereitet worden.

Einige Grundgedanken der endgiiltigen Aussage des Konzils sind bereits in die-
sen Texten ausgesprochen: Voraussetzung des Friedens ist eine Ordnung der Ge-
rechtigkeit und Briiderlichkeit. Eine besondere Pflicht zum Frieden legt das Evan-
gelium den Christen auf. Es besteht ein echtes Recht der Vélker, im Dienst der
Wiirde und Freiheit des Menschen mit Gewalt angegriffene Rechte mit Gewalt

8 Stimmen 178, 8 113



Johannes B. 'Hirschmann

zuriickzuweisen; aber diesem Recht sind Grenzen gesetzt, z. B. in der Entspre-
chung, die gewahrt bleiben muf§ zwischen den Werten, um deren Verteidigung es
geht, und den Zerstorungen, die dabei hinzunehmen sind. Die Menschenrechte sind
auch im Kriege zu schiitzen. Der Kirche kommt eine eigene Aufgabe beim Aufbau
einer Friedensordnung in der Welt zu.

Schon die erste Sitzungsperiode des Konzils machte deutlich, dafl sich die
Konzilsviter mit den vorbereiteten Texten nicht zufriedengeben wiirden. Sie er-
schienen ihnen angesichts der Not der Situation und der dringlichen Aufgabe der
Kirche zu matt. Eine Reihe von Kardinzlen und Bischofen dringte gegen Ende
der ersten Sitzungsperiode auf ein umfassenderes Konzilswort zu den grofien
Noten unserer Zeit. Aufer dem Hunger und den Problemen, die das Wachstum
der Bevolkerung aufwirft, wurde dabei immer und in erster Linie an den Frieden
gedacht. So beauftragte nach Abschluff der ersten Sitzungsperiode die Koordi-
nierungskommission eine , Commissio mixta®, eine aus den Mitgliedern der Theo-
logischen Kommission und der Kommission fiir das Laienapostolat zusammen-
gesetzte Kommission, einen umfassenderen Entwurf zu erstellen, der unter dem
Arbeitstitel ,Die wirksame Prisenz der Kirche in der Welt von heute® auch ein
Kapitel iiber den Dienst am Frieden enthalten sollte.

Zwischen der ersten Fassung des Entwurfs aus dem Friihjahr 1963 und seiner
endgiiltigen Gestalt in der jetzigen Pastoralkonstitution ,, Gaudium et spes® erlebte
der Text eine wechselvolle Geschichte. Einiges aus ihr zu wissen dient dem Ver-
stindnis des Ganzen.

Um dieses Ganze ist auf dem Konzil lange und leidenschaftlich gerungen wor-
den. Bis in die letzten Wochen hinein war nicht sicher, ob der Text zur Verabschie-
dung kommen wiirde. Viele Publikationen und Konferenzen siumen den Weg der
Verhandlungen — aber auch sehr viel Gebet.

Zur Geschichte des Textes

Die Bausteine zu den Texten der vorbereitenden Kommission waren im wesent-
lichen der traditionellen katholischen Lehre iiber die Gerechtigkeit in Krieg und
Frieden entnommen. Wie bei der Mehrzahl der dem Konzil vorgelegten Entwiirfe
war vor allem die reiche Lehrtitigkeit Pius’ XII. beriicksichtigt, der diese Lehre
in Auseinandersetzung mit den Fragen, die der zweite Weltkrieg und die Kriegs-
technik des Atomzeitalters aufwarfen, weiter entwickelt hatte.

Inzwischen hatte sich allerdings die Situation geindert. Das ganze Wirken Jo-
hannes’ XXIII., vor allem seine Sozialenzyklika ,Mater et magistra“ und seine
Friedensenzyklika ,Pacem in terris“ hatten der Friedenslehre und dem Friedens-
dienst des kirchlichen Amtes neue, weltweite Resonanz geschaffen. Es war die ein-

114



Dienst am Frieden

hellige Auffassung der Konzilsviter, daf} die konziliare Aussage nicht hinter der
pipstlichen zuriickbleiben diirfe, weder im Inhalt noch in der Form. Anderseits
muflte sie dem in der Welt, vor allem in kommunistisch regierten Lindern ent-
standenen und propagierten Eindruck entgegenarbeiten, es bestehe ein Gegensatz
zwischen der Lehre der beiden Pipste.

So war es sicher kein Zufall, dafl in der Unterkommission, die den Entwurf iiber
den Frieden auszuarbeiten hatte, auch mafigebliche Bischtfe aus den kommuni-
stisch regierten Landern beteiligt waren. Den Vorsitz fithrte Kardinal Kénig von
Wien. Der Entwurf strebte in Inhalt und Form eine Synthese der Aussagen beider
Pipste an und schirmte sie gegen den Mifibrauch ab, der mit ihren Texten ge-
trieben wurde.

Ein Zitat aus ,Pacem in terris“ — das spiter wieder aus dem Text herausgenom-
men wurde — erhielt in dieser Fassung ein gewisses Gewicht: der oft zitierte Satz,
es sei im Atomzeitalter ,immer unverniinftiger, im Krieg noch ein Mittel zur
Wiederherstellung verletzter Rechte zu sehen®. Der Grund fiir die Herausnahme
dieses Wortes waren Meinungsverschiedenheiten iiber den genauen Sinn. Es besteht
eine Differenz zwischen dem Wortlaut des authentischen lateinischen Textes und
seiner schwicheren italienischen Vorlage. Es gibt auch Meinungsverschiedenheiten,
ob mit diesem Satz nur eine heute wachsende Uberzeugung festgestellt wird oder
ob es sich auch um eine Stellungnahme des Papstes handelt. Ferner war umstritten,
ob, wie es oft geschieht, das Wort von der ,, Wiederherstellung verletzter Rechte®
auch den im Vordergrund der Diskussion stehenden eigentlichen Verteidigungs-
krieg einschlief3t.

Manche Konzilsviter sahen in der jetzt erfolgten Verweisung des Satzes aus
dem Text in die Anmerkungen eine Abschwichung der Aussage Johannes’ XXIII.
Das war, wie aus den Erklirungen der Kommission hervorgeht, nicht die Absicht
des Konzils. Es sollte eher dem Eindruck einer Verfilschung des Papstwortes vor-
gebeugt werden.

Die erste Redaktion des Entwurfs ist nie zur Vorlage ans Konzil gelangt. In
einer Sitzung gegen Ende der zweiten Periode beschlof vielmehr die Gesamtkom-
mission eine neue, umfassendere Gestaltung des Textes, auch unter Hinzuziehung
neuer Mitarbeiter. Es sollte unterschieden werden zwischen einem kiirzeren, kon-
ziliar zu verabschiedenden Dokument und einem zusitzlichen, nichtkonziliar zu
behandelnden Kommentar. Auf diese Weise sollte auch den Gefahren einer in
ihren politischen und publizistischen Auswirkungen zu risikoreichen Diskussion
tiber heutige Einzelfragen der Wehrethik vorgebeugt werden. Der Neuentwurf
enthielt eine stirkere theologische Motivierung des christlichen Friedensdienstes.
Er stellte den Zusammenhang zwischen der Abwehr des Kriegs und dem positiven
Ausbau der Organisation der Vlkergemeinschaft stirker heraus. Der Kommentar
betonte die Forderung nach dem Ausbau des Vilkerrechtes und nach der Abriistung,
und behandelte erstmals auch die Frage der Wehrdienstverweigerung.

L 115



Jobannes B. Hirschmann

Dieser Entwurf wurde in der dritten Sitzungsperiode in St. Peter diskutiert.
Zwar wurde der Gesamttext als Basis weiterer Arbeiten bejaht, aber im einzelnen
erschien gerade im Kapitel iiber Frieden und Vélkergemeinschaft den Konzilsvitern
immer noch einiges zu summarisch, zu allgemein und schwach. Viele Viter ver-
langten eine klarere Stellungnahme in der Frage des Einsatzes atomarer Kampf-
mittel zu Verteidigungszwedsen. Dabei zeigte sich ein scharfer Gegensatz der Mei-
nungen. Ein Teil dringte zu einer konziliaren Verurteilung aller derartigen Kampf-
mafinahmen als in sich unsittlich. Andere, vor allem angelsichsische Bischofe, woll-
ten die Moglichkeit erlaubter Mafinahmen dieser Art unter allen Umstinden offen-
gehalten wissen. Mehrere verlangten eine ausfiihrlichere kritische Stellungnahme
zum ,,Gleichgewicht des Schreckens®, zu Kriegsverbrechen und zu regionalen Krie-
gen. Einige wollten auch die Biirgerkriege und den kalten Krieg in die Stellung-
nahme des Konzils einbezogen wissen. Meinungsverschiedenheiten meldeten sich
an iiber das Wort zur Wehrdienstverweigerung. Allgemein wurde die Erweiterung
dessen gewiinscht, was iiber die positive Friedensarbeit gesagt werden sollte. Viele
Bischofe dringten darauf, wesentliche Ausfiihrungen aus dem Kommentar in den
konziliaren Text einzubeziehen.

Als Ergebnis dieser Kritik lag dem Konzil in der vierten und letzten Sitzungs-
periode ein erneut grundlegend umgearbeiteter Entwurf vor. Die Unterscheidung
zwischen konziliarem Text und Kommentar fiel weg. Die Aussage, die das Konzil
treffen soll, wird wieder konkreter. Breit und kasuistisch wird die Frage des tota-
len Krieges und der nuklearen Kampfhandlungen behandelt. Ein Wort der An-
erkennung fiir gewaltlose Wege der Rechtsverteidigung ist in den Text eingebaut.

Erneut hat sich der Mitarbeiterkreis der Unterkommission ausgeweitet. Bericht-
erstatter wird Bischof Schréffer von Eichstitt. Leider konnten in der Zeit zwischen
der dritten und der vierten Sitzungsperiode vor der Umarbeitung des Textes die
Experten nicht hinreichend zu Wort kommen. Das erklirt die verhdltnismiflig
scharfe Kritik der Bischdfe bei der Diskussion.

Diese Kritik richtete sich zunéchst gegen die scholastisch-kasuistische Art der Be-
handlung der Fragen, die zu sehr in die Nihe einer moraltheologischen Vorlesung
fithre, und die vom Konzil geforderte Kraft vermissen lasse. An manchen Stellen
wurde die notwendige Klarheit und Eindeutigkeit vermifit. Erneut brachen in den
Stellungnahmen der Bischofe die Gegensitze an der Bewertung atomarer Ver-
teidigungsmafinahmen auf. Besonders umstritten waren die Stellen iiber Kriegs-
verbrechen, iiber gewaltlosen Widerstand und iiber die Wehrdienstverweigerung.
Manche Kritiker verlangten eine entschiedenere Betonung der Abriistung und der
Finrichtung einer internationalen Autoritit. Ein Bischof schlug vor, an die Stelle
des ganzen Kapitels die Ansprache Pauls VI. an die Vereinten Nationen zu setzen.

Die Abstimmung tiber den auf der Grundlage dieser Kritik erneut umgearbei-
teten Text ergab 1656 Ja-Stimmen, 45 Nein-Stimmen und 523 Stimmen mit Ab-
anderungsvorschligen. Sie alle wurden gewissenhaft gepriift, und an iiber 40 Stel-

116



Dienst am Frieden

len wurde der Text noch einmal geindert. Das Konzil versucht, Kraft und Behut-
samkeit zugleich zu verbinden. Es ist sich seiner Verantwortung bewuflt. Es ver-
meidet absichtlich das grofle Pathos der Sprache. Es will offensichtlich ebenso die
Gewissen aufriitteln, damit das Auflerste getan war, um den Frieden zu erhalten
und zu sichern, aber zugleich nichts schwichen, was im Dienst dieses Friedens sei-
tens verantwortlicher Politiker fiir unentbehrlich gehalten wird. Die Abstimmung
iiber die Bearbeitung der Abinderungsvorschlige ergab 1760 Ja- und 483 Nein-
Stimmen. Es stellte sich heraus, dafl ein Teil der Bischdfe den Text iiber die ato-
mare Verteidigung im Sinn einer unterschiedslosen Verurteilung mifiverstanden
hatte. Das Mif8verstindnis konnte bereinigt werden. Die Schlufabstimmung er-
gab dann 2309 Ja-Stimmen, 75 Nein-Stimmen, 7 ungiiltige Stimmen. Das Ja er-
schien der Mehrzahl der Beteiligten {iberraschend hoch.

Der Inhalt des Konzilstextes

Das ganze fiinfte Kapitel des zweiten Hauptteils der Pastoralkonstitution
»Gaudium et spes* handelt ,von der Forderung des Friedens und dem Aufbau
der Volkergemeinschaft®. Es enthilt zwei kurze einfiihrende Abschnitte iiber die
Situation und das Wesen des Friedens und zwei lingere iiber die Vermeidung des
Krieges und iiber den Aufbau der internationalen Gemeinschaft (77-78; 79-86).

Wie alle Kapitel der ganzen Konstitution geht auch dieses von der gegenwiirti-
gen Situation aus. Nicht die Angst vor der Atombombe bestimmt danach in erster
Linie das hier Auszusagende, sondern das Bewuf3tsein der wachsenden Einheit der
gesamten Menschheitsfamilie. Dieses verlangt ein neues Bekenntnis zum Frieden.

Was ist Frieden? , Der Friede besteht nicht darin, daf} kein Krieg ist; er 148t sich
auch nicht durch das blofle Gleichgewicht entgegengesetzter Krifte sichern, noch
entspricht er dem Machtgebot eines Starken; er heifit vielmehr mit Recht ,ein Werk
der Gerechtigkeit".“ Gerechtighkeit wird hier dynamisch verstanden. Darum ist
die urspriinglich vorgesehene augustinische Formel vom Frieden als der ,tranquilli-
tas ordinis“, der Ruhe in der Ordnung, die leicht statisch verstanden werden kann,
vermieden. ,Der Friede ist niemals endgiiltiger Besitz, sondern immer neu zu er-
fillende Aufgabe.“ Aber Gerechtigkeit allein geniigt nicht, ihn zu gew#hrleisten.
»Der Friede ist auch die Frucht der Liebe, die weit iiber das hinausgeht, was die
Gerechtigkeit zu leisten vermag.“ Schlieflich ist der Friede Gnade: ,Der irdische
Friede, der seinen Ursprung in der Liebe zum Nichsten hat, ist Abbild und Frucht
des Friedens, den Christus gebracht hat, und der ausgeht von Gott dem Vater. Sein
menschgewordener Sohn, der Fiirst des Friedens, hat durch sein Kreuz alle Men-
schen mit Gott versshnt und die Einheit aller in einem Volk und in einem Leibe
wiederhergestellt. Er hat den Haf an seinem eigenen Leibe bestanden und dadurch
getotet, und als Erhohter nach seiner Auferstehung den Geist der Liebe ausgegossen

117



Jobannes B. Hirschmann

in die Herzen der Menschen. Das ist ein eindringlicher Ruf an alle Christen, die
Wahrheit in der Liebe zu verwirklichen und sich mit allen Menschen, die wahrhaft
den Frieden wollen, zusammenzutun, um den Frieden zu erbeten und aufzu-
bauen.“

In diesem Zusammenhang kommt das Konzil auf den Verzicht auf Gewalt-
anwendung zu sprechen. Die jetzige Formulierung ist die Frucht lingerer Dis-
kussionen. ,, Vom gleichen Geist bewegt, kénnen wir denen nicht unsere Anerken-
nung versagen, die bei der Wahrung ihrer Rechte darauf verzichten, Gewalt anzu-
wenden, sich vielmehr auf Verteidigungsmittel beschrinken, die sonst auch den
Schwicheren zur Verfligung stehen, vorausgesetzt, dafl dies ohne Verletzung der
Rechte anderer oder Pflichten ihnen gegeniiber oder gegeniiber der Gemeinschaft
moglich ist.“ Die im Unterschied zum Entwurf angefiigte Klausel besagt, daf}
nicht nur der Gewaltanwendung, sondern auch dem Verzicht auf Gewaltanwen-
dung sittliche Grenzen gesetzt sind. Die im Entwurf zuerst auch enthaltene Moti-
vation des Gewaltverzichts — ,Ehrfurcht vor dem Leben und Vertrauen auf die
Kraft der Wahrheit® — wurde fallengelassen. Es sollte der Eindruck vermieden
werden, als sei diese Haltung grundsitzlich mit bestimmten Formen der Gewalt-
anwendung nicht vereinbar. Auch wurde eine Formulierung abgelehnt, die immer
und in allen Formen der Gewaltlosigkeit den Geist der Bergpredigt wirksam sieht.
Gewaltlosigkeit kann auch auf anderen Beweggriinden beruhen.

Der groflere Abschnitt ,Von der Vermeidung des Krieges® beginnt nicht, wie
der frithere Entwurf, mit der Verdammung des totalen Krieges, sondern bescheide-
ner und realistischer mit dem, was zur ,Einddmmung der Unmenschlichkeiten im
Krieg“ geschehen kann. Hier ,mdchte das Konzil vor allem auf die bleibende Be-
deutung des Volkerrechtes und seiner allgemeinen Prinzipien hinweisen. Das Ge-
wissen der ganzen Menschheit bekennt sich zu diesen Prinzipien mit wachsen-
dem Nachdruck. Handlungen, die zu ihnen in bewufitem Gegensatz stehen, sind
Verbrechen, ebenso Befehle, die solche Handlungen anordnen; auch die Berufung
auf blinden Gehorsam kann den nicht entschuldigen, der sie ausfithren wiirde.“ In
diesem Zusammenhang wird der Volkermord verurteilt. ,Hochste Anerkennung
verdient die Haltung derjenigen, die sich solchen Befehlen offen und furchtlos
widersetzen.“

Das positive Volkerrecht bedarf nach der Auffassung des Konzils dringend der
Uberarbeitung. Hier — eigentlich nicht ganz im rechten Zusammenhang — steht der
Satz: ,Es erscheint angebracht, daf Gesetze fiir die in humaner Weise Sorge tref-
fen, die aus Gewissensgriinden den Waffendienst verweigern, vorausgesetzt, dafl
sie zu einer anderen Form des Dienstes an der menschlichen Gemeinschaft bereit
sind.“ Gegen Widerstinde im Konzil hat die Mehrheit der Viter an diesem Wort
festgehalten. Ein eigentliches Recht auf die Wehrdienstverweigerung um des Ge-
wissens willen ist hier nicht ausgesprochen. Der Text geht also nicht so weit wie
der parallele in der Erkldrung tiber die Religionsfreiheit. Offensichtlich wollte man

118



Dienst am Frieden

die Verabschiedung dieses Wortes nicht durch eine neue Diskussion iiber das Ver-
héltnis von Wahrheit und Recht gefihrden. Auch hat sicher bei der Formulierung
des Satzes die Riicksicht auf Gefahren eines gemeinwohlwidrigen Mifibrauchs mit-
gespielt. Bewuflt wurde darauf verzichtet, die Wehrdienstverweigerung aus reli-
gidosen Griinden eigens zu nennen, oder auch diese Frage mit allzu kasuistischen
Einschrinkungen zu versehen. Umgekehrt wurde gegeniiber den ersten Entwiirfen
die Forderung nach Bereitschaft zu einem Ausgleichsdienst fiir die Gemeinschaft
hinzugefiigt. Eine von manchen gewiinschte Klausel, die eine Rechtsvermutung fiir
die rechtmiflige Autoritit aufstellte, wurde hingegen fallengelassen.

Eine grofle Anzahl Bischéfe dringte verstindlicherweise darauf, daf iiber dem
Wehrdienstverweigerer der Soldat nicht zu kurz komme. So wendet sich die Aus-
sage des Konzils dem Ethos dieses Berufes zu. Seine Grundlage ist Recht und
Pflicht der Verteidigung der Rechtsordnung. ,Solange die Gefahr von Krieg be-
steht, und solange noch keine zustindige internationale Autoritdt existiert, die mit
entsprechenden Mitteln ausgeriistet ist, kann man, wenn alle Moglichkeiten einer
friedlichen Regelung erschdpft sind, einer Regierung das Recht auf Verteidigung
nicht absprechen. Die Regierung und alle, die Verantwortung fiir den Staat tra-
gen, sind verpflichtet, das Wohl der ihnen anvertrauten Vélker zu schiitzen, und
sie miissen diese wichtige Sache sehr ernst nehmen.“ So verstandener Dienst an der
Verteidigung von Werten und Rechten muf} aber immer etwas anderes bleiben als
imperialistische Machtpolitik oder Willkiir in der Nutzung des eigenen Kriegs-
potentials. ,Auch wird nicht deshalb, weil ungliicklicherweise ein Krieg aus-
gebrochen ist, damit nun jedes Kampfmittel zwischen den gegnerischen Parteien
erlaubt. Positiv wird zum Ethos des Soldatentums gesagt: , Wer als Soldat im
Dienst des Vaterlandes steht®, — im Entwurf hief es: ,, Wer aus Liebe zu seinem
Vaterland als Soldat Dienst tut® — ,betrachte sich als Diener der Sicherheit und
Freiheit der Volker. Indem er diese Aufgabe recht erfiillt, trigt er wahrhaft zur
Festigung des Friedens bei.“

Uber die Bedeutung des vaterlindischen Motivs in unserem Zusammenhang und
grundsitzlich waren die Meinungen geteilt: Es wirft sehr unterschiedliche Fragen
in verschiedenen Teilen der Welt auf. Trotzdem wollte die Mehrzahl der Viter
nicht darauf verzichten. Bedeutsam ist, dafl an die Stelle der urspriinglichen Wen-
dung ,Diener der Sicherheit und Freiheit seines Volkes® getreten ist ,Diener der
Sicherheit und Freiheit der Volker“. Wehrethik im atomaren Zeitalter sprengt die
Grenzen des nationalstaatlichen Denkens.

Sehr viel Mithe machte dem Konzil die Formulierung der Bewertung des Ein-
satzes sogenannter wissenschaftlicher Waffen im modernen Krieg. Das Konzil sieht
klar die neue, durch diese Waffen geschaffene Situation; es weist hin auf die dro-
hende Gefahr einer Kettenreaktion mérderischster Entschliisse und unverantwort-
licher Uberschreitung des Verteidigungsrechts. Seine Sprache wird beschworend. An-
gesichts der Rechenschaft, die den Menschen unseres Zeitalters hier auferlegt ist,

119



Johannes B. Hirschmann

»macht sich diese heilige Synode die Verurteilung des totalen Krieges, wie sie schon
von den letzten Pipsten ausgesprochen wurde, zu eigen und erkldrt: Jede Kriegs-
handlung, die auf die Vernichtung ganzer Stddte oder weiter Gebiete und ihrer
Bevolkerung unterschiedslos abstellt, ist ein Verbrechen gegen Gott und gegen den
Menschen, das fest und entschieden zu verwerfen ist.“

Im Gegensatz zur Formulierung des Entwurfs hat es das Konzil vermieden, in
ausfiihrlicher Kasuistik zu formulieren, was es mit dem Ausdrudk ,unterschiedslos
abstellt® meint. Die Berichterstattung im Konzil verweist auf die von Pius XII.
eingeschirfte ethische und rechtliche Unterscheidung der Proportion zwischen dem
zu schiitzenden Rechtsgut und den Schidden der Kampfhandlung.

Absichtlich enthilt sich das Konzil des Satzes, alle atomaren Kampfhandlungen
seien in sich unsittlich, auch im Fall der Verteidigung, wie des anderen Satzes, es
gebe sittlich zu verantwortende derartige Kampfhandlungen. Die Lésung des qual-
vollsten Problems der Verteidigungsethik unserer Zeit, der Vereinbarung von Ver-
teidigungsrecht und Verteidigungspflicht einerseits, auch im atomaren Zeitalter,
und anderseits der Achtung vor den sittlichen Grenzen des Verteidigungsrechtes
iberldft das Konzil dem Gewissen der in der konkreten Situation zum verantwort-
lichen Handeln Aufgerufenen. Es war sich in diesem Zusammenhang eines allge-
meineren Prinzips bewuflt, das es im ersten Hauptteil der Konstitution, wo von
der Verantwortung der Laien die Rede ist, ausgesprochen hat: ,Threm recht ge-
schulten Gewissen obliegt die Aufgabe, das gottliche Gesetz dem irdisch-biirger-
lichen Leben aufzuprigen. Von den Priestern diirfen die Laien Licht und geistigen
Zuspruch erwarten. Sie sollen aber nicht meinen, ihre Hirten seien in dem Maf}
sachverstindig, dafl sie in jeder, oft auch sehr wichtigen Frage, die auftaucht, eine
konkrete Losung in Bereitschaft haben konnten oder dazu gesandt seien. Sie sollen
vielmehr im Licht christlicher Weisheit, stets orientiert an der Lehre der Kirche,
ihre eigene Verantwortung wahrnehmen.“

In das Dunkel, das in der Frage der Wehrethik iiber der Entscheidung der Ver-
antwortlichen liegt, vermag auch das Konzil kein deutlicheres Licht zu werfen.
Man hat von einem Zeugnis der Solidaritdt der Ratlosigkeit mit der in dieser Frage
ratlosen Welt gesprochen. Niemals hat das Konzil die ihm gesetzten Grenzen
schmerzlicher gespiirt als hier. Das einzige, was die Bischofe tun konnen, ist, daf}
sie alle beschworen, die hier Verantwortung tragen, ,insbesondere die Regierenden
und die militdrischen Befehlshaber, sich jederzeit der groflen Verantwortung be-
wuflt zu sein, die sie vor Gott und der ganzen Menschheit tragen.” ;

Im Anschluf} an die Frage des totalen Krieges kommt das Konzil dann auf das
Wettriisten zu sprechen. Im Unterschied zum urspriinglichen Text leugnet es nicht,

dafl man ein gewisses Gleichgewicht des Schreckens fiir eine gewisse Zeit als ein
- wirksames Mittel zur Erhaltung des Friedens ansehen kann. Es bestreitet aber ent-
schieden, dafl dies ein ,sicherer Weg ist, den Frieden auf die Dauer zu festigen®.
Vielmehr ist der Riistungswettlauf ,eine der schwersten Plagen der Menschheit;

120



Dienst am Frieden

er schidigt unertriglich die Armen*. Es erscheint auf die Dauer unmoglich, bei den
wachsenden Aufwendungen, die er mit sich bringt, hinreichend Mittel zu eriibri-
gen, um die anderen grofien Notstinde der Menschheit wirksam zu bekimpfen.
Infolgedessen betrachtet das Konzil die uns augenblicklich noch gewihrte Frist nur
als eine voriibergehende Schonzeit, die wir nutzen sollten, ,,um mit geschirftem
Verantwortungsbewufltsein Methoden zu finden, unsere Meinungsverschiedenhei-
ten auf eine Art und Weise zu l6sen, die des Menschen wiirdiger ist.*

Das Konzil fordert die Achtung des Krieges. ,Die gottliche Vorsehung verlangt
dringend von uns, dafl wir uns von der alten Knechtschaft des Krieges 16sen.“ Welcher
Weg fithrt dorthin? Zunichst will das Konzil die Vorbereitung einer von allen
anerkannten 6ffentlichen Weltautoritit, die tiber wirksame Mittel verfiigt, um fiir
alle Rechtssicherheit und Achtung vor dem Recht zu gewihrleisten, und die, aus-
geriistet mit den dazu notwendigen wirksamen Mitteln, auch den Verteidigungs-
kampf ganzer Volker hinfillig werden lafit.

Manche haben bedauert, dafl dieses Motiv, das in ,Pacem ‘in terris® so betont
wird, im Konzil nicht das gleiche Gewicht zu haben scheint. Der Grund, warum
das Konzil sich auf wenige Worte in diesem Zusammenhang beschrinkt, scheint
dieser: Bei niichterner Einschitzung der Moglichkeit, in absehbarer Zeit auf fried-
lichem Weg eine solche Autoritit zu konstituieren, birgt das Dringen auf sie die
Gefahr in sich, daff man zu lange bei einem Fernziel verweilt. Es gilt vielmehr, die

" Aufmerksambkeit auf Nahziele zu richten, deren Erfiillung leichter angestrebt wer-
den kann: zum Beispiel auf die allgemeine kontrollierte Abriistung — auf dem
Weg zu ihr sind, wie die Erfahrung zeigt, auch heute immerhin Schritte moglich —
oder auf den Ausbau des politischen Instrumentars zur Vermeidung oder Begren-
zung regionaler Konflikte — wer mdchte leugnen, dafl auch hier verantwortlicher
staatsminnischer Arbeit in der jiingsten Vergangenheit manche Erfolge beschieden
waren? Vor allem dringt das Konzil auf den Abbau des nationalstaatlichen Egois-
mus, des Ehrgeizes, andere Nationen zu beherrschen, und auf eine tiefe Ehrfurcht
vor der ganzen Menschheit, ,,die sich so miithsam einer grofleren Einheit zubewegt®.

Ein Wort der Anerkennung spricht es den internationalen Kongressen aus, die
sich um die Probleme des Friedens und der Abriistung bemiihen, ebenso der breiten
Friedensarbeit unter den Volkern, die Haltungen bekimpft, von denen der Krieg
lebt: Gefiihle der Feindschaft, Verachtung, Mifitrauen, Rassenhafl und ideologische
Verhdrtung. Besondere Bedeutung mifit es in dieser Beziehung der Erziehung und
der Bildung offentlicher Meinung zu. Es schliefit sehr ernst: , Tduschen wir uns
nicht durch eine falsche Hoffnung. Wenn Feindschaft und Haf} nicht aufgegeben
werden, wenn es nicht zum Abschluf} fester und ehrenhafter Vertrige kommt, die
fiir die Zukunft einen allgemeinen Frieden sichern, dann geht die Menschheit, die
jetzt schon in Gefahr schwebt, trotz all ihrer bewundernswiirdigen Wissenschaft
jener dunklen Stunde entgegen, wo sie keinen anderen Frieden mehr spiirt als die
schaurige Ruhe des Todes.“

121



Gerbard PodsAkaIsky

Damit ist der Dienst am Frieden in den Rahmen der umfassenden Aufgaben der
internationalen Gemeinschaft hineingestellt, von der der letzte Hauptabschnitt des
Kapitels handelt. Bei aller Anerkennung dessen, was im Aufbau der internationa-
len Institutionen bereits geleistet ist, dringt das Konzil auf ihre Verbesserung und
ihren weiteren Ausbau. Ausfiihrlich spricht es von den Normen der internationalen
wirtschaftlichen Zusammenarbeit unter besonderer Beriicksichtigung der Probleme
der Entwicklungshilfe und des Bevolkerungswachstums. In all diesen Bereichen
will auch die Kirche prisent sein, als Institution und als die Gemeinschaft der Jiin-
ger Christi. Sie will diesen Weg nicht allein gehen. Und so schliefit ihr Wort zum
Frieden mit einer kumenischen, ja alle Menschen umfassenden Perspektive: ,Es
ist zu wiinschen, dafl die Katholiken zur rechten Erfiillung ihrer Aufgabe in der
internationalen Gemeinschaft eine aktive und ehrliche Zusammenarbeit anstreben
mit den getrennten Briidern, die sich gemeinsam mit ihnen zur Liebe des Evange-
liums bekennen, und mit allen Menschen, die sich nach dem wahren Frieden seh-
nen.“

Die Einheit der Kirche

Zur okumenischen Bedeutung Wladimir Solowjews

Gerhard Podskalsky SJ

Der Kairos Solowjews! ist in mehrfacher Hinsicht vorbei. Nicht nur, daff die uni-
versale Synthese seines Weltbildes von keinem seiner Zeitgenossen tibernommen
wurde; schon zu seinen Lebzeiten mufite er einsehen, dafl sein brennender Wunsch
nach Wiedervereinigung der romischen und der ostlichen Kirche, fiir dessen Ver-
wirklichung er seine Lebenskraft verbraucht hatte, nicht in Erfillung ging. Und
dennoch ist es durchaus moglich, dafl Solowjew, der von allen Theologen der Neu-
zeit wohl die beste Synthese von 8stlichem und westlichem Denken gefunden hat,
in Zukunft eine neue Aktualitit im Skumenischen Gesprich bekommen wird.

1 Aus dem Gesamtwerk Wladimir Sergejewitsch Solowjews ist bisher in deutscher Ubersetzung erschienen: Deutsche
Gesamtausgabe, hrsg. von WL Szylkarski (Freiburg 1957 ff.) bisher Bd. II, II1, VII (zitiert: Werke). Darin sind nicht
enthalten: Die Rechtfertigung des Guten (Jena 1916); Zwolf Vorlesungen iiber das Gottmenschentum (Stuttgart 1921);
Gedichte (Mainz 1925); Judentum und Christentum (Dresden 1911); Drei Gespriche (Bonn 1947); Monarchia Sancti
Petri (Auswahl) (Mainz 1929). — Die Entwicklung seiner Lehre braucht hier nicht im einzelnen beriidssichtigt zu wer-
den, da Solowjew in den beiden letzten Jahrzehnten seines Lebens wohl seine Hoffnungen und Pline, nicht aber seine

grundlegenden Ansichten zu Kirche und Wiedervereinigung geidndert hat, Diese Ansicht vertreten WI. Szylkarski,
B. Schultze, K. Motschulskij, M. d’Herbigny und P. Robic. Dagegen sprechen L. Miiller und R. Slenczka.

122



