Umschau

die Konzeption einer gesellschaftlichen Ord-
nung, wie QA sie vorlegt, ein ,sozial-ethisches
Rezept® wire. Die Enzyklika unterscheidet
deutlich ,institutionum reformatio atque emen-
datio morum® und bezeichnet ausdriicklich beide
als unerlifilich; ihre Ausfithrungen iiber die
berufsstindische Ordnung sind ebenso insti-
tutionell wie diejenigen iiber die um den Ar-
beitsmarkt zentrierte Klassengesellschaft; beide
Male geht es um die soziale Struktur. Einen
QA-Staat kann es aus einem ganz anderen
Grund nicht geben, nimlich deswegen, weil
QA ex professo von der gesellschaftlichen Ord-
nung, nicht von der staatlichen Verfassung
handelt und beziiglich der letzteren nur ganz
beildufig die Lehre Leos XIII. wiederholt, die
Menschen hitten die volle Freiheit, sich eine
Staatsverfassung zu geben, wie sie ihnen gut
scheine, nur miifiten Gerechtigkeit und Gemein-
wohl gewahrt sein (QA 86).

Nach all diesem kann die Deutung, die S.
der Entwicklung der Dinge Ende der zwanzi-
ger, Anfang der dreiffiger Jahre in Usterreich
gibt, schlechterdings nicht stimmen. Zu sehen,
wie es zu der bestimmt nicht von den deutschen
Solidaristen nach Osterreich ,,importierten® An-
filligkeit fiir stindestaatliche und #hnliche
Ideen und fiir die entsprechende Fehldeutung
der Enzyklika ,Quadragesimo anno* gekom-
men ist, wire von auflerordentlichem Interesse.
Bis wir so weit sind, wird es noch umfangrei-
cher und griindlicher Vorarbeiten bediirfen.
Dieser besonders wichtige Abschnitt der Ge-
schichte ‘des sozialen Katholizismus in Uster-
reich wird noch einmal neu geschrieben werden
miissen.

Oswald v. Nell-Breuning$§S]J

Okumenische Vorstofle in Japan

Bischof Ito von Niigata, der Vorsitzende der
japanischen bischéflichen Kommission fiir 6ku-
menische Fragen, sowie Bischof Furuya von
Kyoto haben duréh bedeutsame Gkumenische
Schritte deutlich gemacht, dafl die Sache der
christlichen Einheit nun auch in Japan auf
héochster kirchlicher Ebene in Angriff genom-
men werden soll. Bischof Ito besuchte als erster

katholischer Bischof am 13. Mai 1966 den ortho-
doxen Bischof Vladimir in seiner Residenz an
der Nikolai-Kathedrale in Tokyo, und die Bi-
schofe Ito und Furuya nahmen als Leiter der
katholischen Delegation am 31. Mai 1966 an
der ersten Sitzung des offiziellen Konsultativ-
ausschusses der katholischen Kirche und der
»Vereinigten Kifche Japans® teil.

Die okumenische Bewegung kann in Japan
auf eine sehr lebendige und kraftvolle Vergan-
genheit zuriidkschauen. Nicht nur haben schon
vor mehr als 20 Jahren kriegsbedingte admini-
strative Anordnungen von seiten der Regie-
rung die christlichen Kirchen Japans in die
»Christliche Liga Japans® zusammengezwun-
gen, sondern auch von der im ganzen enttiu-
schenden Missionsrealitit her wurde mehr und
mehr die innere Unmoglichkeit der Ausbreitung
eines gespaltenen Christentums einsichtig. Dabei
spielt gerade in Japan die dufiere Getrenntheit
nicht einmal eine so irgerniserregende Rolle
wie in anderen Lindern, da der Japaner von
Hause aus keine religitsen Widerspriiche im
westlichen Sinn kennt und viele Japaner sich
gleichzeitig als Buddhisten und Shintoisten be-
trachten. Vielmehr erscheint es mehr und mehr
als ernsthaftes Missionshindernis, daf} die dufle-
re Trennung auf einen Mifistand im Inneren
der einzelnen Kirchen und der einzelnen Gliu-
bigen hinweist: auf den Mangel im Zeugnis der
Liebe. Ein vertieftes 8kumenisches Bemiihen
wiirde gleichzeitig das christliche ,Stilprinzip“
der Liebe im gesamten christlichen Bereich neu
zur Geltung bringen. Es ist bekannt, daf} der
Japaner fiir Stilprinzipien ein feines Empfin-
den hat: sie gelten ihm sozusagen als intuitive
Kriterien der Echtheit und Glaubwiirdigkeit.

Seit der wachsenden Bewufitwerdung solcher
missiologischer und speziell japanischer Gege-
benheiten hatte die dkumenische Bewegung in
Japan bisher in einer Vielzahl von Begegnun-
gen und gemeinsamen Aktionen Ausdruds ge-
funden, aber noch nicht die Ebene des offiziel-
len Dialogs der Kirchen erreicht. Dieser Durch-
bruch ist nun geschehen.

Die orthodoxe Kirche, die gegen Ende des
19. Jahrhunderts durch das Wirken des heilig-
mifligen russischen Bischofs Nikolai in Japan

153



Umschau

Full gefaflt und sich rasch ausgebreitet hatte,
zihlt heute etwa 20000 japanische Gldubige.
Noch 1930 berichtete Bischof Serge, der Nach-
folger des Bischof Nikolai, in einem Brief: ,Un-
ser Verhiltnis zu den anderen Konfessionen:
,Gut nachbarlich® mit den Protestanten, freund-
schaftlich mit den Anglikanern, keine Bezie-
hungen zu den Katholiken. Letztere zeigen uns
Zeichen der Feinschaft; wir iibergehen das mit
Schweigen ...“ Dies Verhiltnis wandelte sich
in der Nachkriegszeit vollstindig. Wiederholt
besuchten in den letzten Jahren katholische
Priester und Theologen die Liturgiefeiern in
der Nikolai-Kathedrale von Tokyo, besonders
bei Gelegenheit der liturgischen Hochfeste. Auch
spannen sich personliche Freundschaftsbande
zwischen beiden Seiten, so dafl der Besuch des
Bischofs Ito bei Bischof Vladimir nur der
Schlufipunkt dieser lange gepflegten Annihe-
rung war. Das Gesprich der beiden Bischife
verlief in der den Orthodoxen eigenen freund-
lichen und liebevollen Atmosphire.

Die ,,Vereinigten Kirchen Japans®, in der die
meisten protestantischen Kirchen Japans zu-
sammengeschlossen sind und der 195 000 Gliu-
bige angehdren, war nicht nur durch Begegnun-
gen in Japan selbst, sondern auch durch die
Entsendung von zwei Beobachtern zum Konzil
nach Rom in ein besonders nahes Verhiltnis
zur katholischen Kirche gelangt. Dabei spielten
die sehr positiven Stellungnahmen, die Konzils-
beobachter Professor Masatoshi Doi von der
protestantischen Doshisha-Universitit in Kyoto
nach seiner Riickkehr in Japan verbreitete, eine
wichtige Rolle. Einen gewissen Hohepunke er-
reichte diese Anniherung zwischen Katholiken
und Protestanten in Japan, als am 23. Mirz
1966 P. Paul Pfister SJ, Konzilstheologe und
Sekretir der japanischen bischoflichen Kommis-
sion fiir Skumenische Fragen, vor den rund
200 protestantischen Kirchenfiithrern Japans, die
sich jihrlich einmal im ,Nationalen Christli-
chen Konzil® versammeln, einen Vortrag iiber
das II. Vatikanische Konzil halten durfte. Der
eigentliche Durchbruch zur héochsten Ebene
kirchlicher Begegnung kam durch den gemein-
samen Entschluff zustande, ein offizielles Ko-
mitee zur Besprechung theologischer und prak-

154

tischer Fragen zu griinden. Auf der am 31. Mai
1966 begonnenen Sitzungserie der Kommission
sollte folgendes 7-Punkte-Programm in An-
griff genommen werden: 1. Theologische Fra-
gen (Okumen. Theologie, Konzilsdokumente);
2. Okumenische Bewegung (Verbindungsorgan
zur Vorbereitung der Gebetswoche fiir die Ein-
heit der Christen, Planung anderer gemeinsa-
mer Aktionen, Fragen einheitlicher Terminolo-
gie und gemeinsamer Gebete, gemeinsame Bibel-
iibersetzung); 3. Frommigkeit (Exerzitienbewe-
gung, Gebets- und Liturgiepraxis); 4. Missions-
probleme (Weihnachtsprogramm; andere ge-
meinsame Versammlungen); 5. Erziehungspro-
bleme (Erziehungswege, YMCA, gemeinsamer
Schriftkommentar fiir den Schulgebrauch);
6. Wohlfahrtsfragen (Hilfsprogramm auf ge-
meinsamer Basis u. a. m.); 7. Fragen des Ver-
haltens gegeniiber den anderen Religionen in
Japan.

Beide Seiten waren durch je zehn offizielle
Beauftragte vertreten. Die protestantische Ab-
ordnung wurde gefiihrt von dem Leiter des
Komitees fiir katholische Begegnungen, Rev.
Hara. Die katholische Seite war neben den Bi-
schofen Ito und Furuya (Weihbischof Shiraya-
nagi von Tokyo war verhindert, an der 1.Sit-
zung am 31. Mai teilzunehmen) durch P.Paul
Pfister SJ, P. Josef Spae CICM und fiinf wei-
tere Abgeordnete offiziell vertreten.

Am Schluff dieser ersten Zusammenkunft
wurde der Presse ein ausfiihrliches Communi-
qué iiberreicht, das sich grofienteils mit dem
oben angegebenen Programm deckt und den
guten Ausgang des ersten Gespriichs ausdriick-
lich feststellt.

P. Piovesana, der einzige katholische Priester
des Ostritus in Japan und jetziger Rektor der
Sophia-Universitit in Tokyo, meinte kiirzlich
zu den okumenischen Bemiihungen zwischen
der katholischen und der orthodoxen Kirche
in Japan: ,Wir leben hier in Japan am Rande
der Christenheit, und das macht sich natiirlich
auch in der Intensitit des theologischen Dialogs
negativ bemerkbar. Deshalb wird es uns hier in
Japan lediglich gelingen, jene &kumenischen
Schritte nachzuvollziehen, die man in den Herz-
lindern des Christentums erstmals tut.”

Winfried Wuermeling SJ



