Herbert Schade

heit Gottes auch ihm gegeniiber klar wiirde und der wahre Kult, aus den' zeit-
gebundenen Formen geldst, rein und klar hervortrite.

Eine solche Befreiung von der Welt, soweit der Mensch in ihr sein Heil sucht,
mufl auch der Christ erfahren. Sein Leben ist ein Auszug aus dem Agypten des
irdischen Wohlergehens durch die Wiiste der Enttiuschung in das Gelobte Land
des wahren Heils. Aber die Fithrung hat der Menschensohn, eine Fithrung, die die
Freiheit nicht nur 138¢, sondern sie zu ihren héchsten Moglichkeiten erhebt und
anspornt. Das Alte Testament bietet Beispiele aller Art von religidsem Verhalten;
es zeigt die Versuchungen und Gefahren, denen der Mensch auf dem Weg zu seiner
Selbstverwirklichung ausgesetzt ist, und wie sie vermieden und {iberwunden wer-
den konnen. Aber diese Geschichte ist jetzt erleuchtet durch das den Israeliten nicht
oder nur dunkel bekannte Endziel (Rom 10, 4), vom Licht, das vom Neuen Testa-
ment, von Christus her, aufstrahlt und den Sinn enthiillt, der im Alten Testament
zum Teil noch verhiillt war. Mehr noch, alle religiosen Haltungen, so unvollkom-
men sie auch seien, sind doch schon auch verwandelt durch die Gemeinschaft, zu der
der Christ berufen und fiir die er geheiligt ist, die gottliche Gemeinschaft von
Vater, Sohn und Geist. In der Teilnahme an ihr kommt der Mensch zu sich selbst
und iiber sich selbst, was er an natiirlichen Moglichkeiten hat, hinaus zu einem
neuen Selbst, einem ,neuen Geschopf® (2 Kor 5,17; Gal 6, 15), einem ,neuen
Menschen® in Christus (Eph 4, 24).

Homo caelestis

Zum Menschenbild der Kunst des frithen Mittelalters

Herbert Schade SJ

Zu den aufsehenerregenden Vorgingen der Zeitgeschichte gehdrt das Verschwinden
des Menschenbildes aus der Kunst. Das grofie Portrit charakterisiert nicht mehr
die Motivwelt der modernen Malerei. Die dufiere Erscheinung des Menschen scheint
kaum noch darstellungswiirdig. Wihrend jedoch die bildende Kunst der Gegen-
wart gesichtslos wird — ein Ereignis, auf das noch in anderem Zusammenhang ein-
zugehen ist —, entdecken die Archiologen und Kunsthistoriker das Menschenbild
der Vergangenheit und heben es deutlich in unser Bewufitsein. So hat im vergan-
genen Jahr die 10. Ausstellung unter den Auspizien des Europarats ,Karl der
Grofle — Werk und Wirkung® in Aachen die Entstehung des Menschenbildes in der

198



X
Homo caelestis

europiischen Kunst in besonderer Weise dokumentiert!. Die Ausstellung ,,Schatz-
kammern der Kirchen von Frankreich® in Paris (1965) hat die Beziehungen dieses
Menschenbildes zur Verehrung der Reliquien offenkundig gemacht®. In der Folge
sind zahlreiche wissenschaftliche Arbeiten iiber die frithmittelalterliche Kunst er-
schienen®. Und zur gleichen Zeit, in der man sich um eine ,Entmythologisierung®
der alten religidsen Vorstellungen bemiiht, veroffentlicht Wolfram von den Steinen
ein zweibindiges Werk ,,Homo caelestis — Das Wort der Kunst im Mittelalter®*.
Dabei konnte der Gelehrte ungelduterte Auffassungen der Gegenwart korrigieren:
»Jener homo terrenus (erdhafte Mensch), den die realistische Kunst oder die seelen-
lose Kamera wiedergibt — das ist nicht der wirkliche, sondern nur der scheinhafte,
im Verfall lebende Mensch. Die wahre Kunst aber, die ja bleibt und bleiben will
und in Gottes Haus ihren Platz erhilt, sollte den homo caelestis (himmlischen Men-
schen) zeigen: also nicht diesen oder jenen Eindruck von ihm, sondern den Men-
schen, wie er kdrperlich aufzuerstehen und in einem reinen, unwandelbaren Heute
zu leben hofft; den Menschen, wie sein Herr ihn haben will.“® Wenn auch man-
chem heute die religidse Konzeption dieser Zeit nicht mehr annehmbar scheint, die
Qualitit der Kunst des frithen Mittelalters vermag niemand zu leugnen. Die be-
deutenden Ausstellungen zeigen das Interesse einer breiten Offentlichkeit an diesen
Werken. Die Beziehungen zwischen den Formen der Kunstwerke des frithen Mittel-
alters und der modernen Kunst sind offenkundig. Die Anerkennung dieser Kunst
ist heute allgemein. Wie alle grofie Kunst vermitteln die Werke der Friihzeit ein
unvergingliches Erbe, das seine Bedeutung auch fiir die Gegenwart behilt. Die
Prigung des Bildes vom Menschen in dieser Zeit zu betrachten ist fiir uns heute
von besonderem Wert.

Herkunft und Entstehung des Menschenbildes in der
frihmittelalterlichen Kunst

Paul Cézanne hat in seinen ,,Groflen Badenden® (1898-1905) das Gesicht der
Frauen und die natiirlichen Formen des menschlichen Kérpers vernachldssigt und
dafiir den Rhythmus der Komposition betont. Nicht die ,Sensation®, der Sinnes-

1 Karl der Grofle. Werk und Wirkung. Katalog (Aachen 1965).

2 Les Trésors des Eglises de France. Katalog von J. Dupont u. J. Taralon (Paris 1965).

3 Bahnbrechend war die von A. Boeckler gestaltete Ausstellung ,Ars Sacra — Kunst des frithen Mittelalters® in
Miinchen 1950. Es folgten die bedeutenden Ausstellungen ,Manuscrits & Peintures du VIIe au XII sidcle® von J. Por-
cher (Paris 1954, Bibliothéque Nationale) und ,Werdendes Abendland an Rhein und Ruhr® von V. H. Elbern (Essen
1956, Villa Hiigel). Als wissenschaftliche Frucht dieser Ausstellung erschien ein dreibindiges Werk: Das erste Jahr-
tausend. Kultur und Kunst im werdenden Abendland an Rhein und Ruhr, Tafelbd. 1962, Textbd. I 1963 Textbd. IT 1964
(Diisseldorf: Schwann). — Nach der Aachener Karlsausstellung erschien in 4 Binden: Karl der Grofle. Lebenswerk und
Nachleben, hrsg. v. W. Braunfels. 1. H. Beumann, Personlichkeit und Geschichte; 2. B. Bischoff, Das geistige Leben;
3. W. Braunfels u. H. Schaitzler, Karolingische Kunst; 4. W. Braunfels u. P. E. Schramm, Das Nachleben (Diissel-
dorf 1965). f

4 Wolfram von den Steinen, Homo Caelestis. Das Wort der Kunst im Mictelalter. 2 Bde. (Text- u. Bildband) (Bern,
Miinchen: Frandke 1965).

5 Ebd. T 109,

199



Herbert Schade

eindruck der Impressionisten wurde in diesen Aktbildern kultiviert, sondern das
Gefiige des Ganzen, Struktur und Gesetz, die dem Sinneseindruck vorgegeben sind.
Diese Betonung der Baugeriiste der dufleren Erscheinung hat schlieflich den Kubis-
mus inauguriert: Kugel, Kegel und Konus bestimmen noch heute Bild und Figur.

Mit diesem Vorgang der Moderne scheint die Entstehung des mittelalterlichen
Menschenbildes vergleichbar. Dort steht jedoch die Erfassung der Baugesetze der
Welt am Beginn der Kunst. Erst nach dem Entwurf eines Bildes vom Kosmos fiigte
man die Gestalt des Menschen in die Ordnung des Ganzen. Darum wird in der
germanischen Kunst der Vélkerwanderungszeit, in der merowingischen, der iri-
schen und der angelsichsischen Kunst das Ornament, nicht die menschliche Figur
bevorzugt. Man suchte in dieser Form nach einem Verstindnis der Welt. Ornament
bedeutete damals nicht Dekoration im Sinn von zusitzlichem Schmuck, sondern
Aquivalent der Ordnung der Welt: ,Ornamentum®, ,Mundus® und ,Kosmos®
waren gleichnamig und gleichwertig. So sind in den irischen Manuskripten des
Book of Durrow oder des Book of Kells die Figuren der Evangelisten und der
Engel so sehr in ein rhythmisches Gefiige von Rahmen, Quadraten, Kreisen und
Bandgeflecht eingewoben, dafl das Erscheinungsbild des Menschen an Eigenwert
verliert. Die menschliche Gestalt selbst wirkt nur mehr wie ein Ornament und ist
Exponent der groflen Weltordnung: ,Das Symbol des Evangelisten Matthius, der
Mensch, hat im Book of Durrow anstatt eines Kérpers einen eckigen Klotz mit
Emailverzierung, wie jene keltischen Idole, die in den skandinavischen Wikinger-
gribern an den Tag gekommen sind. Die organische Form existiert nur in dekora-
tiver Ubersetzung ... Trotz der starken Stilisierung bewahren die Figuren eine
fast hypnotisierende Vitalitdt.“ ¢

Auch die spitantike Kunst, die einen besonderen Einfluf auf das frithe Mittel-
alter ausiibte, hatte den Illusionismus und Naturalismus der hellenistisch-griechi-
schen und klassizistisch-romischen Geschichte tiberwunden. Im 3. Jahrhundert setzte
in der Kunst eine Spiritualisierung ein, die auch in der Philosophie Plotins nach-
gewiesen werden kann’. Die Gestalt der Plastik verindert sich, die Augen werden
gebohrt, die Gesichtsziige asketisch. Die Bildhauerkunst mit ihren vollplastischen
Werken nimmt mehr und mehr ab, und eine Flichenkunst wird kultiviert. Es ist
die Zeit der groflen Innenrdume aus Goldmosaik, die auch die Gestalt des Men-
schen — die groflen Heiligen von San Apollinare in Classe oder San Vitale in Ra-
venna — an den Himmel versetzte.

Diese verschiedenartigen Krifte der antiken Tradition, germanischer und iri-
scher Geistigkeit und der christlichen Religiositit, die vor allem vom benediktini-
schen Monchtum reprisentiert wurden, erscheinen zusammen in der Kunst der
Karolingerzeit. Das antike Menschenbild wird in das Ordnungsgefiige der reichen

% A. Grabar u. C. Nordenfalk, Das friihe Mittelalter vom vierten Jahrhundert bis zum elften Jahrhundert (Die
groflen Jahrhunderte der Malerei) (Genf 1957) 114,
7 A. Grabar, Plotin et les origines de 1’ésthetique médiévale, in: Cah. arch. I 1945,

200



Homo caelestis

Rahmen- und Ornamentseiten gestellt. Der Blick dieser Figuren wird von einer
richtungslosen Lebendigkeit geprigt. Die Anwesenheit unsichtbarer Gewalten wird
erlebbar. In den Hohlen der Landschaften, auf ihren Berggipfeln und unter méch-
tigen Arkaden hocken die Evangelistensymbole und rufen die Autoren der heiligen
Schriften an. Der theologische Vorgang der Inspiration wird sichtbar. Vor der
Architektur einer himmlischen Stadt thront der Christus des Godescalc, geschmiickt
mit goldrotem Kreuznimbus. Uber den Zinnen der Stadt leuchten die goldenen
Initialen des Namens Christi auf. Seine Augen sind weit gedffnet, die Hinde er-
scheinen grofl und die Gebirde wirkt iibersteigert.

Es ist nicht lange her, da hat die Kunstwissenschaft, die aus den Voraussetzungen
der klassischen griechischen Kunst, dem Windcelmannschen Ideal der wedlen Einfalt
und stillen Grofle® wertete, derartige Bilder mit ,, glotzenden Augen® und , kolossa-
len Hinden®, ,stumpfe, unvollkommene Nachahmungen der Antike®, gelegentlich
als unmoralisch erkldrt. So schrieb etwa Carl Schnaase in seiner Geschichte der Bil-
denden Kunst iiber die karolingischen Werke: ,Es war . .. nicht der Mangel der
darstellenden Hinde, sondern die Auffassung der Natur ...%, die diese Bilder
hervorbrachte. ,Wenn die Franken die Natur nicht verstanden, wenn sie mit so
unvollkommener Darstellung zufrieden waren, mufite dies in etwas anderem lie-
gen. Zum Teil ohne Zweifel in der Roheit der Sitten. Es gehort eine gewisse sitt-
liche und geistige Durchbildung dazu, sich in die Dinge zu versenken, sie nicht blof§
als Gegenstinde des Gebrauchs und der Begierde, sondern um ihrer selbst willen
aufzufassen. Die Sitte wirkt auch auf die Erscheinung zuriick; ist die sittliche Rich-
tung der Menschen eine schwankende, unklare, sinnliche, so bleiben auch ihre Be-
wegungen, der Ausdruck ihrer Mienen, die Bildung ihrer Ziige roh und unverstind-
lich.“® Es ist bedeutsam zu beobachten, wie das 19. Jahrhundert hier das Ethische
mit dem Asthetischen identifiziert. Dieses fundamentale philosophische Mifiver-
standnis verstellte auch der damaligen Kunstwissenschaft die Sicht auf die Werte
der Frithzeit und auf die neuen Impulse der eigenen Gegenwart. Der Expressionis-
mus wurde genauso verdichtigt wie das Mittelalter.

Inzwischen hat die Kunstgeschichte auch die Qualitdt der friihmittelalterlichen
Werke zu schitzen gelernt. Heinrich Wolfflin gab uns dafiir eine Erklirung. ,Erst
neuerdings — in auffallender Parallele zu gewissen Entwicklungen der modernen
Malerei — ist man auf das Positive der Wirkung bei dieser sogenannten Erstarrung
aufmerksam geworden und hat angefangen, statt die mindere Qualitit zu tadeln,
die anders geartete Absicht ins Auge zu fassen.“® Im Verlauf der Forschung ist
Hans Jantzen in seiner Analyse der ottonischen Gebirdefigur bis zu dem Zusam-
menhang zwischen Theologie und kiinstlerischer Form vorgestofien: ,, Die Funktion
der Gebirde verschlingt alle anderen Wirkungsfunktionen der menschlichen Figur.©
Die Loslosung vom erfahrbaren Raum l4fit die Figur zwar ihren Kérper verlieren,

8 C. Schnaase, Geschichte der bildenden Kiinste im Mittelalter (Disseldorf 1869) 658.
9 H. Wolfflin, Die Bamberger Apokalypse (Miinchen 1918) 1.

201



Herbert Schade

nmicht aber die Gestalt. Durch diese Gestalt, die ,,dialogische Beziehungen® verbild-
licht, erhilt die ottonische Malerei die Mbglichkeit, Uber-Raumliches und Uber-
Zeitliches auszusagen. Damit bekommt das Bild der Bibelillustration eine beson-
dere Verwandtschaft: Wort und Gestalt durchdringen einander™.

Die frithmittelalterlichen und die modernen Tendenzen bemiihen sich also in
vergleichbarer Weise, die Gestalt des Menschen als Schauplatz iibergeordneter
Krifte kenntlich zu machen. Der Mensch ist nicht mehr autonom, wie ihn das
19. Jahrhundert verstand, sondern das Wesen, das sich im Anblick des Kosmos
definiert: ,mundus — annus — homo® — , Welt — Jahr — Mensch* hief} eine Inschrift
mittelalterlicher Enzyklopidien, die das Warburginstitut in London, dem die
Symbolforschung so viel verdankt, zu seinem Siegel erhoben hat.

Wesen und Bedeutung des friithmittelalterlichen
Menschenbildes

An den Beginn einer Betrachtung des frithmittelalterlichen Menschenbildes kann
man den ersten Satz der HI. Schrift stellen: ,Im Anfang schuf Gott Himmel und
Erde®. Dieses Kompositionsschema des Kosmos — Himmel und Erde — charakteri-
siert auch die Struktur des Menschenbildes. Schon der christliche Schriftsteller Lak-
tanz schrieb im 3. Jahrhundert: ,Der Mensch besteht namlich aus Seele und Leib,
das ist gleichsam aus Himmel und Erde; denn die Seele (der Hauch), durch die wir
leben, entsteht wie aus dem Himmel von Gott her, der Leib aber von der Erde,
von deren Lehm er — wie wir sagten — geformt ist.“ ! Diese Gedanken konnen wir
in der gesamten Patristik und frithmittelalterlichen Theologie nachweisen. Sie be-
stimmen auch die Problematik der kiinstlerischen christlichen Darstellungen, den
sogenannten Bilderstreit. So schrieb der Kirchenhistoriker Eusebius an Konstantia,
die Schwester Kaiser Konstantins, die vom Bischof ein Bild Christi erbeten hatte,
daf Christus schon auf Erden von der himmlischen Herrlichkeit umstrahlt gewesen
sei, so dafl man ihn ,mit toten, leblosen Farben nicht darstellen konne'®, Der ge-
feierte Rhetor Sulpicius von Bordeaux bat seinen Freund, Bischof Paulinus von
Nola (400 n. Chr.), um sein Portrit. Der Bischof schrieb zuriick: ,, Was soll ich dir
auf eine solche Bitte antworten, ich moge dir mein Bild malen und schicken lassen?
Bei unserer innigen Verbundenheit rufe ich dich an: welche Befriedigung wahrer
Liebe suchst du bei den leeren Formen? Was fiir ein Bild begehrst du, daf ich
schicke: des irdischen Menschen oder des himmlischen? — Ich weif}, du begehrst jene
unverwesliche Gestalt, die der Himmelskonig in dir selber liebgewonnen hat; es
kann ja von uns keine andere Form wertvoll sein als die, der du selber nachgeformt
bist . . . Aber, ich Armer und Betriibter! Noch bin ich mit einem qualmig-irdischen

10 H. Jantzen, Ottonische Kunst (Miinchen 1947) 80-82.
11 Migne PL 6, 320, 12 Migne PG 20, 1345.

202



Homo caelestis

Bilde verwachsen und spiegle in meinem fleischlichen Fiihlen und irdischen Han-
deln mehr von dem ersten als von dem zweiten Adam. Wie darf ich mich fiir dich
malen lassen, wenn ich durch meine irdische Verderbnis das Bild des himmlischen
Menschen offenkundig verleugne? Beiderseits bedringt mich die Scham: ich erréte
zu malen, was ich bin, und wage nicht zu malen, was ich nicht bin . . . Dies ist Ver-
wandlung durch die Hand des Hochsten, wenn wir dereinst aus uns in den Men-
schen verwandelt werden, der Gott gemif} geschaffen und dessen Bild himmlisch
ist, wihrend wir den ablegen, der gemif8 den Begierden des Irrtums verwest. Die-
ses letzte Bild moge doch Gott in mir zerstdren — aufrichten aber und vollenden
wolle er in uns sein Bild, mit dem wir ohne Scham gemalt werden konnen.“ 2 Der
heilige Mann setzt also die Uberlegungen des Apostels Paulus vom erdhaften und
vom himmlischen Menschen fort: ,Der Mensch stammt von der Erde, ist aus Lehm;
der zweite Mensch stammt aus dem Himmel“ (1 Kor 15, 47).

Paulinus von Nola mochte umgeformt werden nach dem himmlischen Bild. Diese
Umformung war nicht nur ein ethischer Vorgang. Sie war in einer uralten religio-
sen, nicht-technischen Anschauung der Welt vorgegeben. Die Tradition des Chri-
stentums, die auf dem Judentum und der orientalischen Mythologie aufbaut, hatte
diese Symbolik des Menschen geprigt. Adam war nach dem Bild und Gleichnis des
gottlichen Wir geschaffen. Diesen Plural bildeten nach jiidischer Auffassung die
Elohim, die himmlischen Heerscharen, als deren kosmisches Aquivalent die Ge-
stirne galten. Gnostische Texte sprachen von den sieben Archonten, die den Men-
schen geschaffen haben. Das sind Krifte, die mit den sieben Planeten vergleichbar
sind. In einer Version von Jesus Sirach (17, 1-10) lesen wir auch in der Bibel: ,Mit
Macht, wie er sie selber hat, bekleidete er ihn, und nach seinem Bilde schuf er ihn.
Er legte Furcht vor ihm auf alles Fleisch, auf dafl er herrsche iiber Wild und Vaogel.
Sie (die Menschen) empfingen den Gebrauch der fiinf Krifte des Herrn (der fiinf
Sinne), als sechste verlieh er ihnen die Gabe der Vernunft, und als die siebte das
Wort, den Deuter seiner Krifte.“** DasBild des Menschen, des sogenannten Mikro-
kosmos, das im Weltall aufgerichtet ist und sich damit vom Kosmos her definiert,
zeigt Adam in der mittelalterlichen Kunst mit dem Nimbus, in dem Strahlen und
Schrift der sieben Planeten eingezeichnet sind. Die Sinne und die geistigen Krifte
werden dort den Planeten zugeordnet. Weiterhin finden wir vom karolingischen
Utrechtpsalter bis zu den Stanzen des Raffael und dem Altar von St. Michael in
Miinchen Christus von je drei Engeln flankiert. In besonderer Weise sind die sieben
Engel in dem Schopfungszyklus der Vorhalle von San Marco in Venedig — eine
Bildreihe, die auf die alexandrinische Cotton-Bibel des 5. Jahrhunderts zurick-
geht — dargestellt®s, Die Siebenzahl prigte den Menschen. Schon Philo von Alexan-
drien sah in ihr ein Bild Gottes.

13 W. v. d. Steinen 2.2.0. I 106; ebenso J. Gantner, Schicksale des Menschenbildes. Von der romanischen Stilisie-
rung zur modernen Abstraktion (Bern 1958) 23.

14 K. L. Schmidt, Homo Imago Dei im Alten und Neuen Testament, in: Eranos-Jahrbuch 15 (Ziirich 1948) 179 £,
15 M. Th. d’Alverny, Les anges et les jours, in: Cah. arch. 9 (Paris 1957) 271 f.

203



Herbert Sdmdé

In den Miniaturen der byzantinischen Oktateuche wird der kosmische jiidische
Plural, die Biisten von Sonne und Mond, die mit den Sternen die Schépferhand
Gottes flankieren, zu zwei Christus-Medaillons umgeformt. Hier wird der Plural
der Bibel ,,Lasset uns den Menschen machen als unser Bild nach unserm Gleichnis®
(Gn 1, 26) trinitarisch erkldrt. Ob wir heidnische, jiidische oder christliche Versio-
nen betrachten, immer ist es das himmlische Bild, nach dem der Mensch geschaffen
und geformt wird.

Diese religiosen Auffassungen bestimmen auch die Bildwelt der Kunst. Ein
Grofiteil der Gestalten der mittelalterlichen Kunst sind zum Himmel hin unter-
wegs. Auf Treppen und Bergen, von Engeln und Heiligen begleitet, steigen sie zu
den Sternen auf. Die Kompositionen der Werke sind oft so aufgeteilt, dafl sich
die Hilfte des Vorgangs am Himmel abspielt. Das gilt besonders von der Majestas
oder den iibrigen Motiven der grofien Apsisbilder. Christus, Maria und die Apostel
thronen am Himmel®’. In den Psalterien sehen wir den Himmel offen, und die
Engel greifen mit in den Kampf auf der Erde ein. In den Sakramentarien vollzieht
sich das Opfer Christi im Anblick des Himmels. Die Hand Gottes senkt sich herab.
Die Kreuzigung selbst kann am Himmel stattfinden'. In den Evangeliaren &ffnet
sich der Himmel, und die Evangelistensymbole sprechen zu den heiligen Autoren.
Die grundlegenden Motive des Neuen Testaments: Weihnacht, Taufe Christi,
Ostern und Himmelfahrt spielen sich in vielfacher Weise in den himmlischen Ge-
filden ab.

Diesen Inhalten entspricht auch die kiinstlerische Form. Die Kérper sind pla-
stisch kaum gestaltet, durch Licht und Schatten nur wenig modelliert. Der Kérper
wird nicht als Eigenwert gesehen. Auch die Perspektive der Raume ist kaum oder
nur uneinheitlich vorhanden. Die Riume sind nicht selbstindig aufgefafit. Ge-
legentlich spricht man sogar von einer umgekehrten Perspektive, das heiflt, die
Fluchtlinien der Bilder sind nicht durch den Beschauer bestimmt, sondern gehen
vom sakralen Motiv — von Christus oder den Heiligen — aus. Dadurch ist es un-
mdglich, das Kunstwerk als einen vom Betrachter unabhingigen Gegenstand auf-
zufassen. Den Gegensatz zwischen Objekt und Subjekt, zwischen Beschauer und
Gegenstand, kennt die frithmittelalterliche Kunst nicht. Der Vorgang auf dem
Elfenbeinrelief oder in der Miniatur bleibt nicht auferhalb des Beschauers; er ist
es selbst. Eine Unterscheidung zwischen dem historischen Vorgang der Erschaffung
Adams oder der Fuflwaschung Christi und der kiinstlerischen Form, in der ein sol-
cher Vorgang dargestellt wird, kann das Mittelalter nicht vollziehen, weil der
Kiinstler sich und den Beschauer mit dem Vorgang identifiziert. Deshalb finden wir

16 Chr. Thm, Die Programme der christlichen Apsismalerei vom vierten Jahrhundert bis zur Mitte des achten Jahr-
hunderts (Forschungen zur Kunstgeschichte und christlichen Archiologie. 4.) (Wiesbaden 1960). — H. Schrade, Die
romanische Malerei. Thre Maiestas (Koln 1963).

17 ]J. Gutbrod, Die Initiale in den Handschriften des achten bis dreizehnten Jahrhunderts (Stuttgart 1965) 17 f.
und Taf, I (S. 40).

204



Homo caelestis

auch bei den mittelalterlichen Theologen keine Reflexionen iiber das Kunstwerk
als solches. Obwohl Thomas von Aquin in der Zeit des Baues der Kathedralen lebte,
nimmt er diese Werke nicht zur Kenntnis. Zwischen Theologie und Architektur
oder Malerei gibt es keine wesentlichen Unterschiede. Die Kunst ist Handwerk,
das etwa im Fall des hl. Bernward von Hildesheim sogar von dem gleichen Mann
ins Werk gesetzt wird wie die Theologie.

Die Figuren der damaligen Kunst scheinen fast alle wie an den Himmel pro-
jiziert oder werden wenigstens mit dem Himmel konfrontiert. Das heif3t, sie wer-
den flichig gegeben und wirken wie von einem Lichtgrund getragen. Diese Auf-
fassung kommt besonders in den Goldmosaiken oder in den Goldgriinden der Buch-
malereien zum Ausdruck. Es gibt kaum ein Geheimnis der christlichen Symbolik
oder der Liturgie, das ohne die Gestirne, ohne Sonne und Mond dargestellt wird.
Die reiche Goldschmiedekunst des Mittelalters hat diese Geistigkeit durch eine be-
sondere Symbolik der Edelsteine ausgedriickt. Sie stiitzt sich auch dabei auf die
Bibel und die Theologen.

Vom Himmel her erklirt sich auch die Kunst der mittelalterlichen Reliquiare.
Das frithe Mittelalter ehrte die Gebeine, weil der Leib des Menschen vom Himmel
geformt und fiir ihn geschaffen war. Die Verehrung des menschlichen Leibes kam
zunichst in der groflartigen Form der Bestattung zum Ausdruck. Man begrub die
Toten im ,Paradies“, im Vorhof der Kirchen®®. Die Gebeine der Heiligen fafite
man in Gold und Edelstein. ,Dabei ist die politische Bedeutung der Reliquien nicht
minder grof} als die religiose. Als der Leib des hl. Vitus von den Franken nach
Sachsen (Corvey) iibertragen wurde, begann das Reich der Franken zuriickzugehen,
das der Sachsen aber nahm zu. Das ist die Anschauung der Franken selbst, wie sie
Widukind erzihlt.“1® In der Ausstellung ,Werdendes Abendland an Rhein und
Ruhr® gab man deshalb in aufschluflreicher Weise eine Karte bei, die die Reliquien-
iibertragung nach Sachsen im 9. und 10. Jahrhundert zeigte®.

Das Reliquiar der hl. Fides in Conques zeigt als einziges die Gebeine eines Hei-
ligen in einer mit Gold, Silber und Edelsteinen umkleideten Grofiplastik. Mit weit-
gedffneten Augen, die Hinde vorgestreckt, thront die Heilige im Anblick Gottes.
Auch heute noch strahlt das Werk, das in wesentlichen Teilen auf die Zeit Karls
des Kahlen zuriickgeht und an dem spitere Jahrhunderte weitergearbeitet haben,
eine einzigartige Wirkung aus. Hier nimmt der ,homo caelestis“ in besonderer
Weise kiinstlerische Gestalt an®.

18 G. Bandmann, Mittelalterliche Architektur als Bedeutungstriger (Berlin 1951) 133 f.; H. Schade, Dimonen und
Monstren (Regensburg 1962) 36.

19 H. Jantzen a.a.0. 13.

20 Katalog a.2.0. 152.

21 Vgl. dazu die gut ausgestattete franzésische Reihe romanischer Kunstlandschaften ,La nuit des temps® (Zodia-
que) (Genf: Weber 1963). Erschienen sind 18 Binde, alle auch mit deutschen Texten. — Eine vergleichbare Reihe er-
scheint bei Anton Schroll, Wien-Miinchen unter dem Titel: Die Kunst der romanischen Epoche im mittleren Europa.
Bis jetzt liegen 4 Bde. vor: Gallia romanica, Italia romanica, Hispania romanica und Germania romanica.

205



Herbert Schade

Wir Moderne meinen gelegentlich, derartige religiose und kiinstlerische Gestal-
ten wiren aus einem naturwissenschaftlichen Irrtum erklirbar. Die Alten hitten
eben noch nicht gewufit, dafl der Himmel ein leerer Raum ist und dafl man einmal
Raketen auf den Mond schicken wird. Die kiinstlerische Analyse schliefit jedoch
dieses Mifiverstindnis aus. Auch bei vielen Motiven, die der naturwissenschaft-
lichen Erfahrung des Mittelalters durchaus zuginglich waren, interpretierte man
die Dinge und Menschen anders. Sicher hat man sehr viele Einsichten in die techni-
schen und naturwissenschaftlichen Moglichkeiten der Welt noch nicht gehabt. Aber
die eigentliche Ursache dieser kiinstlerischen Formen lag wohl in der besonderen
Optik dieser Menschen: Sie sahen die Welt anders als wir.

Im Mittelalter kann man verschiedene Wirklichkeitsschichten nebeneinander-
unterscheiden®. Auf einem Kreuzigungsbild sehen wir den Gekreuzigten mit Ma-
ria und Johannes. Diese Gestalten entsprechen dem historischen Sachverhalt der
Hinrichtungsszene, von der das Neue Testament berichtet. Dann aber beobachten
wir unter dem Kreuz Adam, wie er, vom Blut Christi gleichsam getauft und erlst,
sich aus dem Grab erhebt. Solche beziehungsreiche Bilder sind — im Anschluf} an die
paulinische Terminologie — typologisch zu verstehen: Christus ist der zweite Adam,
der das vom ersten Adam zerstorte Bild wiederherstellt. Das Mittelalter nannte
diese Art der Zusammenschau ,, Allegorie®, das heifit Anspielung auf eine voraus-
gegangene heilsgeschichtliche Tatsache. Seit der Barockzeit versteht man unter
»allegorisch eine gedankliche Interpretation der religiosen Wirklichkeit. Im frii-
hen Mittelalter besaflen die Bilder kaum eine ,nur literarische® Motivwelt. Alles
Dargestellte und Gestaltete wurde auch erfahren. Das kann man aus der kiinstle-
rischen Form schlieflen. Die Motive wirken so stark, daff man zur Uberzeugung
kommt, dafl die Gedanken der Bibel mit Wirklichkeiten der Schépfung und der
Gesellschaft zusammen gesehen wurden. So wird unter dem Kreuz die Kirche, die
das Blut Christi in einem Kelch auffingt, dargestellt. Ein solches Motiv ist sakra-
mental, vom Mefopfer her, zu verstehen. Im Mittelalter konnte diese Wirklichkeit
auch mit dem Wort Tropologie bezeichnet werden. Wir wiirden dasselbe moralisch
nennen: Kreuzigung heifit fiir dich und mich: bekehrt euch und trinkt das Blut
Christi. Schliefllich sehen wir iiber dem Gekreuzigten den Himmel offen: der himm-
lische Christus oder die Hand des Vaters erscheint, von Engeln begleitet. Diese
Motivwelt hie ,,anagogisch®, ,aufwirtsfilhrend®. Damit wollte man sagen: durch
alle Geheimnisse — ,sacramenta® — werden wir aufwirts in den Himmel gefiihrt.

Wilhelm Messerer hat diese alte Optik kunstwissenschaftlich erkldrt und von
einer ,Attribuierung im Sinne von erlduternder Zuordnung® gesprochen®. ,,Inso-
fern genligt es nicht, die Kunst des Mittelalters eine Zeichensprache zu nennen. In
ihr geschieht die Wirklichkeit neu. In einem anderen Medium, dem des Bildes, und

22 H. de Lubac, Exégése médiévale, Les quatres sens de ’écriture (Paris 1959-1964).
93 W. Messerer, Einige Darstellungsprinzipien der Kunst im Mittelalter, in: DVjs 36 (1962) 157—178, bes. 177;
ders., Das Relief im Mittelalter (Berlin 1959); ders., Romanische Plastik in Frankreich (Kéln 1964).

206



Homo caelestis

nach diesem gemifien, eigenen Gesetzen, erstehen die geistigen Zusammenhinge der
,Urbilder* wieder, nicht als Abbilder, sondern in einer Korrelation, die der dem
Mittelalter selbst bewufiten ,typologischen® zwischen Gestalten und Ereignissen
verschiedener Geschichts- und Seinsbereiche dhnlich ist.“ Es hat deshalb wenig Sinn,
diese Darstellungen abbildlich, das heifit naturillusionistisch oder historizistisch er-
kldren zu wollen. Man kann nicht den mittelalterlichen Bildern unsere naturwissen-
schaftlich-technische Art des Sehens unterstellen; sie sind nach anderen Darstellungs-
prinzipien aufgebaut. So gibt es dort eine relative Groflenordnung der Figuren,
das heifit, einmal wird der Kaiser ganz grof§ thronend gezeichnet, dann wieder
sehen wir ihn ganz klein zu Fiiflen der Majestas. Der Aufbau des Bildes erfolgt
nach ,eigengesetzlichen Sinneinheiten. Die Funktion des Rahmens, der Radumlich-
keiten und der Zeit, selbst die Proportionen der Korperteile innerhalb einer Figur
gehorchen eigenen Gesetzen, die nicht nur abstrakte Typen bieten, sondern eine
»geistige Durchdringung der Welt“ zéigen, die von uns mitzuvollziehen ist. ,,Nicht
schlechthin Bedeutungen sehen wir vor uns, sondern einem Bedeuten haben wir
jeweils zu folgen.”

Die frithmittelalterliche Bilderschrift ist fiir den modernen Menschen nur schwer
zu lesen. Sie ist eine , Kunst rein aus dem Geiste“. Wolfram von den Steinen hat
dieses Wort von Hans Jantzen fiir uns ausgelegt: ,Das nicht Vergehende sucht der
Erlosungsgliubige in einer jenseitigen Welt, der Weise findet es im Gehalt und in
der geistigen Form.“2* Vielleicht kénnen wir den Geist dieser Form, die den
,himmlischen Menschen“ ausmacht, an konkreten Bildgruppen aufzeigen, die diese
Definition des alten Menschenbildes anschaulich machen.

Leitbilder und Strukturen des friihmittelalterlichen
Menschenbildes

Das Menschenbild jeder kunstgeschichtlichen Epoche weist eine Reihe von Cha-
raktereigenschaften auf, die den Geist der Zeit dokumentieren. So ist das Leitbild
der klassischen griechischen Kunst der ,Kouros®, der schone und gute junge Mann
(kalos kai agathos), der in einer in sich geschlossenen Haltung — dem Kontrapost —
die Geistigkeit der griechischen Philosophie und Tragodie reprisentiert. Die romi-
sche Kunst zeigt im klassizistischen Bild des Kaisers die Bedeutung des Machtden-
kens dieses Volkes. Der Barock reprisentiert den triumphalen Menschen. In der
Kunst des 20. Jahrhunderts geben Kubismus, Surrealismus und abstrakte Malerei
die Wesensziige der Gegenwart. So zeigt auch das friihe Mittelalter Leitbilder und
Strukturen, Motive und Charaktere, die oft wiederholt werden. Zu diesen Leitbil-
dern gehort zunichst der Konig, dann der Priester, schliefilich der Prophet.

24 W, v. d. Steinen a.a.O. 105.

207



Herbert Schade

Der konigliche Mensch

Die Frithzeit des Abendlandes besitzt keine Portritkunst. Das Gesicht und die
Gestalt des einzelnen — die Person — waren nicht darstellenswert, wie der bereits
zitierte Text des Bischofs von Nola zeigt. Dagegen haben sich viele Herrscherbilder
erhalten. Wir kénnen heute kaum noch erkennen, ob diese Bilder individuelle Ziige
tragen. Sehr wahrscheinlich ist es nicht. Sicher bleibt, daf gerade durch das Bild
des Herrschers jene Weltordnung reprisentiert wird, die durch die Worte kosmisch
und himmlisch charakterisiert ist®>. Im Miinchener Codex aureus von St. Emmeram
aus dem Jahr 870 sehen wir Konig Karl den Kahlen unter einem Baldachin. Aus
der Wolbung der Thronarchitektur neigt sich die Hand Gottes iiber das gekrénte
Haupt des Herrschers. Die Kuppel flankieren zwei Engel. Der Fiirst selbst ist fast
doppelt so grofl wie die beiden Engel. Neben ihm stehen die Waffentriger der
Nationen ,Gotia“ und ,Francia®. Auf der gegeniiberliegenden Seite des Buches,
dort, wohin der Konig Karl schaut, sehen wir die 24 Altesten der Geheimen Offen-
barung. Sie nehmen ihre Kronen ab und beugen sich vor dem Lamm, das am Him-
mel geht. Dieses Bild der Apokalypse wird dem karolingischen Herrscher von den
Gestaltern des Buches, Liuthard und Beringar, als Leitmotiv seiner Regierung vor-
gesetzt, denn es bietet einen Inbegriff der Geschichtstheologie. Die 24 Altesten sind
ndmlich nach den Erklirungen des Victorinus von Pettau (um 300) die 24 Stunden
des Tages. Vielleicht darf man sie auch mit den zweimal zwolf Engeln vergleichen,
die in einer Miniatur des Vatikanischen Cosmas Indicopleustes den Weltenberg im
Kreis umziehen. Die Doppelzahl der Monate oder dic Tierkreiszeichen, die mit
den zwdlf Propheten und zwolf Aposteln verglichen werden, stehen fiir den Kreis-
lauf des Jahres und fiir die Heilsgeschichte.

Das Lamm am Himmel ist der Herr des ,,Orbis®, des Kreises. Dieser Kreis
reprisentiert hier durch die geheimnisvollen Altesten die Zeit. Konig sein heifit,
in Ubereinstimmung mit dem himmlischen Herrn der Zeit regieren. Von dem
»himmlischen Kranz“ (serta caelestia) spricht auch der Titel des Bildes. Sein Text
schliefft mit den Worten: ,,Und mit offenem Antlitz schaut der Fiirst Karl betend,
damit er mit Dir (dem Lamm) alle Zeit und Ewigkeit leben mdge.2® Noch deut-
licher sprechen die Titelverse des Herrscherbildes der aus der gleichen Zeit stam-
menden Bibel von St. Paul vor den Mauern in Rom von diesen Beziechungen zwi-
schen himmlischer und irdischer Herrschaft:

»Der Konig des Himmels von Giite tiberflieflend

liebte als dem Herrn gehérigen Konig der Erde diesen Karl.
Die Parallele zwischen dem ,Konig des Himmels® und dem »Konig der Erde®
kommt auch in den Insignien der Herrscher zum Ausdrudk®”. So zeigt die Krone

25 P. E. Schramm und F. Miitherich, Denkmiler der deutschen Konige und Kaiser. Bildkorpus zur Herrscher-
geschichte von Karl d. Gr. bis Friedrich 1, (Miinchen 1962).

26 H. Schrade, Vor- und frilhromanische Malerei (Kéln 1958) 43.
27 P. E. Schramm, Herrschaftszeichen und Staatssymbolik. 3 Bde. (Stuttgart 1954—1956).

208



Homo caelestis

jenen Kreis oder Zirkel des Himmels, mit dem Gott seinen Kénig kront. Der Ko-
nig trug den mit den Gestirnen geschmiickten , Weltenmantel“®. Er thronte wie
Karl der Grofle in Aachen auf dem sechsstufigen Weltenberg, der den salomoni-
schen Thron wiederholte. In seiner Hand hielt er den ,Reichsapfel®, der den Erd-
kreis, die ,,Sphire“ oder ,Machtscheibe®, symbolisierte.

Im Grund kommen all diese Auszeichnungen dem Menschen schlechthin zu.
Adam war urspriinglich der ,erhéhte* Mensch, der auf dem Weltenberg zwischen
Himmel und Erde stand, von Kronen geschmiickt und mit dem Glanz der himm-
lischen Glorie bekleidet. Die jiidische Symbolik nannte ihn den Adam-Kadmon®*.

Man kann von diesen religiosen Vorstellungen her nicht unmittelbar die politi-
schen Fragen nach den Herrschaftsformen der Gegenwart beantworten. Aber auch
in einem demokratischen Zeitalter bleibt der Mensch ,koniglich® im Sinn des
mittelalterlichen Bildes; denn er besitzt eine Wiirde, die iiber ihn hinausreicht. Diese
Wiirde stammt weder aus der Begabung noch aus der Leistung. Der Mitmensch

kann sie nicht verleihen und die Gesellschaft sie nicht absprechen. Diese Wiirde ist
»himmlisch®,

Der priesterliche Mensch

Ahnliches gilt von der zweiten Wiirdeform des frithmittelalterlichen Menschen,
dem ,sacerdotium®. Der Mittlerdienst zwischen Himmel und Erde erforderte ein
eigenes Amt, das Priestertum. Amt sagt im frithen Mittelalter nicht Funktionir
einer Biirokratie, sondern heilige Weihe, dessen Triger vom Himmel her gesiegelt
ist. Der Priester ist der Verwalter der hl. Sakramente, die er zwischen Himmel und
Erde vermittelt. Er trigt die himmlischen Gaben herab zu den Menschen und opfert
die Gaben der Menschen dem Himmel — Gott selbst.

Auch im Priestertum spielt die Siebenzahl eine besondere Rolle: Vier niedere
und drei hohere Weihen bilden die Stufen dieses Sakraments. Sieben Stufen gibt es
auch in manchen alten Choren, in den Altarrdumen, in denen die heiligen Geheim-
nisse gefeiert wurden und die dem himmlischen Raum und den himmlischen Ché-
ren nachgebildet waren, wo die Engel die Liturgie feierten. Im Chorgebet sah man
ja eine Wiederholung des Gesanges der Engel.

In einzigartiger Weise ist das Bild des Priesters im Regensburger Uta-Codex
(11. Jahrhundert) dargestellt und gedeutet®. Wie im Herrscherbild Karls des Kah-
len wird auch hier das Geschehen auf zwei einander gegeniiberliegende Buchseiten
verteilt. Rechts sehen wir den hl. Erhard bei der Feier der Messe, links die himm-
lische Liturgie des Kreuzesopfers. Der Priester Erhard steht im mittleren Bogen

28 R. Eisler, Weltenmantel und Himmelszelt. 2 Bde. (1910); E. Haulotte, Symbolique du Vétement selon la Bible
(Lyon 1966). ;

20 S. A. Horodezky, Adam Kadmon, in: Encyclopaedia Judaica I (Berlin 1928) 783-787.

30 A. Boeckler, Das Erhardbild im Utacodex, in: Studies in Art and Literature for da Costa Greene, hrsg.
v. D. Miner (Princeton 1954) 219 f.

14 Stimmen 178, 9 209



Herbert Schade

einer dreigeteilten Kuppelarchitektur. Rechts von ihm sicht man auf einem Altar
das goldene Arnulfciborium (einen karolingischen Tragaltar, der noch heute in der
Schatzkammer der Miinchener Residenz gezeigt wird). Zur Linken des Heiligen
steht der assistierende Diakon. Uber der Kuppel des Bauwerks thront auf einem
Buch das blaue ,, Agnus Dei®, das himmlische Lamm.

Einzigartig ist vor allem der Ornat des Heiligen. Erhard trigt auf dem Kopf die
Cidaris, den dreistufigen Turban, den auch der jiidische Hohepriester besafl und
der die Himmelsarchitektur der Alten symbolisierte. Auf seiner Stirn erkennen wir
ein dreieckiges Goldplittchen — die lamina aurea des Hohenpriesters —, auf das der
Name Gottes eingraviert war. Dazu sehen wir die zwolf goldenen Kugeln oder
Steine des Rationale — des Brustschmucks des Hohenpriesters —, der die Namen der
zwolf Stimme trigt. An den beiden zum Gebet erhobenen Armen ist je ein grie-
chischer Buchstabe angebracht. Es handelt sich um Abkiirzungen der Worte Theoria
und Praxis, Beschauung und Tun oder Kontemplation und Aktion. Die drei Or-
namentkreise geben die ,Ordnung der Zeiten“ (ordo saeculorum): Unten lesen wir
»Schatten des Gesetzes“ (umbra legis), in der Mitte ,Leib der Kirche“ (corpus
ecclesiae), oben ,Licht des ewigen Lebens® (lux aeternae vitae). Es ist die ,hier-
archia®, die heilige Ordnung, die in diesem Ornat und Amt zum Ausdruck ge-
bracht wird®!.

Das himmlische Vorbild des sakramentalen Vollzugs der Messe des hl. Erhard
sehen wir auf der anderen Seite des Codex. Dort hiangt Christus in der Mandorla
an einem goldenen Kreuz. Unter thm beobachten wir nicht nur Kirche und Syn-
agoge, sondern als Ganzfiguren auch Leben und Tod. Dabei wird der Tod als
Mann, dem der Mund verbunden ist, dargestellt. Unten sicht man die Toten, die
aus dem Grab auferstehen. Sonne und Mond verhiillen sich. Im kosmologischen
Drama nehmen die Gestirne am Kreuzesopfer Christi mit teil. Der Vorhang des
Tempels ist zerrissen. Der Alte Bund geht zu Ende.

Das Besondere dieses Bildes besteht in einer abgekiirzten Darstellung der mittel-
alterlichen Musikauffassung, der ,harmonia®. Es handelt sich um eine Art von
Wappenschilden, in die Striche und Zahlen eingetragen sind. Schriften verbinden
die Embleme. Dadurch wird das Zahlenverhiltnis der konsonierenden Intervalle
dargestellt. Dieses Zahlenverhiltnis, der ,rhythmus synfoniarum® aber ist im
Kubus enthalten. G. Swarzenski erklirt uns dieses eigenartige Blatt des Uta-Codex:
» Wir sahen, daf alle {ibrigen Darstellungen des Bildes, schon wie sie sich duflerlich
in ihrer bildlichen Lage neben dem Gekreuzigten darbieten, die Durchfithrung
eines groflen Gegensatzes, der in den Gestalten des Lichtes und der Finsternis, der
Liebe und des Gesetzes, des Lebens und des Todes, des Diesseits und des Jenseits
zum Ausdruck kommt, bekunden. Diesen Gegensitzen der Erscheinung, die der

31 B. Bischoff, Literarisches und kiinstlerisches Leben in St. Emmeram (Regensburg) wihrend des frithen und hohen
Mittelalters. (Studien und Mitteilungen zur Gesch. d. Benediktiner-Ordens u. seiner Zweige) (Miinchen 1930) 130.
Prof. B. Bischoff hat diese Schrift zum erstenmal gelesen.

210



Homo caelestis

Kiinstler allein bildlich fassen und wiedergeben konnte, ist in Worten, Zahlen und
Figuren die Wesenseinheit, die Losung entgegengestellt, in der Darstellung der
,Harimonie‘, — der Harmonie, die sich fiir unser Auge auch in der Art der Ausfiih-
rung um das Bild des Gekreuzigten schliefit. Und dies ist das Wesentliche, daR es
das Bild des sich opfernden Erlsers ist, das der Kiinstler so als den einzig ihm mog-
lichen kiinstlerischen Ausdruck des Undarstellbaren, des ewig Einheitlichen hin-
stellt, dafl sein Bild es ist, in dem das Gefiihl dieser Einheit, sein Glaube bildliche
Gestalt gewonnen hat,“ 2

Das Amt des Priesters besteht also nach dieser Darstellung darin, die von der
Stinde gestorte Harmonie wiederherzustellen, geheimnisvolles Leben zu spenden,
Liebe und Gnade vor Gesetz und Recht gehen zu lassen und Licht zu verbreiten.
So kommt es zur ,transsubstantiatio®, zur inneren Umwandlung, nicht nur der
Gaben der Eucharistie, sondern des Menschen und der Welt selbst.

Mit dem Erhardbild des Uta-Codex vergleichbare Darstellungen finden wir in
der friihmittelalterlichen Kunst oft. So sehen wir in einem anderen Doppelbild,
im Bamberger Hohenlied-Kommentar, wie die Menschen in einer Art Reigen von
der Taufe zum Kreuz aufwirts steigen. Dort empfangen sie aus der Hand der
Kirche den Kelch mit dem Blut Christi. Die zweite Buchseite der Handschrift zeigt
Christus in der Majestas und die Chére der Engel — den himmlischen Reigen, das
iiberirdische Aquivalent des sakramentalen Lebens.

In dem karolingischen Utrechtpsalter erhebt sich der Beter — das Ich des Psalmi-
sten — grof} zwischen Himmel und Erde als Mittler. Auch diese Figur stellt im Ge-
bet die priesterliche Funktion des Menschen dar. Zahlreiche Opferszenen, Altar-
bilder und Kreuzigungsmotive verstirken den Eindruck priesterlicher Haltungen
in der Buchmalerei. Diese ,Priester“-Bilder sind nicht nur Thema, Bildinhalt der
mittelalterlichen Kunst, sie bestimmen auch ihre Struktur: Die mittelalterliche Figur
ist wesentlich Mittlerin zwischen Himmel und Erde. Fast alle Gestalten der dama-
ligen Kunst weisen zum Himmel oder kommen von ihm. Sie recken sich hoch zu
ihm auf und verlieren alles Gefiihl fiir die Last des eigenen Korpers:

Auch diese Wesensgestalt des priesterlichen Menschen besitzt einen unverging-
lichen Kern; denn alles, was der Mensch sein eigen nennt, Leben, Wissen und
Macht, ist vermittelt. Den Geschenkcharakter des Daseins anzuerkennen und dafiir
zu danken ist seine vornehmste Aufgabe. Es ist Gebet. Gebet aber erzeugt Ehr-
furcht, und Ehrfurcht prigt den Menschen. Jeder Mensch sollte Harmonie schaffen,
Leben fordern, Gnade vor Recht ergehen lassen und Licht verbreiten; denn das
gehort zu seinem Wesen. Der Mensch selbst ist priesterlich. Der moderne Betrachter
empfindet diesen Charakter der mittelalterlichen Darstellungen am stirksten, wenn
er seine Aufmerksamkeit auf den Blick der Figuren richtet. Die Gestalten der friih-
mittelalterlichen Kunst besitzen grofle Augen, sie sind Menschen der Schau. Doch

32 G. Szwarzenski, Die Regensburger Buchmalerei (Leipzig 1901) 97.

i 211



Herbert Schade

damit kommen wir zu der letzten Struktur des alten Menschenbildes, zum prophe-
tischen Menschen.

Der prophetische Mensch

Wir haben schon erwihnt, dafl das 19. Jahrhundert die ,,glotzenden Augen® der
karolingischen Figuren bemerkt hat. Die technische Interpretation dieses Blicks
— Unvermdgen, schlechte Kopie der antiken Kunst, Mangel an sittlicher Haltung —
war nicht so sehr fiir das Mittelalter als fiir dessen Interpreten aufschlufireich.
Das Mittelalter selbst hatte fiir seine Bildwelt eine uralte Philosophie und eine be-
deutsame Theologie der Kirchenviter zur Grundlage genommen. Danach war der
Mensch — , Anthropos® — das Wesen, das zusammenschaut, das heiflt, das eine Sinn-
einheit sieht®, Die aufrechte Gestalt wurde als Begabung des Menschen verstan-
den, den Himmel zu sehen. Mit Ovid erklirten die mittelalterlichen Theologen:

» Wihrend die Erde gebiickt ansehen die andern Geschopfe

gab er erhabnes Gesicht dem Menschen und lief§ ihn den

Himmel schauen und richten empor zu den Sternen gewendet das Antlitz.

(Metamorph. I, 84-86).

Im Gegensatz zu den Tieren, die zur Erde gebeugt sind, vermag der Mensch den
Himmel, den Lauf der Gestirne und der Zeit und damit Gott selbst zu erkennen.
Diese Gotteserkenntnis gehdrt nach mittelalterlicher Auffassung zum Wesen des
Menschen. Indem er sich zum Himmel erhebt und Gott erkennt, wird er erst
Mensch. Diesen philosophisch-theologischen Sachverhalt stellt die christliche Kunst
immer wieder dar. Bei der Erschaffung Adams hebt Christus in einer Reihe von
Darstellungen den Mann aus dem Lehm auf und 6ffnet ihm die Augen. Diese Defi-
nition des Menschen ermdoglicht es auch, die Motive des Visioniren kiinstlerisch iiber-
zeugend zu gestalten. Zu diesen Themen gehort zunichst das Bild der Propheten
des Alten Bundes. Schon Adam schaut in den Kunstwerken in Ekstase das Geheim-
nis der Zukunft, die Erschaffung der Frau, das ,sacramentum magnum®, die heilige
Hochzeit zwischen Himmel und Erde, Christus und der Kirche. Abraham betrach-
tet die Gestirne. Moses sicht auf dem Berg Sinai Christus mit der Fackel in der
Quadriga des Sonnengottes iiber sich. Ezechiel erkennt das gewaltige Riderwerk
der Theophanie. In den Illustrationen des Neuen Testaments werden vor allem die
Evangelisten im Anblick des Himmels und seiner Symbole dargestellt. Oft wirken
die heiligen Autoren wie durch ihren Blick am Himmel aufgehingt. Der Kopf ist
unnatiirlich in den Nacken gelegt. Die Erde unten, der Thron, auf dem sie sitzen
und Halt finden sollten, wird kaum angedeutet und selten richtig dargestellt. Da-
fiir wird der Blick zum Himmel iiberbetont. Eine Gruppe von Reichenauer Evan-
gelisten verharrt in einer kosmischen Ekstase. Die Arme hoch erhoben, tragen sie

33 W, Seibel, Fleisch und Geist beim heiligen Ambrosius (Miinchen 1958) 21.

212



Homo caelestis

Wolken iiber sich. Bei vielen dieser Gestalten verliert der Organismus seine natiir-
liche Ordnung. Der antike, in sich geschlossene Rhythmus der klassischen Figur —
der Kontrapost — zerbricht. Die Schau des Himmels, der Anblick Gottes und seiner
Engel, zerstort die auflere Erscheinung des Menschen.

Auch das Prophetische ist in der frithmittelalterlichen Kunst nicht nur Bildinhalt.
Der Mensch selbst ist als Schauender aufgefafit. Mit groflen Augen sieht er in der
Welt und am Himmel die Wunder und die Geheimnisse Gottes. Die mittelalter-
lichen Menschen sahen das, was eine uralte Tradition, die HI. Schrift, thnen zur
Betrachtung vorlegte. Damals erschien es als ,,das Wichtigste nicht, die Welt mit
eigenen Augen zu sehen, vielmehr die Sicht der Viter sich zu eigen zu machen. Die
moderne Wissenschaft hat das als beschrinkten Traditionalismus, als Unselbstin-
digkeit und blinden Autorititsglauben abgestempelt: weil die damaligen Vertreter
des Geistigen zwar ihre kanonischen Biicher aufs schonste abschrieben, aber sehr
wenig neue Biicher verfafiten; weil sie die Antwort auf ihre Fragen bei Hierony-
mus, Augustin und Gregor dem Groflen suchten, statt selbst Forschungen zu trei-
ben. Die frithmittelalterliche Kunst bestdtigt diese duflerlich leicht begriindbaren,
aber einsichtslosen Urteile nicht . . . Alle Bildgedanken kreisen um die Wiederher-
stellung des Urbildes in den Todverfallenen, die den Homo caelestis sichtbar-
unsichtbar in sich tragen; um das Gespriach mit jenem Herrn des Alls, den, wie
Notker dichtet, die Augen eines reinen Herzens sehen kdnnen; und um das Band
der tdtigen Treue zwischen ihm und den Seinen.* %

Auch die Wiirde des Prophetischen gehért zum Wesen des Menschen. Wenn der
Mensch aufhort zu schauen, wenn er kein Sinngefiige in dieser Welt mehr erkennt,
dann verstort sich sein Wesen. Der Bildhunger des modernen Menschen, sein Kon-
sum von Fernsehen, Film und Show zeigt, daff auch heute noch dieses Wesen des
Menschen lebendig ist; denn der Mensch ist ,,zum Sehen geboren® und ,,zum Schauen
bestellt“.

Fassen wir diese Elemente zusammen und erinnern wir uns der Herrscher,
Monche und Evangelisten, die grof8 auf den Goldgrund heiliger Biicher gemalt sind,
so steigt in einmalig kiinstlerischer Gestalt das gewaltige Bild des koniglichen,
priesterlichen und prophetischen Menschen vor uns auf. Dieses Menschenbild ist
im Anblick des gestirnten Himmels {iber uns geprigt worden und fithrt aufwirts
in eine andere Welt.

Niemand von uns wird ernstlich meinen, man kdnne das alte Welt- und Men-
schenbild mechanisch wieder herstellen. Derartige Restaurationen hat die Neu-
romanik und Neugotik schon vergeblich versucht. Die Betrachtung der frithmittel-
alterlichen Kunst zeigt aber, daff das Bild des ,,himmlischen Menschen® unzerstor-
bare Ziige besitzt. Die unabdingbare Tatsache, dafl der Geist des Menschen sich

34 W. v. d. Steinen a.2.0. 209.

213



Oswald v. Nell-Breuning

erst im Anblick der Welt zu definieren vermag, hat wohl die Alten zu diesen Vor-
stellungen gebracht. Die naturwissenschaftlich-technische Seite ihrer Weltauffas-
sung konnen und wollen wir nicht mehr beibehalten. Thre Bildwelt sollten wir
jedoch auf ihre unvergingliche Struktur hin befragen. Selbst die moderne Malerei
der Kubisten vom Rang eines Picasso und der abstrakte Maler von der Bedeutung
eines Mondrian und Kandinsky benutzen die Wiirdeform der mittelalterlichen
Mandorla. Sie geben ihren Gestalten einen Lichtgrund, der sie iiber das ephemere
Dasein hinaushebt. Und noch in den Aluminiumfarben eines Jackson Pollock wird
einmal sogar als Thema das Licht der Kathedralen lebendig. Paul Klee aber
schreibt: ,Diesseits bin ich gar nicht faflbar. Denn ich wohne grad so gut bei den
Toten wie bei den Ungeborenen. Etwas naher am Herzen der Schopfung als tiblich.
Aber noch lange nicht nahe genug.“

Das Alter im Aufbau der Gesellschaft

Oswald v. Nell-Breuning SJ

Aus der Vorzeit, nicht zuletzt aus den hl. Schriften des Alten Testaments, ist uns
eine hohe Ehrfurcht vor dem Alter iiberliefert. Wir erinnern uns, wie uns in un-
serer Kindheit diese Ehrfurcht eingeprigt wurde. Da lernten wir z. B. in der bibli-
schen Geschichte, wie es den ungezogenen Kindern erging, die den alten Propheten
Elisius wegen seines Kahlkopfes verspotteten; zur Strafe wurden sie von Wolfen,
die aus dem Walde hervorbrachen, zerrissen und aufgefressen. Wir erinnern uns
auch, wie die Weisheitsbiicher des AT die Jiingeren immer wieder ermahnen, in
Gegenwart alter Manner das Wort nicht zu ergreifen, ohne dazu aufgefordert zu
sein, vielmehr auf deren Worte zu horen, ihren weisen Rat zu begehren und zu
befolgen. Diese Ehrfurcht vor dem Alter ist keine besondere Eigentiimlichkeit des
Gottesvolkes des Alten Bundes; wir finden sie in dhnlicher Weise mehr oder weni-
ger in allen uns bekannten Kulturkreisen nicht nur der grauen Vorzeit, sondern
ebenso bei den Volkern hoher und hochster Kulturstufe, die bis heute noch dhnliche
Sozialstrukturen, vor allem einen dhnlichen Altersaufbau, besitzen, in besonders
ausgepragter Weise beim chinesischen Volk, soweit es nicht heute vom Kommunis-
mus vergewaltigt und aus der Bahn seiner ehrwiirdigen Uberlieferung heraus-
geworfen ist.

35 W. Hess, Dokumente zum Verstindnis der modernen Malerei (Hamburg 1956) 86.

214



