Karl Rabner S]
Vom Dialog in der Kirche

Durch das Zweite Vatikanische Konzil ist das Wort vom Dialog fiir die Christen in
der Kirche aktuell und beriihmt geworden. Jedermann redet vom Dialog, vom Dialog
eines jeden mit jedem. Indes ist schon der allgemeine Begriff ,,Dialog® nicht sehr klar,
zumal wenn er auf eine eigentlich weltanschauliche und religise Auseinandersetzung
bezogen werden soll, und dies nicht blof zwischen einzelnen, sondern zwischen gesell-
schaftlichen Gruppen und Institutionen.

1.

Ist ein offener Dialog in der Kirche moglich?

Wenn der Dialog von der Kirche der katholischen Christen gefiihre werden soll iiber
den christlichen Glauben und die aus ihm erfliefenden Maximen, dann liegt die Grund-
schwierigkeit darin, daf in diesem Fall nicht eine beliebige Meinung vorgetragen wird,
sondern der Dialog sich auf eine Lehre bezieht, die mit einer absoluten Glaubenszustim-
mung als von Gott geoffenbart und unverinderlich von der Kirche und vom glauben-
den Christen festgehalten wird. Man kann sich unterhalten, Meinungen und Ansichten
austauschen, sich entschieden und doch friedlich auseinandersetzen iiber politische,
wirtschaftliche, kulturelle und kiinstlerische Fragen, man kann, ja soll dabei tolerant
sein, voraussetzen, dafl man selbst nicht unbedingt recht haben mufi, daf man seine
cigene Meinung im Verlauf des Gesprichs dndern und sich eines Besseren belehren
lassen kann; kurz, man kann dabei einen offenen Dialog fithren. Dieser braucht nicht
2u einem unverbindlichen Gerede zu werden, das endlos weitergeht, in dem man er-
wartet, niemals zu einer Einigung zu kommen. Ein solcher offener Dialog wird ja
unternommen mit der Absicht zu lernen, nicht nur zu dozieren, seine eigene Meinung
gegebenenfalls zu revidieren, zu nuancieren, zu indern, Neues zu sehen und zu wiir-
digen, was einem bisher verborgen war. Insofern ein Dialog in einem letzten Sinn
nicht Verhandlung iiber sachhafte Gegenstinde ist, sondern Selbstmitteilung, die auf
gegenseitige liebende Annahme zielt, hat der offene Dialog auch dann noch einen Sinn,
wenn er nicht Einigung in derselben gegenstindlichen Meinung, sondern Annahme der
anderen Person in ihrer Einmaligkeit und Verschiedenheit ist, fiir die der Unterschied
der ,Ansicht® nur ein sehr sekundirer Ausdruck ist.

6 Stimmen 179, 2 ; 81



Karl Rabner

Kann aber ein solcher offener Dialog auch vom katholischen Christen in eigentlichen
Glaubensdingen gefiihrt werden, hinsichtlich einer von Gott geoffenbarten Lehre, an
der dieser Christ, was Ergangensein und Inhaltlichkeit dieser Offenbarung angeht, mit
einer absoluten Glaubenszustimmung festhilt? Oder ist in einem solchen Fall das Ziel
des Gesprichs schon von vornherein festgelegt: der Sieg der eigenen Uberzeugung auch
beim Gesprichspartner, oder der Abbruch des Gesprichs, bei dem beide Partner ,,un-
bekehrt* mit der Uberzeugung sich trennen, die sie vorher schon hatten? Ist hier kein
offener Dialog, sondern nur ein missionarisches Streitgesprich mit eingestandener Be-
kehrungsabsicht moglich, wenigstens wenn das Gesprich vom katholischen Partner her
gesechen wird? Ist es da fiir uns formal nur so denkbar wie in dem Fall, in dem ein
Christ oder ehrlicher Humanist sich mit einem Nazi unterhalten wiirde, der die Juden-
morde verteidigt, wo ein Christ hier doch keinen offenen Dialog fiihren kann, son-

dern — wenn auch hoflich — bekennt, angreift, verwirft oder ein Gesprich einfach hart
ablehnt?

Das Problem, warum und in welchem Sinn die Kirche dennoch in solchen Fragen
einen offenen Dialog fithren kdnne, ja miisse, kann hier nicht eigentlich in extenso be-
handelt werden!. Es muf} aber hier auf diese Frage aufmerksam gemacht werden, weil
sie der Sache nach doch auch beim innerkirchlichen Dialog wiederkehrt, wie wir noch
sehen werden. Zu der allgemeineren Frage sei hier nur kurz soviel gesagt: Die Kirche
kann auch in Glaubensfragen trotz der absoluten gtttlichen Offenbarung, ihrer ab-
soluten Glaubenszustimmung und einer letztlich missionarischen Absicht mit allen
Menschen und Gruppen einen offenen Dialog fithren, weil — unbeschadet der gottli-
chen Wahrheit — die Kirche in einem solchen Dialog auch die lernende sein kann und
sein mufl, tiefer in ihre eigene Wahrheit, in deren Verstindnis eingefithrt werden kann,
sie von mitschwingenden Miflverstindnissen und verkiirzenden Interpretationen rei-
nigen, selber glaubender werden, sich erst noch die konkrete geschichtliche Gestalt der
bleibenden Wahrheit als Grund ihrer hoffenden und liebenden Tat erwerben kann, die
je jetzt von ihr gebildet werden mufi, soll sie das Evangelium Gottes in Christus ihrer
Zeit wirksam verkiindigen®.

Wir fragen nach diesen vorbereitenden Ausfithrungen sofort nach Notwendigkeit,
Wesen und konkreter Gestaltung des innerkirchlichen offenen Dialogs. Wenn wir hier
vom Dialog und seiner Notwendigkeit sprechen, meinen wir nicht den Dialog, inso-
fern er immer und iiberall gegeben ist oder gegeben sein miifite (wenn er durch Ver-
kiimmerung des Menschlichen im Menschen nicht gegeben ist), weil der Mensch das
Wesen der Mitmenschlichkeit und der Interkommunikation ist. Wir meinen hier den

1 Vgl. dazu K. Rahner, Uber den Dialog in der pluralistischen Gesellschaft, in: Schriften zur Theolo-
gie VI (Einsiedeln 1965) 46-58.

2 Niheres zum richtigen Verstdndnis einer wachsenden Glaubenseinsicht auch beim definierten Dogma
vgl. K. Rahner - K. Lehmann, in: Mysterium Salutis I, hrsg. von J. Feiner - M. Lohrer (Einsiedeln 1965)
693 f., 698 ff., 731 ff., 756 ff., 780 ff.; K. Rahner, Zur Geschichtlichkeit der Theologie, in: Integritas,
hrsg. von D. Stolte und R. Wisser. Festschrift fiir K. Holzamer (Tiibingen 1966) 75-95.

82



Vom Dialog in der Kirche

Dialog und seine Notwendigkeit, insofern dieser Dialog einer spezifisch heutigen Situa-
tion entspringt und von daher notwendig ist. Wir beschrinken uns also von vornherein
auf einen an sich sehr sekundiren Aspekt. Es ist von daher klar, dafl auch der inner-
kirchliche Dialog darum nur unter diesem zweitrangigen Gesichtspunkt betrachtet
werden kann. Die grundlegende dialogische Situation der Christen als Freunde, Lie-
bende, Nachbarn und Glieder derselben Altargemeinde, also das Wichtigste beim Dia-
log unter Christen, bleibt hier aufer Betracht. Hier wird zundchst nur weitgehend vom
offenen theologischen Dialog innerhalb der Kirche gesprochen, wihrend der pastoral-
theologische, gesellschafts- und kulturpolitische innerkirchliche Dialog im Hintergrund
bleiben soll3.

II.

Griinde fiir die Notwendigkeit des innerkirchlichen Dialogs

Ein offener Dialog innerkirchlicher Art ist moglich und notwendig. Zuniichst einmal:
Wenn die Kirche heute einen Dialog mit der Welt fiihren mufl, dann darf nicht tiber-
sehen werden, daf diese , Welt“ nicht einfach ,drauflen® ist, sondern in der Kirche
selbst gegeben ist, also der erste und vielleicht entscheidende Dialog mit der Welt ge-
rade der innerkirchliche Dialog ist.

Der innerkirchliche Pluralismus

. Welt* als Partner der Kirche fiir den heute notwendigen Dialog ist ja im urspriing-
lichsten Ansatz nicht erst dort gegeben, wo und weil sich weltanschaulich feste, nicht-
christliche Gruppen gesellschaftlich organisiert und so als Dialogpartner fiir die Kirche
konstituiert haben. Die Notwendigkeit eines Dialogs der Kirche mit der »Welt“4 er-
gibt sich im voraus zu solchen anderen formierten weltanschaulichen Gruppen aus dem
fast uniibersehbaren geistigen Pluralismus, der die Situation des heutigen Menschen
ist und der einerseits der Formation der Weltanschauungen und ihrer Triger voraus-
Jiegt, andererseits aber dem Glauben der Kirche nicht gleichgiiltig sein kann. Unter
dem so verstandenen geistigen Pluralismus® ist die Summe von Erfahrungen, Erkennt-
nissen, Antrieben und menschlichen Méglichkeiten auf allen Gebieten des menschlichen
Daseins gemeint, die durch folgende Eigentiimlichkeiten gekennzeichnet ist:

3 Nach dem Referat, das diesem Aufsatz zugrundeliegt, sprach iiber das Thema ,Dialog in der Kirche®
auch Frau Marianne Dirks. So konnte hier bewufit manches ausgeklammert werden.

4 Zur grundsitzlichen Notwendigkeit eines Dialogs der Kirche mit der Welt vgl. Handbuch der
Pastoraltheologie I1/1-2 (Freiburg 1966) II/1: 102 ff., 265 ff.; I1/2: 163 ff., 168 ff., 203-267.

5 Zum Begriff des Pluralismus vgl. ebd. IT/1: 210 ff., 248 ff., 261 ff.

6* ; 83



Karl Rabner

1. Sie ist so ungeheuer grofl und vielschichtig, dafl sie von einem einzelnen gar nicht
mehr iiberblidst, geschweige denn verwaltet und in ein einheitliches System integriert
werden kann®.

2. Sie entstammt den verschiedensten, auch nicht von vornherein integrierten Er-
kenntnis- und Erfahrungsquellen, deren Pluralitit von keiner apriorischen Wissen-
schaftstheorie adiquat iiberholt, systematisiert und so gegenseitig geordnet werden
kann.

3. Es gibt fiir diese Summe keinen einen und selben Triger, der autoritativ das
Ganze verwalten konnte (auch die Kirche nicht).

4, Alle Teile dieser amorphen Summe sind — wenn auch in verschiedener Weise und
in verschiedenem Grad — bedeutsam fiir die christliche Glaubensiiberzeugung; alle diese
Teile sind Faktoren des Weltbildes des Menschen von heute und seiner Selbstinter-
pretation, die wiederum die Situation seines christlichen Glaubens sind, an diesen Fra-
gen stellen und ihn in Frage stellen,

Die Welt dieses geistigen Pluralismus existiert auch in der Kirche. Denn ihre Glie-
der selbst leben in der Situation dieses geistigen Pluralismus. Und darum schon ist ein
innerkirchlicher Dialog notwendig. Die Situation einer geistig homogenen und leicht
iiberschaubaren Welt geht auch innerhalb der Kirche zu Ende. Es gab nach der Fran-
z6sischen Revolution und der kirchlichen Restauration seit der Mitte des 19. Jahr-
hunderts ein Jahrhundert lang — noch verstirks durch die Definition des Ersten Vati-
kanum — eine betrichtliche geistige Homogenitit in der katholischen Kirche, wenn
diese auch gewisse gettohafte Ziige trug: die Zeit der Neuscholastik in Theologie und
Philosophie, der Theorie eines material bis ins Detail ausgebauten Naturrechts, einer
uniform und zentralistisch regierenden romischen Gesamtkirchenregierung, einer ge-
meinsamen lateinischen Liturgie, eines gemeinsamen Kirchenrechts, demgegeniiber alles
Partikularkirchenrecht fast keine Rolle mehr spielte, des Versuchs, in der Kirche durch
kirchliche Standesorganisationen, durch Schulen, christliche Literatur usw. das christ-
lich-kirchliche Leben in allen Dimensionen mdglichst autark zu leben, die Zeit eines
relativ sehr homogen gesagten Nein zu vielem, was der Moderne teuer war, eine Zeit
des relativ weithin iiblichen Mifitrauens gegen Demokratie, gegen viele gesellschafts-
politische und wirtschaftspolitische Zukunftstendenzen, gegen Frauenemanzipation,
Frauenwahlrecht,moderne Exegese, Religionsgeschichte, unbefangen betriebene Dogmen-
geschichte und vieles andere.

Viel des Dialogs innerhalb der Kirche bedurfte es da nicht, weil alle schon ,einer
Sprache® waren und man sich darum apologetisch und defensiv nach auflen wandte.
Natiirlich hat sich da schon lange ein Wandel angebahnt, vor allem als nach dem Pon-
tifikat Pius’ X. und nach dem ersten Weltkrieg unter Benedikt X'V. der Integralismus
als kirchenpolitische Macht verschwand, der Schock des Antimodernismusstreites iiber-

6 Niheres mit Beispielen vgl. vom Verf.: Kleine Frage zum heutigen Pluralismus in der geistigen
Situation der Katholiken und der Kirche, in: Schriften zur Theologie VI 34-45.

84



Vom Dialog in der Kirche

wunden wurde und teilweise auch durch die Pipste selbst die Abkehr von dieser in
etwa integralistischen Haltung weg gefordert wurde (durch eine der modernen Exe-
gese wohlwollende Haltung, durch die Forderung der katholischen Aktion, durch die
Lateranvertrige, durch Duldung und dann Férderung der liturgischen und der dku-
menischen Bewegung usw.). Aber von den zwanziger Jahren bis zum Tod Pius’ XII.
war dieser langsame Wandel fiir das durchschnittliche Bewufitsein in der Kirche doch
noch weitgehend verdeckt durch das, was man einen gewissen ,Pianischen Monolithis-
mus“ 7 nennen kénnte.

Seit Johannes XXIII. und dem Zweiten Vatikanum ist es nun nicht mehr blof} fiir
ein paar tiefer Blickende, sondern fiir das durchschnittliche Sffentliche Bewuftsein in
der Kirche offenkundig geworden, dafl innerhalb der Kirche selbst jener geistige Plu-
ralismus eingestrémt ist und existiert, den wir vorhin kurz zu beschreiben suchten.

Man merkt deutlich, daB in der kirchlichen Theologie und Philosophie nicht mehr
bloR neuscholastisch gesprochen wird, sondern die Problematik und Terminologie der
modernen Philosophie eine Gegebenheit innerhalb der Kirche wurde, dafl die prote-
stantische Theologie nicht mehr bloR der Gegner ist, den man bekdmpft, sondern auch
der Partner, mit dem gemeinsam man vor den Fragen der heutigen geistigen Situation
steht und von dem man lernen kann. Man merkt plotzlich, dafl auch die katholische
Exegese in kritisch rationaler und historischer Methode an die Schrift herangeht und
so der Dogmatik ganz ungewohnte Fragen aufgibt, deren Beantwortung keineswegs
cinhellig ausfallt; man entdeckt, daff wir Katholiken unter uns keineswegs einig sind
iiber unzihlige Fragen tiefgehender Bedeutung hinsichtlich unserer Haltung in anthro-
pologischen, kulturellen, kiinstlerischen, staatspolitischen, wirtschaftspolitischen und er-
zieherischen Gebieten; man ist nicht mehr auf die eine und selbe Partei eingeschworen;
Kirchen und religidse Kunstwerke entstehen, die dem einen religiose Offenbarung, dem
andern ein Greuel sind; man ist sich nicht mehr einig, was ,christliche” Literatur und
Dichtung heute eigentlich sind oder sein sollen; was dem einen die notwendige zeit-
gerechte Interpretation des Dogmas ist, grenzt dem andern an Hiresie; was dem einen
selbstverstindlicher Lebensstil eines Christen von heute ist, erscheint dem andern als
kalter oder feiger Verrat an allen christlichen Idealen; man entdedst auf einmal, daf}
christliche, allseits bejahte Prinzipien nicht mehr so leicht und eindeutig, wie man
friiher meinte, konkrete Imperative hergeben, die ebenfalls von allen akzeptiert wer-
den. Kurz (wir haben nur einige wenige Beispiele genannt): die Welt eines geistigen
Pluralismus ist innerhalb der Kirche selbst gegeben. Und darum ist ein innerkirch-
licher Dialog unvermeidlich und notwendig, auch wenn wir es viel schwierigef und
mithsamer haben als zuvor, zumal dieser Dialog in mancher Hinsicht schwieriger ist
als ein Dialog mit der auerkirchlichen Welt, weil ein noch so liebevoll ausgetragener
Familienstreit seine eigene Schirfe und Bitterkeit hat, weil der innerkirchliche Dialog
unter pluralistischen Gréfen innerhalb des einen Raumes desselben christlichen Glau-

7 Zu diesem Begriff vgl. die Bemerkungen des Verf. in dieser Zschr. 178 (1966) 407.

85



Karl Rabner

bens und der einen gesellschaftlichen Organisation der Kirche gefiihrt werden mufl,
diese ,Enge® also manche Ausweichmdglichkeiten nicht bietet, die der Dialog nach
auflen hat.

Die Notwendigkeit gemeinsamen Bekennens und Handelns

Ein solcher innerkirchlicher Dialog einer Kirche von pluralistischer Geistigkeit ist
notwendig, auch wenn gar nicht erhofft, ja nicht einmal legitim angestrebt werden
kann, dafl durch diesen Dialog jedweder Pluralismus in der Kirche wieder iiberwun-
den werde. Denn die Christen der Kirche miissen sich untereinander helfen, mit dem
Pluralismus geistiger Wirklichkeiten, der in jedem einzelnen heute unintegriert gege-
ben ist, christlich fertig zu werden. Die Christen miissen sich gegenseitig helfen, die
Gefahren fiir die Reinheit und Wirkkraft (beides!) ihres Glaubens zu tiberwinden, die
mit diesem Pluralismus gegeben sind, gerade obwohl oder weil er ihrer weltanschau-
lichen, glaubensmifligen Entscheidung noch vorausliegt, in gewissem Sinn noch ,neu-
tral“ ist. Die Christen miissen ein gemeinsames Bekenntnis haben; obwohl dieses nicht
einfach identisch ist mit der Theologie, der reflexen Interpretation ihres einen Glau-
bens und Bekenntnisses, weil die Theologie gewifl viel ,pluralistischer” sein kann, so
bestehen doch so enge Beziechungen zwischen Glaube und Theologie, dafl diese beiden
Groflen nie adiquat voneinander unterschieden werden konnen. Theologie hat also
eine wirkliche Bedeutung der Hilfe und Gefahr fiir den Glauben selbst. Und darum
miissen die theologisch pluralistischen Christen wegen ihres einen Glaubens tiber ihre
Theologien reden, mindestens um sich in einem geniigenden Mafl dariiber zu ver-
gewissern, dafl die Einheit des Bekenntnisses trotz der Differenz der Theologien be-
steht, eine Tatsache, die heute viel schwerer feststellbar ist, als man bisher dachte.

Die Christen in der Kirche haben untereinander nicht nur theoretische Beziehungen.
Sie sollen selber christlich handeln, sie sollen Triger des einen aktiven Selbstvollzugs
der einen Kirche in den verschiedensten Dimensionen der Kirche nach innen und auflen
sein. Ein gemeinsames Handeln setzt aber angesichts der pluralistischen Voraussetzun-
gen bei den Handelnden einen Dialog voraus, in dem man sich nach Kriften auf ein
solches gemeinsames Handeln einigt. Dialog ist in der Kirche notwendig wegen der
Situation des pluralistischen Geistes innerhalb der Kirche.

Dialog als Voraussetzung amtlicher Entscheidungen

Um diese Notwendigkeit noch deutlicher zu sehen, muf} beachtet werden, dafl dieser
Dialog weder durch den Akt des Lehramtes noch durch den des Hirtenamtes allein
ersetzt werden kann.

86



Vom Dialog in der Kirche

In fritheren geistig mehr homogenen Zeiten konnte es so scheinen. An sich war es
auch frither nicht so. Denn neben dem Amt, seinen Entscheidungen fiir Lehre und Han-
deln gab es immer die unabwilzbare Initiative der einzelnen in der Kirche, die nie
blof Exekutoren eines Befehls von oben sind, gab es freie Charismen in der Kirche,
die sich ohne vorausgehende Autorisation durch das Amt in der Kirche auswirkten und
auswirken mufiten. Und beides gibt es und muf} es heute aus verschiedenen Griinden
in wachsendem Maf in der Kirche geben. Aber frither konnte es wenigstens so aus-
sehen, als ob die Akte des Lehr- und Hirtenamtes wenigstens weitgehend — trotz dia-
logischer Beratung vor amtlichen Entscheidungen, die es natiirlich in etwa immer gab —
ohne vorausgehenden Dialog getroffen wurden und getroffen werden konnten. Das
ist verstandlich. Die geistige Situation, innerhalb derer solche Entscheidungen getrof-
fen werden muflten, war verhiltnismdBig homogen; selbst die Widerspriiche darin
standen sich (wenigstens scheinbar) wie ein klares Ja oder Nein iiberschaubar gegen-
iiber; das Material der Entscheidung war tibersehbar und durch die schlichte Alltags-
erfahrung kluger, reifer Menschen leicht manipulierbar gegeben.

Heute ist das anders geworden: Der Gegenstand einer Entscheidung steht vor dem
Amt nicht mehr wie ein einfaches Ja oder Nein, dessen einen Teil man als die eigene
autoritative Lehre annimmt, um den andern Teil zu anathematisieren; es bieten sich
viele Modelle des mglichen Handelns an, die fast nicht mehr zu iibersehen und in ein
verstindliches Verhiltnis zueinander zu setzen sind; man ist nicht mehr geniigend
Linformiert* durch das, was einem ein normales Studium in der Zeit der Ausbildung
und die individuelle Lebenserfahrung bieten. Das Amt selbst setzt heute praktisch und
konkret fiir seine Entscheidung notwendig den Dialog voraus, der informiert, die
Theologien erst verstehen 138t, Erfahrungen und Tatsachen systematisch sammelt und
verarbeitet, Tendenzen in der Kirche, die ein Recht haben, erst deutlich zu sich selbst
bringt. Das, was man mit einem Sammelbegriff ,Dialog nennen kann, gehort heute
zu jenen geeigneten menschlichen Mitteln®, deren Anwendung die Kirche fiir die Ent-
scheidungen sogar des Lehramtes trotz des Beistandes des Geistes fiir notwendig er-
achtet hat und die natiirlich erst recht fiir eine sachgerechte Ausiibung des Hirtenamtes
unerldfllich sind.

Der Dialog kann die Entscheidung des Lehr- und Hirtenamtes in der Kirche nicht
ersetzen. Nicht bloR nicht, weil das Amt notwendig ist und seine eigene Funktion be-
hilt, sondern auch, weil der theoretische Dialog streng als solcher allein grundsitzlich
die Grenze zwischen Allgemeinem und Konkretem, Idee und Existenz, Mdglichkeit
und Wirklichkeit nicht iiberwinden kann. Aber umgekehrt setzt heute in unserer Situa-
tion, wie immer es auch frilher gewesen sein mag, das Amt und seine Entscheidung
auch auf dem Feld des Amtlichen selbst den Dialog als sachgerechtes Mittel der Fin-
dung der richtigen Entscheidung voraus und kann ihn nicht durch sich selbst ersetzen.

8 Vgl die Kirchenkonstitution ,Lumen Gentium® des Zweiten Vatikanischen Konzils, Nr. 25.

87



Karl Rabner

Die Bedeutung des Dialogs im nicht-amtlichen Raum

Damit soll nicht gesagt werden, dafl der innerkirchliche Dialog nur fiir die Vor-
bereitung der Entscheidungen des Amtes in der Kirche diene. Es gibt genug Dinge, die
Gegenstand eines Dialogs innerhalb der Kirche sein konnen, aber gar nicht unmittel-
bar in die Kompetenz des Lehr- und Hirtenamtes fallen?. Wie heute eine christliche
Literatur aussehen sollte, wie konkret die heutigen politischen Parteien christlich-
kritisch zu beurteilen sind, welche Schultypen bevorzugt werden sollen, ob das Huma-
nistische Gymnasium fiir uns heute noch ein Ideal sein miisse, wie man iiber modernste
Richtungen in der Kunst denken solle, wie man die Weimarer Republik zu beurteilen
habe usw., solche und tausend Zhnliche Fragen gehdren gewif} nicht direkt in die Kom-
petenz des kirchlichen Amtes, sind aber darum gewifl noch nicht Fragen, die blof im
allgemeinen Bereich des geistigen kulturellen Lebens liegen, in dem Christen und
Nichtchristen zusammenleben, sondern Fragen, die auch unter Christen als solchen im
Dialog bedacht werden sollten.

Das darf man sagen, auch wenn man der Meinung ist, daf} in solchen Fragen der
Christ sich unbefangen zundchst einmal am allgemeinen, profanen Dialog unter allen
beteiligen sollte. Die Christen sollen aber iiber solche Dinge auch untereinander spre-
chen, weil sie sich gegenseitig helfen sollen, unter dem kritischen Licht des Evangeliums
alle diese Wirklichkeiten selbst besser zu verstehen, weil sie nicht selten durch einen
solchen Dialog zu einem gemeinsamen Verstindnis und zu gemeinsamer Tat kommen
konnen, die auch dann Tat der Kirche als des Volkes Gottes sein kann, wo sie nicht
Tat des Amtes der Kirche ist. Bei solchen Fragen wird es sich oft herausstellen, dafl
man trotz des Dialogs verschiedener Meinung ist und bleibt. Hier gilt das Wort des
Konzilst?: ,,Oftmals wird gerade eine christliche Schau der Dinge ihnen eine bestimmte
Losung in einer konkreten Situation nahelegen. Aber andere Christen werden viel-
leicht, wie es hiufiger, und zwar legitim, der Fall ist, bei gleicher Gewissenhaftigkeit
in der gleichen Frage zu einem anderen Urteil kommen. Wenn dann die beiderseitigen
Losungen, auch gegen den Willen der Parteien, von vielen andern sehr leicht als ein-
deutige Folgerung aus der Botschaft des Evangeliums betrachtet werden, so miifite doch
klar bleiben, dafl in solchen Fillen niemand das Recht hat, die Autoritit der Kirche
ausschlieflich fiir sich und seine eigene Meinung in Anspruch zu nehmen. Immer aber
sollen sie in einem offenen Dialog sich gegenseitig zur Klirung der Frage zu helfen
suchen; dabei sollen sie die gegenseitige Liebe bewahren und vor allem auf das Gemein-
wohl bedacht sein.®

Auch der so scheinbar ohne Ergebnis bleibende Dialog in der Kirche hat seine
Frucht: bei gutem Willen auf allen Seiten erzieht er zu intellektueller Bescheidenheit

9 Zu dieser Problematik vgl. Nizheres bei K. Rahner, Grenzen der Amtskirche, in: Schriften zur
Theologie VI 499-520.
10 Pastoralkonstitution ,Gaudium et Spes® des Zweiten Vatikanischen Konzils, Nr. 43.

88



Vom Dialog in der Kirche

und Vorsicht, er informiert, bereichert und nuanciert doch meist auch die verschieden
bleibenden Meinungen und Haltungen. Es kann auch oft so sein, dafl sich — eben auch
mittels des Dialogs — herausstellt, welches in der Kirche die Gruppe ist, deren Ansicht
und Haltung, obzwar unter Widerspruch der andern, in der konkreten Entscheidung
und Tat sich durchsetzt und die gegenteilige Meinung zu Machtlosigkeit und Unwirk-
samkeit zwingt. Auch das gehort nun einmal zum Leben, das in Geduld anzuneh-
men ist.

Als Triger solchen innerkirchlichen Dialogs sind die verschiedensten Groflen in
mannigfaltigsten Kombinationen denkbar und aufgerufen: einzelne, auch untereinan-
der; formelle und informelle Gruppen in der Kirche; Amtstriger, Laien, Fachtheologen;
institutionell beauftragte Wortfiithrer, frei, eventuell ,charismatisch®, aus eigener Ini-
tiative sich zu Wort Meldende; ja selbst solche Nichtkatholiken oder Nichtchristen, die
in den innerkirchlichen Dialog einbezogen werden, weil sie ,fachlich® zu diesem inner-
kirchlichen Dialog Wichtiges, ja vielleicht Unersetzliches an Informationen oder sonsti-
gen Voraussetzungen des Dialogs beizutragen haben.

III.

Institutionalisierung des innerkirchlichen Dialogs

Man kommt heute ohne eine gewisse Institutionalisierung des Dialogs nicht mehr
aus. Nicht als ob dem Dialog das Freie, das Unerwartete, Improvisierte, das ihm we-
sentlich ist, soll er nicht zu biirokratischer Vorberatung von Amtsentscheidungen ent-
arten, genommen werden diirfte. Die Institution soll vielmehr gerade die Voraus-
setzung schaffen, dafl man sich frei zu Wort melden kann, daf die Notwendigkeit des
Dialogs nicht im konkreten Fall iibersehen, vergessen oder der Dialog, weil unbequem,
absichtlich iibergangen wird.

Sind die bestehenden kirchlichen Institutionen dialogfihig?

Solche Institutionen der konkreten Erméglichung des Dialogs sind zum Teil schon
gegeben, miissen aber daraufhin iiberpriift und gegebenenfalls verbessert werden, da-
mit der Dialog wirklich moglich ist. Bei solchen schon bestehenden Institutionen kommt
es vor allem darauf an, daB ihre Fithrungen sich dem Dialog wirklich stellen, ihn nicht
abwiirgen oder manipulieren, dafl sie andere Meinungen mit Respekt und Geduld zu
Wort kommen lassen, echte und mutige Dialogpartner, die etwas zu sagen haben, selber
suchen und sie nicht durch , Pro-forma-Reprisentanten® ersetzen, wirkliche Laien von
hervorragender beruflicher Kompetenz heranzichen und ermuntern, und nicht Laien,
die aus threm Laientum ein kirchliches Hobby oder ein Kirchenamt machen, dafl sie die

89



Karl Rabner

dufleren Umstinde fiir den Dialog mit Vermeidung iiberfliissiger Kirchenamtlichkeit so
gestalten, dafl wirklich offen geredet werden kann.

Auf diese ,Dialogfahigkeit® miifiten alle diese schon bestehenden Institutionen
immer wieder iiberpriift werden, angefangen von der Bischofskonferenz und den
Didzesansynoden, den Ordinariaten und Domkapiteln, den Fihrungsgremien der
Standesorganisationen, dem Zentralkomitee der deutschen Katholiken bis zu Dekanats-
konferenzen, Laienriten, Pfarrausschiissen, Rundfunkbeiriten, katholischen Akade-
mien und so weiter. Man kann Geist nicht durch Institutionen und Paragraphen er-
setzen!!, Aber soll der Geist nicht verwehen, mufl er auch in den Institutionen wehen
und darin gefordert werden??, der Geist der Liebe zu Gott und Jesus Christus, der
Geist der Briiderlichkeit, des gegenseitigen Respekts, der Geduld, des Aufeinander-
hérens, der Freiheit, der Absage an klerikale und laikale Uberheblichkeit, der Selbst-
kritik und Bescheidenheit, des Mutes zur Kontinuitit des Geschichtlichen und zum
Wagnis des noch unerprobten Neuens,

Uber solche schon bestehende Institutionen hinaus wiren aber vermutlich einige
weitere als konkrete Realisation des innerkirchlichen Dialogs nétig. Vielleicht darf ich
mir erlauben, zwei zur Diskussion zu stellen.

Theologisches Gesprichsforum zur Beratung des Episkopats

Fachtheologen stehen natiirlich immer schon durch ihre Biicher, Aufsitze, Diskussio-
nen auf Tagungen, in Einzelgesprichen mit mehr oder weniger Eifer und Erfolg im
Dialog miteinander. Aber ich meine, daf§ ein ernsthaft institutionalisiertes und richtig
zusammengesetztes Gremium von Fachtheologen zur Information und theologischen
Beratung des deutschen Episkopats fiir die sach- und zeitgerechte Wahrnehmung des
bischtflichen Lehramtes dringend notwendig ist und fehlt. So etwas ist dringend not-
wendig: Der Episkopat kann sein Lehramt heute weniger als je auf Rom und seine
Instanzen allein tibertragen. Er mufl es selbst wahrnehmen, was ja auch in dem Brief
Kardinal Ottavianis an den Weltepiskopat deutlich wird!4, Diese seine Lehraufgabe,
die heute zum Teil ganz neue Gestalt annechmen mufl und nicht mehr blof in Appro-

11 Vgl. dazu K. Rahner, Losche den Geist nicht aus, in: Schriften zur Theologie VII (Einsiedeln 1966)
77-90. :

12 Dafiir, daf der Geist auch von sich selbst her nach der Institution verlangt, vgl. K. Rahner in:
Schriften zur Theologie VI (Einsiedeln 1965) 359 ff. — Charismen konnen auch in den Trigern des Amtes
wirken, vgl. K. Rahner, Zur theologischen Problematik einer »Pastoralkonstitution®, in: Volk Gottes.
Festschrift fiir Josef Hofer, hrsg. von R. Biumer - H. Dolch (Freiburg 1967); K. Rahner, Vom Sinn des
kirchlichen Amtes (Freiburg 1966) 33 ff.

13 Hinsichtlich des Mutes zum Neuen vgl. K. Rahner in: Handbuch der Pastoraltheologie I1/1, 274-276;
Im Heute glauben (Einsiedeln $1965) 24 ff,, 32 ff. und die in Anm. 11 genannte Abhandlung.

14 Vgl. dazu K. Rahner, Kirchliches Lehramt und Theologie nach dem Konzil, in dieser Zschr. 178
(1966) 404420, bes. 411 f.

90



Vom Dialog in der Kirche

bation von Katechismen, Hirtenbriefen, lehrpolitischen Mafnahmen wie Approbation
oder Ablehnung von vorgeschlagenen Professoren und Vorzensur von Biichern be-
stehen wird, kann aber der Episkopat heute nicht mehr blo auf Grund der fritheren
theologischen Ausbildung der einzelnen Bischdfe, durch Beratung untereinander und
durch zufillige und subjektive Auswahl einzelner theologischer Berater wahrnehmen.
Dafiir ist die heutige theologische Situation viel zu schwierig, komplex und uniiber-
sichtlichts. Die notwendigen lehramtlichen Erklirungen und Mafinahmen des Episko-
pats — und solche werden unvermeidlich auf den Episkopat zukommen — bediirfen
heute griindlicher theologischer Vorbereitung, schon damit das notige Informiertsein
iiber die theologischen Richtungen, Ansichten, Differenziertheiten der Probleme usw.
gegeben ist.

Dafiir ist aber ein Gremium von Fachtheologen notwendig, das objektiv und repra-
sentativ zusammengesetzt und zu einem echten, offenen Dialog fihig und willig ist.
Das ist notwendig, auch wenn ein solches Gremium die (wenn man so sagen will) lehr-
politische Entscheidung des Episkopats in der Ausiibung seines Lehramtes diesem
weder abnehmen kann noch darf. Ein solches, dafiir geeignetes Gremium eines fach-
theologischen Dialogs existiert aber nicht. Natiirlich lassen sich die Bischtfe informieren
und beraten, rufen auch unter Umstinden fiir bestimmte Fragen kleine Theologen-
kommissionen zusammen. Es entzieht sich meiner Kenntnis, wieweit die bischtfliche
Kommission fiir die Glaubenslehre bei der deutschen Bischofskonferenz schon ,Periti®
in rechter Auswahl und gentigender Zahl zur Beratung und Vorbereitung ihrer Be-
schliisse besitzt. Aber selbst wenn es so etwas schon gibt, mochte ich bezweifeln, dafl
diese Theologenkommission an Zahl, durch richtige Vertretung aller dabei in Frage
kommenden theologischen Disziplinen, wissenschaftliche Autoritiit usw. schon so ist,
daR sie den Anforderungen, die an sie gestellt werden miissen, wirklich voll entspre-
chen lann. Fin solches Gremium diirfte auch keinen ,geheimen Kabinettsrat* bilden,
miifite vielmehr bekannt sein und mit den Namen der betreffenden Theologen auch
in der Offentlichkeit fiir das einstehen, was es tut, auch wenn es sich hier nur um eine
Beratung und ein ,Studium® handelt.

Beratungsgremium in kultur- und staatspolitischen Fragen

Es gibt zwar in Deutschland viele Gremien und Institutionen, in denen iiber kultur-
und staatspolitische Fragen ein Dialog méglich ist: die dafiir in Frage kommenden
Verbinde, die katholischen Akademien, der Zentralausschufl der deutschen Katholi-
ken, die Katholikentage, die entsprechenden Zeitschriften usw. Dennoch méchte ich be-
zweifeln, daf diese Moglichkeiten fiir die theologische Vorarbeit geniigen, die fiir die

15 Zyr unmittelbaren theologischen Situation heute vgl. ebd. 406—411, 412 £. u. 6.

91



Karl Rabner

Haltung und die Entschliefungen des deutschen Episkopats erforderlich ist. Einerseits
haben alle diese Gremien ja keinen institutionellen Zusammenhang mit den Kommis-
sionen der deutschen Bischofskonferenz fiir solche Fragen, und andererseits bezweifle
ich, dafl diese bischoflichen Kommissionen selbst jenen dialogisch arbeitenden Kreis
von Fachleuten — was Zahl, Kompetenz, gleichmiflige Reprisentanz usw. angeht — bei
sich haben, der notwendig ist. Vielleicht bin ich nur schlecht unterrichtet. Aber ich
frage mich, ob z. B. das Problem der konfessionellen Schule oder die Dringlichkeit des
in Deutschland wiinschenswerten Mischehenrechts in dem dialogisch arbeitenden Gre-
mium besprochen werden, das die Entscheidungen der Bischofskonferenz vorbereiten
kann, oder ob die Bischife auch heute noch in einer paternalistischen Weise mit zu-
fillig und etwas willkiirlich hinzugezogenen Beratern arbeiten, was heute bei der
Schwierigkeit und Vielschichtigkeit der Fragen und bei der Notwendigkeit, die Rich-
tigkeit der Entscheidungen auch vor der Offentlichkeit {iberzeugend zu vertreten, ein-
fach nicht mehr geht. Man muf} auch bedenken, dafl die Faktizitit der bestehenden
Meinungen iiber bestimmte Fragen nach Gewicht und Entschiedenheit ihrer Anhinger
selbst wieder einen Posten in der Meinungs- und Entschlufibildung des Episkopats bil-
den kann und eventuell bilden muf, wenigstens in Fragen, die allein vom Dogma her
nicht eindeutig entschieden werden kénnen.

IV.

Dialog und Lebramt

Es sei nun noch einiges zu sagen versucht zu Wesen und Grenzen des innerkirch-
lichen Dialogs iiber theologische Fragen im engeren Sinn, also iiber bibeltheologische,
dogmatische, moraltheologische Probleme. Dieser Dialog ist heute notwendig. Warum,
das ist der Sache nach schon gesagt worden: Es gibt auch im Gebiet der eigentlichen
Theologie die Situation des geistigen Pluralismus; die Vielzahl der theologischen Er-
kenntnisquellen und Methoden ist von einem einzelnen heute nicht mehr beherrsch-
bar; die Theologie mufl notwendig in einem Dialog mit den iibrigen geistigen Mich-
ten der Zeit stehen; diese selbst aber sind so vielfiltig, daf} der Dialog eine schwere
innertheologische Situation schafft; es gibt praktisch keine einheitliche theologische Be-
griffssprache mehr und es kann sie nicht mehr so leicht geben, soll die Theologie der
Verkiindigung des einen Evangeliums an diese so heterogene, pluralistische geistige
Welt von heute dienen; es gibt keinen Theologen mehr, der auch nur in einem einzel-
nen theologischen Fach umfassend Methodik, Quellen, Probleme, Ergebnisse dieses
einen Fachs beherrscht: jeder mufl immer mehr von etwas wissen, und dadurch wird
dieses ,etwas®, woriiber er moglichst alles wissen sollte, immer beschrinkter. Team-
work und Dialog sind auch in der Theologie notwendig.

92



Vom Dialog in der Kirche

Grenzen des Dialogs

Nun ist aber die Theologie nicht um ihrer selbst willen da, sondern hat der Kirche,
ihrer Verkiindigung und dann auch ihrem Lehramt zu dienen. Von daher ist sie auch
normiert. Der innertheologische Dialog mufl darum von der Kirche gewiinscht und
gefordert werden, und er selbst muf sich seiner letzten Aufgabe im Dienst der Kirche
bewuflt bleiben. Er darf die Aufgabe des Lehramtes in der Kirche nicht ersetzen, die
Autoritit der Kirche in ihrem Amt nicht verdringen wollen!®. Der Dialog darf die
Kirche nicht in einen Debattierklub verwandeln. Ein innerkirchlicher theologischer
Dialog hat sein wahres Wesen nur unter bestimmten Voraussetzungen: die Redenden
miissen sich alle unter die Heilige Schrift stellen, sie wirklich horen, selbst dort, wo
sie diese auslegen und iibersetzen; das Dogma mufd eindeutige Richtschnur bleiben und
nicht als unverbindliches ,Interpretament® wegdisputiert werden; das gilt auch da,
wo das Dogma (in einem weiteren Sinn) der Auslegung und Deutung bedarf, wo es
nicht einfach irreformabel ist, aber als authentische Erklirung des Lehramts entspre-
chend dem Grad der jeweiligen und gewif} gestuften Verbindlichkeit ernst genommen
werden mufl; von der Lehre der Kirche her und auf sie hin mufl die eigene, notwen-
dige, unvermeidliche und auch berechtigte theologische Subjektivitdt immer wieder
ernsthaft neu durchdacht werden, auch wo es unbequem und schmerzlich sein mag: sie
muf in das grofere Glaubensbewufltsein der Kirche eingeborgen werden, wie es jetzt
ist und auch autoritativen Ausdruck und konkrete Macht in der Lehre des Lehramtes
findet. Alles andere mag tiefsinnig, aufregend und geistesgeschichtlich bedeutsam sein,
ein innerkirchlicher theologischer Dialog wire es nicht.

Darum kann es ein innerkirchlicher Dialog nicht als wesenswidrig empfinden, wenn
er hinsichtlich einer bestimmten Frage nicht endlos weitergeht, sondern in gewissem
Sinn durch einen Spruch des kirchlichen Lehramtes beendet wird. Dieser mag einen
weiteren Dialog erdffnen und sogar notwendig machen; der neue Dialog ist aber nur
ein innerkirchlicher theologischer Dialog, wenn er den neuen Spruch des Lehramtes als
Ausgangspunkt und verpflichtende Norm — je in dem vom Lehramt gewollten Grad
der Verbindlichkeit — eindeutig und gehorsam voraussetzt.

Es mag sein, dafl Bischofe — fachtheologisch-wissenschaftlich gesehen — von einer
theologischen Frage nicht viel verstehen. Es ist richtig, dafl sie in einem solchen Fall
direkt oder indirekt die ndtige Information von den wissenschaftlichen Fachleuten zu
beziehen sittlich verpflichtet sind, falls sie eine Entscheidung in der betreffenden Frage
treffen wollen oder miissen. Das #ndert aber — eigentlich theologisch gesehen — nichts
daran, daf sie als Bischdfe und nicht die Theologen die eigentlichen ,Richter” in Glau-
bens- und Sittenfragen sind, wenn ein Spruch um der Einheit des Bekenntnisses in der
Kirche und der Reinheit des Glaubens willen notwendig ist. Es ist sogar menschlich

16 Als Versuch einer grundsitzlichen theologischen Klirung in dieser Hinsicht vgl. K. Rahner, Vom
Sinn des kirchlichen Amtes (Freiburg 1966).

93



Karl Rahner

gut, dafl es so ist: Fachleute und Spezialisten sollen beraten, aber andere entscheiden
lassen, die unbefangen das Ganze der Wirklichkeit zu sehen vermdgen.

Das alles ist an sich eine katholische Selbstverstindlichkeit. Aber es scheint an der
Zeit, diese Binsenwahrheit als nicht zu selbstverstindlich klar zu betonen. Sie wird
auch bei uns in Deutschland im miindlichen und im geschriebenen Dialog nicht mehr ge-
niigend respektiert. Das bischdfliche Imprimatur ist heute auch keine sichere Garantie
mehr dafiir, daf} diese Selbstverstindlichkeit wirklich beachtet wird??.

Pflichten des Lehramtes

Das ist die eine Seite. Andererseits aber ist zu sagen: die Autoritit des Lehramtes kann
den theologischen Dialog nicht ersetzen; denn er gehort heute zu den notwendigen, fiir
das Lehramt selbst sittlich gebotenen Mitteln, durch die das Lehramt seine eigenen
Entscheidungen vorbereiten und reifen lassen muf. Damit ist noch nichts iiber die ge-
nauere Frage vorentschieden, wie dieser notwendige theologische Dialog konkret aus-
sehen, eventuell reflex organisiert und sogar institutionalisiert werden muf. Das ge-
nauer festzulegen, ist gewiff zum Teil Sache des Lehramtes selbst. Die Erfiillung die-
ser seiner Pflicht festzustellen und zu beurteilen, ist in letzter Instanz nochmals Sache
des kirchlichen Lehramtes. Das verbietet wiederum nicht die historisch fundierbare
Meinung, dafl auch bis in die allerjiingste Zeit das kirchliche Lehramt diese Ermég-
lichung und Forderung des theologischen Dialogs vor seinen Entscheidungen nicht
immer in jeder wiinschenswerten oder n&tigen Weise geleistet hat.

Wo es sich um letzte definitorische Glaubensentscheidungen handelt, bewahrt der
Geist das Lehramt auch in solchem Fall vor einem eigentlichen Glaubensirrtum, ohne
daff dadurch die Versdumnisse als solche legitimiert werden. Bei einer zwar refor-
mablen, aber autoritativen Lehrentscheidung kann aber durch solche Versiumnisse die
Entscheidung selbst fehlerhaft, verkiirzt und reformbediirftig werden und so hinter-
drein zu schwierigen Situationen und zu einem faktischen Schwund echter Willigkeit
der Lehrautoritit der Kirche gegeniiber fithren®, Ich glaube, manche Lehriuflerung
Pius’ XII. wire in Form und auch Inhalt anders ausgefallen, wenn ihr ein geniigender,
offener und freier theologischer Dialog tiber die betreffende Frage vorausgegangen
wire. Es gibt ja auch keinen Zweifel, daff Paul VI. den theologischen Dialog zur Vor-
bereitung lehramtlicher Entscheidungen (oder zur Entscheidung, nicht zu entscheiden,
was auch ein gewichtiger Akt des Lehramtes sein kann) ernsthafter einschaltet als in

17 Dazu K. Rahner in dieser Zschr. 178 (1966) 414 f.

18 Eine verantwortungsbewufite und glaubwiirdige Theologie von heute wird sich immer mehr der
eigenen Geschichtlichkeit bewufit werden miissen, ohne an Verpflichtungscharakter im wesentlichen zu
verlieren. Vgl. dazu die in Anm. 2 genannte Literatur.

94



Vom Dialog in der Kirche

den vorausgehenden Jahrzehnten, auch wenn er sich dadurch selbst — duflerlich ge-
sehen — seine Situation erschwert!?,

Man kann nur wiinschen, daf die Bischfe diesem Beispiel folgen, gerade weil auch
sie eine Lehrautoritit haben, sie auch wahrnehmen miissen und heute weniger als noch
vor wenigen Jahren durch die pipstliche Autoritit allein diirfen ersetzen lassen. Wie
im konkreten Fall der Dialog der Theologen und die Autoritit des Lehramtes sich zur
Einheit des Vorgangs der Wahrheitsfindung und Wahrheitsvertiefung zusammen-
schliefen miissen, wann der Dialog weiterdauern, wann und wie er durch eine lehr-
amtliche Erklirung in etwa abgeschlossen werden soll, wann das Lehramt den Mut
des Schweigens, wann den Mut der Entscheidung haben mufl, das alles ldfic sich kon-
kret nicht aus den allgemeinen Prinzipien iiber das Verhiltnis der beiden Groflen
deduzieren. Hierin ist immer aufs neue das Konkrete in einer Entscheidung zu suchen,
die letztlich nicht theoretisch, sondern nur handelnd gefillt werden kann, aber auf
allen Seiten Glaube, Mut, Demut und den Willen erfordert, die Wahrheit in Liebe
zu tun.

Die Erkenntnis, daf} der Dialog sein notwendiges Wesen, aber auch seine Grenzen
und seine Verwiesenheit in das Ganze des kirchlichen Glaubensvollzugs hat, soll aber
gerade zum Dialog, zur dafiir erforderlichen Geduld, zum Hinh6ren und zum Ernst-
nehmen des andern ermutigen, verpflichten und den Dialog davor bewahren, zum Ge-
schwiitz zu entarten, in dem sich nur respektlose Besserwisserei und Voreiligkeit zu Ge-
hér bringen. Der Dialog muB sich bewufit bleiben, dafl er in der heiligen Kirche der
Siinder geschieht, daf er dem Heil dienen soll, vor Gottes Gericht sich wird verant-
worten miissen2?, Weifl er das, dann soll er in der Kirche mutig gefiihrt werden. Denn
er ist heute notwendig.

19 Das wichtigste Beispiel ist die Kommission fiir das Studium des Bevolkerungswachstums, der Fami-
lie und der Geburtenhiiufigheit; auch ist bekannt, daf der Papst zur Orientierung in anderen theologi-
schen Fragen sich der Beratung verschiedener Gremien bedient (vgl. das zwar inoffizielle, aber doch in
beratender Funktion arbeitende Symposion iiber Erbsiinde und Evolution in Nemi bei Rom im Juli 1966).

20 Will ein Dialog wirklich ernsthaft sein, ist er sich bestimmt der stindigen Gefahr des Abgleitens
in die Zweideutigkeit und das Geschwitz bewufit. In einer anderen geistesgeschichtlichen Situation wird
die biblische Mahnung wieder sehr dringlich, dal der Mensch iiber jedes unniitze Wort Rechenschaft ab-
legen mufl.

95



