Angelus Hauflling OSB
Die Konzelebration

Ein Modellfall der Liturgiereform

Wird der durchschnittliche Katholik gefragt, wo das Konzil Neues brachte, wird er
wahrscheinlich auf die Feier der Liturgie verweisen. Dort ist einiges anders geworden
(freilich im Grunde auch noch nicht sehr viel). Die liturgischen Anderungen und Neue-
rungen haben die Aufmerksamkeit der Katholiken in so groflem Ausmafl auf sich
gezogen, dafl man zweifeln mufl, ob auch der Zusammenhang gesehen wird, der nach
Wunsch und Hoffnung des Konzils zwischen den Anderungen liturgischer Formen und
der Gesamtreform der Kirche und des Glaubensbewufitseins der Christen walten soll.
Denn es wire wenig geindert, wiirde nur eine iiberkommene Form neu hergerichtet
oder ausgetauscht.

Die liturgischen Reformen sollen gar nicht das Bedeutsamste der Konzilsarbeit sein.
Vielmehr hat das Konzil ,,sich zum Ziel gesetzt, das christliche Leben unter den Gliu-
bigen mehr und mehr zu vertiefen® (Liturgiekonstitution, Art. 1). Alles Reformieren
an der Liturgie soll dieses Programm fordern und darstellen. Wird dieser Zusammen-
hang nicht beachtet und werden die Reformen nicht als Zeichen angenommen, die der
Glaubenserneuerung der Kirche (und somit einer tieferen, ,besseren® Gottesverehrung)
Ausdruck geben sollen, miissen die liturgischen Reformen in ein bedenkliches Zwielicht
geraten und als Marotten von Spezialisten erscheinen, nicht als Hilfe fiir die Erneue-
rung und Stirkung des Glaubens. Mag dann das einmal Verfiigte auch lustlos hin-
genommen werden, so lehnen es doch viele innerlich (und oft nach auflen hin) ab und
meinen, bisher inniger gebetet und die Nihe des Herrn erregender verspiirt zu haben.

Die Liturgiereform meint also den Glauben der katholischen Christen. Weil sie das
Innere beriihrt, setzt sie innere Bereitschaft voraus. Bereitschaft bringt der Mensch des
kritischen Zeitalters nur dort mit, wo er verstehen kann. Verstindnis aber verlangt
den Aufweis dessen, was dem Wesen entspricht.

Die Konzelebration im Rahmen der Liturgiereform
Fiir die Konzelebration, also die gemeinsame Feier ein und derselben Eucharistie
durch eine Mehrzahl von Priestern, trifft das alles in eminentem Sinn zu. Diese Form

der Mefifeier hat das Konzil (wieder) eingefiihrt (Liturgiekonstitution, Art.57 f.);

334



Konzelebration

sie soll fortan (wieder) ein normales Vorkommnis im lateinischen Ritus sein. Dennoch ist
dieses Stiick der Reform nicht tiberall mit Verstindnis begriilt worden, Es hatnicht den
Anschein, als sei die Praxis des Klerus einheitlich der Konzilsanregung gefolgt, oder
als seien sich die katholischen Christen schon bewuflt geworden, was eigentlich anders
geworden ist. Vielerorts steht man der Konzelebration im Grunde fremd gegeniiber.

Nun zeigt allerdings kaum ein anderes Objekt der Liturgiereform die Problematik
der Erneuerungsarbeit so bald und klar wie die Konzelebration. Die Liturgie, in Jahr-
hunderten gewachsen, dann lange Jahrhunderte mit Eifer unversehrt weitergetragen,
ist in dieser geschichtlich bestimmten Gestalt die Heimat vieler geworden. Geschicht-
lich bedingt sind an ihr nicht bloff die Formen und Formeln, auch nicht blof die Vor-
aussetzungen der Theologie- und Frommigkeitsgeschichte, die die Riten und Texte im
ganzen und einzelnen mitformten. Auch die Mentalitit vieler ist von dieser so ge-
wordenen Gestalt geprdgt. Man kennt sie, liebt sie vielleicht, weifl jedenfalls in ihr
den Zugang zu dem gedffnet, wohin alle Formen fiithren sollen: das Heil Gottes in
unserer Begnadung durch Christus. Kein Wunder, daf} Anderungen der Formen das
Herz treffen und auf Mifimut oder gar heimlichen Widerstand stoflen konnen. Denn
diese Formen sind Heimat der Frommigkeit geworden. Da geniigt nicht die Berufung
auf das abstrakte ,Wesen der Sache, um notwendige Anderungen iiberzeugend auf-
zZuweisen.

Die Liturgiereform des Konzils will den Glauben frdern. Dabei erprobt sie un-
beabsichtigt, aber unausbleiblich zunichst dessen Willigkeit. Darum bedarf es hier von
seiten aller der geduldigen Einiibung in den Ursprung der Stiftung, die der Kern der
Liturgie ist. Man mufl den Mut finden, iiber die in einer langen Geschichte gewordenen
Formen und Axiome hinweg in christlicher Hoffnung ein Neues zu wagen, und darf
dann doch nicht dem Irrtum verfallen, es sei schon alles getan, weil ein neuer Ritus,
mit Anstrengung ausgearbeitet, perfekt und logisch begriindbar scheint. Auch in der
Gestaltung ihrer Riten bleibt die Kirche immer unterwegs. Denn ,bis es . . . einen neuen
Himmel und eine neue Erde gibe, . . . trige die pilgernde Kirche in ihren Sakramenten
und Einrichtungen, die noch zu dieser Weltzeit gehdren, die Gestalt dieser Welt, die
vergeht® (Kirchenkonstitution Art. 48).

Die eine Eucharistiefeier

Die Konzelebration ist eine Fucharistiefeier. ,Am Vortag, ehe er in die Passion
eintrat“ (Romischer Meflkanon), stiftete der Herr die Eucharistie als einen Auftrag
an jene Zwolf, die bis zu seiner zweiten Ankunft fiir das Zeugnis seines Werkes die
mafligebende Sorge tragen sollen. Das Werk Jesu Christi ist die freie Hingabe seines
Lebens in den Tod, der, weil vom Vater in der Auferstehung angenommen, der Welt
das wahre Leben spendet. Das ganze Erdenleben hindurch im Gehorsam durchgeiibt

335



Angelus Hiufling

und am Kreuz zum unwiderruflichen geschichtlichen Ereignis geworden, bleibt diese
Hingabe heilbringende Gegenwart in der Stiftung der Eucharistie. Die Eucharistie ist
die Mitte der Gemeinschaft der Kirche. Hier gedenke sie des Herrn und spricht in
Vollmacht das wirksame Wort, dafl der Herr, verborgen, aber wirklich, zur Speise
und zum Trank der Seinen wird und so in ihrer Mitte als ihr Heil lebt.

Die Opferhingabe des Herrn bleibt also in der Eucharistie heilbringende Gegen-
wart. Sie bringt aber nicht nur einen diirftigen Anfang des Heils, sondern wirkt in
der Verborgenheit des Zeichens schon die Vollendung. Schon jetzt bereitet sie an denen,
die in glaubiger Hingabe das Sakrament feiern, den Leib des Herrn ,zur Rechten des
Vaters“, Wie es Eucharistiefeier nur in der Kirche der Nachfolge apostolischer Voll-
macht gibt, wirke sie auch als erste Gabe die Einheit der Jiinger Christi untereinander,
den Leib Christi als das grofle Heilsmysterium. Deswegen sahen die Viter und die
groflen mittelalterlichen Theologen in der inneren Einheit der Kirche die erste Wir-
kung des Sakraments. Nicht als isolierter einzelner findet der Christ in diesem Sakra-
ment sein Heil und seinen Gott, sondern der Herr erldst ihn aus seiner Vereinsamung
und fithrt ihn in jene Gemeinschaft der Gottesfamilie ein, die er am Ende der Zeit dem
Vater als seinen vollkommenen Leib darbieten und als sein Reich iibergeben wird.

Es laflt sich noch mehr und tieferes von der Eucharistie sagen. Aber die eben ge-
botene Skizze zeigt doch das hier Wesentliche. Was folgt aber daraus fiir die Praxis
der Meffeiern? Ganz sicher zunichst das eine: die Kirche mufl schon in der Gestalt
ihrer Feier sichtbar werden lassen, was im Sakrament an ihr geschieht, Sie muf sich
in einer Feier zur einen Gemeinde Christi sammeln, wo immer eine zeitliche und 6rt-
liche Einheit mdglich ist und zum Zeugnis dient. Alle, die sich am gleichen Ort und
zur gleichen Zeit zu Christus als ihrem lebenspendenden Herrn bekennen, ,konzele-
brieren®, sind zusammen als die eine Gemeinde Christi berufen. Dem einen Herrn
entspricht die eine Feier, dem einen Heilswerk die in eins gesammelte Danksagung.
Eine Aufspaltung der Liturgie in gleichzeitig nebeneinander laufende Feiern verdecks
das Wesen des Sakraments. Die wesenhafte Einheit der Feier ist so ausnahmslos, wie
eben ausnahmslos alle den Zugang zum Heil und zum gottlichen Leben nur dem Ge-
dachtnis des Herrentodes verdanken.

Jene, die in Nachfolge der Apostel die Obsorge fiir die Feier tragen und die Voll-
macht zum sakramental wirksamen Wort haben, also die Vollmitglieder des Klerus,
die Bischofe und ,Altesten® (Presbyter, ,Priester®), sind ebenso Schuldner des Heils-
todes Christi und ebenso eingefordert, sich das Heil als Glieder des Leibes Christi
geben zu lassen wie alle anderen Berufenen. Auch fiir sie gilt dann die Pflicht zur einen
Feier. Verschieden ist nur die Weise, wie in der liturgischen Feier die Anteilnahme am
Herrn sichtbar und betdtigt wird. Die Feier selbst aber dient dem ganzen Leib der
Kirche und hat fiiglich diesen sichtbar zu machen. So stellt es auch das Konzil fest
(Liturgiekonstitution, Art. 26 f.).

Wer sich also auf das ,Wesen der Sache® berufen will, ist mit unserer Frage gleich
zu Ende. Es ist evident, dafl eine ,private Eucharistiefeier eines einzelnen Priesters

336



Konzelebration

ohne Riicksicht auf die Gemeinde sinnwidrig ist und nicht gerechtfertigt werden kann.
Das Sakrament erscheint da grundsitzlich in der Gestalt eines individualistischen Mif3-
verstindnisses, das dringend korrigiert werden miifite. Wo ein Priester an einer ge-
meinsamen Eucharistiefeier teilnehmen kann, mufl — so soll man doch meinen — eine
»Privatmesse® gerade gegen das rechte Verstindnis der Messe zeugen.

Vorurteile aus der Tradition

Allein, wir sagten schon, dafl die Berufung auf das ,, Wesen der Sache® oft dort nicht
gentigt, wo eine lange Geschichte Formen der Gestaltung vorgegeben und dem Ver-
stindnis schon bestimmte Wege gewiesen hat. Das gilt zumal fiir die Praxis der Mef}-
feiern in der lateinischen Kirche. Seit Jahrhunderten hilt hier jeder Priester ,seine®
Messe.

Die Gerechtigkeit verlangt freilich die Feststellung, dafl das seinerzeitige Liturgie-
verstindnis den Alten ermdglichte, die ,,Privatmessen® urspriinglich nicht individuali-
stisch aufzufassen, als zelebrierte ein priesterliches Individuum allein, ohne Riick-
sicht auf die Heilsgemeinschaft der Kirche, ,seine® Messe. Nach damaligem Verstind-
nis waren auch diese Messen Eucharistiefeiern der Kirche, weil integriert in die Litur-
gie einer Ortskirche!. Diese war als Subjekt aller Mefifeiern eines Ortes gedacht, und
alle Messen waren die eine Liturgie. Dieses Verstindnis griindet jedoch auf allzu zeit-
gebundenen Voraussetzungen. Sie kommen uns heute zu kiinstlich vor und konnen
die alte Praxis nicht mehr rechtfertigen. Die Eucharistiefeier soll als die Feier einer
Kirche nicht nur gedacht werden kénnen, sondern auch als solche in Erscheinung treten.

Von groferer Tragweite ist aber bis heute ein theologisches Verstindnis der Eucha-
ristie, das diese, etwa im Gefolge des hochst einflufireichen Isidor von Sevilla (T 633
oder 636), zuerst und hauptsichlich als ,,kostbare Gabe“ annahm: ,Eu-charistia“ heifit
ja ,bona gratia®, ,die gute Gottesgabe“ — ,,und was ist kostbarer als der Leib und das
Blut Christi?“ 2 Diese Auffassung setzt den Akzent auf den Wert der sakramentalen
Gaben, nicht auf das Heilsgeschehen in der Feier selbst. Wird eine solche Sicht einseitig
isoliert, muf} schlieflich jede Messe in sich selbst schon unbedingt richtig, weil wert-
voll, sein, ohne Riidssicht darauf, ob die Feier als sakramentales Zeichen die Einheit
der Kirche zeigt (und zeigend schafft und also fiir das Leben miteinander verpflichtet).
Die individualistisch verstandene Privatmesse des Priesters ochne Gemeinde steht dann
gleichwertig neben der Eucharistiefeier der Gemeinde; denn beide bringen die gleiche,
unendlich kostbare Opferfrucht.

Das alles wird noch verstirkt durch eine Auffassung des Amtspriestertums, die in
der Teilnahme am apostolischen Amt gern die Vollmacht zur Konsekration von Brot

1 Vgl. dariiber unseren Beitrag ,Urspriinge der Privatmesse®, in dieser Zschr. 176 (1965) 21-28. Fiir
die Dogmengeschichte folgert das hier sachlich gleiche Ergebnis R. Schulte, Die Messe als Opfer der
Kirche. Die Lehre friithmittelalterlicher Autoren iiber das eucharistische Opfer (Miinster 1959).

2 Isidor, Etymologiae VI 19, 38 (PL 82, 255 C).

22 Stimmen 179, 5 337



Angelus Hénfling

und Wein in Leib und Blut des Herrn betont. Wird dieser Gesichtspunke isoliert, er-
scheint die Berufung des Priesters als eine gleichsam personliche Verpflichtung zur
Konsekration, unabhingig von einer Gemeinde von Gliubigen, welcher der Priester
durch die Feier der Eucharistie dient. Der Sinn des priesterlichen Amtes besteht dem-
nach in der Feier des Meflopfers, genauer: in der Konsekration. Das ist die Form sei-
nes Dienstes. Hier erfiillt er die ihm aufgegebene Pflicht. Deswegen ist dieses Tun ver-
diestlich und bringt ihm reiche Frucht.

Diese Gesichtspunkte sind im Prinzip richtig?. Die heftigen Angriffe der Reforma-
toren, die alle ,Winkelmessen® als Menschenwerk verdammten, haben die dogmati-
schen Grundlagen nur noch verfestigt: jede MeRfeier, auch die eines Priesters ohne
Gemeinde, ist dogmatisch unanfechtbar, weil immer prinzipiell Opfer der ganzen
Kirche, die in ihrem Priester vertreten ist. Das (aber auch nicht mehr) hat das Konzil
von Trient als Glaubenslehre proklamiert. Dementsprechend wurde auch die Praxis
des nachtridentinischen Katholizismus geprigt. Aber das Konzil hatte nichts davon
gesagt, dafl die Einzelmessen auch eine ideale Form der Eucharistiefeier darstellten.

Der richtige Ansatz

Erst in der jiingsten Vergangenheit hat die Theologie (wieder) begonnen, sich Re-
chenschaft iiber die Methoden und die Kategorien zu geben, die ihren verschiedenen
Objekten angemessen sind. Dafl etwa eine exegetische Frage andere Methoden ver-
langt als ein Problem der Moraltheologie, ist evident und war meist gewuft. Daf fiir
die Liturgie dasselbe gilt, wurde jedoch weithin nicht beachtet. Die im allgemeinen
angewendete dogmatische Betrachtungsweise allein muf} hier durchaus nicht den rich-
tigen Weg zur Losung weisen.

Als rituelle Feiern sind die liturgischen Handlungen Zeichen des Heils, dessen wirk-
sames Gedichtnis hier der Kirche aufgetragen und angeboten ist. Das so gefeierte
Zeichen ist als solches eine Selbsterfahrung und Selbstdarstellung des feiernden Sub-
jekts. Als Zeichen mufl die Feier demnach die Moglichkeiten und den letzten Sinn des-
sen erfahren lassen und darstellen, was laut Stiftung durch die Feier selbst im Feiern-
den geschieht, dafl nimlich der im Zeichen des heiligen Mahles gegenwirtige Herr sich
aus den Vielen seine hier danksagende Kirche als die Stdtte des Heils schafft.

Die in der neuzeitlichen Theologie iiblich gewordene Sicht der Liturgie bleibt dem-
gegeniiber abstrakt und juristisch. Sie fragt fast ausschlieRlich nach dem Wert und der
Giiltigkeit, das heiflt, nach der fiir die Giiltigkeit unerlifilichen ,Substanz®. Sie ab-
strahiert aber von den scheinbaren , Akzidenzien® der dufleren Umstinde (Ritus, Ein-

3 Unsere historische Beschreibung will natiirlich nicht erschépfend alle theologischen Motive aufzihlen,
die in der Ausbildung der Einzelzelebration wirksam waren. Die genannten Ziige sind jedenfalls typisch
und waren fiir die Entwicklung bedeutsam.

338



Konzelebration

heit und Zahl der Teilnehmer, Weise der Beteiligung), obwohl doch diese gerade zum
Zeichenhaften des Zeichens gehoren. Die Frage nach Wert und Giiltigkeit ist sicher
verniinftig und sinnvoll. Aber sie hat nur in einem Grenzfall ihr Recht, im unaus-
bleiblichen Grenzfall der strittigen Giltigkeit, wo man das Minimum des absolut Not-
wendigen wissen mufl. Im Normalfall ist jedoch diese Betrachtungsweise unangebrache,
ja regelwidrig, weil sie nicht der Fiille des Stiftungsinhalts gerecht wird und fiir die
Kategorie des ,Zeichens® keine Gestaltungsnorm bieten kann. Man iiberfordert die
Methode, wenn man eine solche Sicht zur allein mafigebenden macht.

Ein Beispiel soll das verdeutlichen. Die Ehe wird vom Kirchenrecht allgemein als
ein Vertrag angesehen und behandelt. Diese zweifellos richtige Sicht zeigt aber sofort
ihre Grenze, wenn einer das Leben der ehelichen Gemeinschaft ausschlieflich nach den
Prinzipien der Vertragsfihigkeit gestalten wollte, als geniigte es, den Ehevertrag giiltig
abzuschlieflen und prizis einzuhalten. In einer solchen Ehe kinnte das richtigste Recht
zum bittersten (moralischen) Unrecht wider den Partner werden; denn Vertragswille
und Vertragstreue geben der Ehe die Giiltigkeit vor dem Recht, konnen aber theore-
tisch von der Liebe abstrahieren, die allein einer Ehe das Leben gibt. Wo die Giiltig-
keit strittig ist, hat die Frage nach dem Ehevertrag und seinen Bedingungen ihren
Platz. Aber die im Grenzfall legitime Sicht der Rechtswissenschaft bietet nicht die
Gestaltungsnorm fiir den Alltag des Normalfalls.

Khnlich hat bis vor kurzem eine weitverbreitete Theologie auch die Eucharistie be-
trachtet, Bei der Ehe hat allerdings die Sicht der Kanonistik auch in der Bliitezeit die-
ser Wissenschaft, als das Kirchenrecht als ,Saft der Theologie® gepriesen wurdet,
doch nicht die Mentalitit der verheirateten Christen geprigt. Dafl die Ehe in der
Liebe ihren Grund finden und haben muf}, war allzeit bewufft. Im Verstindnis der
Eucharistie wurde jedoch die Mentalitdt der katholischen Christen, zumal des Klerus,
weithin von einer juristisch ausgerichteten Theologie geprigt, und zwar bis heute, bis
in den neuen Ritus der Konzelebration hinein.

In dieser Sicht ist der Konsekrationsakt das , Wesentliche® der Meffeier, das, was
sie zur giiltigen Messe macht. Der ,, Wert® der Messe beruht auf der giiltigen Konse-
kration. Alles, was Eucharistiefeier ist, schrumpft auf die Konsekration zusammen, so
daf oft genug (Mef3-)Opfer und Konsekration identisch erklart werden. Die Vollmacht
zur Konsekration hat allein der geweihte Priester. Fiir das Konsekrieren ist er bestellt,
denn dort iibt er eigentlich priesterliche Gewalt aus. Der Priester, der nicht konsekriert,
ist an einer gemeinsamen Feier unbeteiligt. Er tut ja nichts Wesentliches, er handelt
nicht seinem Amt entsprechend, er vertritt dann auch nicht, wie es noch Pius XII. ein-
mal formulierte, die Person Jesu Christi®. Von solchen Axiomen etwa ist die Mentali-
tit geprigt, mit der immer noch gerechnet werden muf.

4 So der hl. Johannes von Capestrano (f 1456): J. Hofer, Johannes von Capestrano (Innsbruds 1936) 96.
5 Ansprache an den Internationalen Pastoralliturgischen Kongrefl von Assisi, 22. 9. 1956: AAS 48
(1956) 716-718; deutsch in: Herderkorrespondenz 11 (1956/57) 64 f.

Gone 339



Angelus Hinfling
Widerspriiche zwischen Theorie und Praxis

Daf nun freilich diese Mentalitit den neuen Ritus der Konzelebration mitprigt, war
nach dem Tenor der Konzilstexe eigentlich nicht selbstverstindlich. Das Konzil spricht
von der Konzelebration stets nur im Hinblick auf dessen Zeichencharakter, nimlich
der gemiflen Darstellung der Einheit der Priesterschaft iberhaupt (Liturgiekonstitu-
tion, Art. 57), besonders der Einheit des Bischofs und seines Presbyteriums (Priester-
dekret, Art. 7), aber auch der Einheit der Kirchen untereinander (Okumenismusdekret,
Art. 15). Das Konzil hat sich also nicht in den theologischen Einzelfragen aufgehalten,
die in den letzten Jahrzehnten von den Fachleuten wiederholt erdrtert wurden. Das
Konzil sagte daher auch nichts aus etwa iiber einen Vorrang der ,sakramentalen®
Konzelebration (in der jeder anwesende Priester die Konsekrationsworte laut mit-
spricht) vor der ,zeremoniellen® Konzelebration (in der die konzelebrierenden Prie-
ster wohl als Mitglieder des Presbyterkollegiums auftreten, aber nur der Haupt-
zelebrant das Hochgebet mit dem Einsetzungsbericht vortrigt) 8. Das Konzil nimmt
hier ohne viel Aufhebens Abschied von der rein juridisch-dogmatischen Sicht der
liturgischen Feier.

Im Gefolge der Konzilsaussagen hat auch das ,Decretum generale®?, das die Kon-
zelebration fiir den romischen Ritus offiziell erneuerte, im ersten Teil seine Aussagen
vom Wesen der Eucharistiefeier gewonnen, sogar die im Konzil skizzierten Linien
theologisch nicht unwesentlich vertieft: jede Mefifeier ist (noch mehr als alle anderen
liturgischen Handlungen) ,ein Tun des ganzen heiligen Gottesvolkes, das hierarchisch
strukturiert ist und also handelt®; dieser Wesenszug der Eucharistie wird vor allem
in der Konzelebration sichtbar.

Dennoch verbleibt der zweite Teil des Dekrets und noch mehr der nun angeordnete
Ritus fast ginzlich bei der gewohnten Sicht: als Priester handelt nur der, der tatsich-
lich konsekriert; also haben alle Konzelebranten die zentralen Teile des Kanons mit-
zusprechen, ohne Riicksicht auf deren literarische Gattung als Hochgebet des (einzigen)
Vorsitzenden der Eucharistie. Alle Priester haben auch in der vollstindigen Paramen-
tik zu erscheinen und demonstrieren durch die Weise ihres Auftretens mehr eine vom
tibrigen Gottesvolk abgehobene Priestermenge als ein eigentlich strukturiertes Kolle-
gium innerhalb der ,plebs sancta® unter dem gemeinsamen Vorsitz des Bischofs oder
seines beauftragten Presbyters.

GewifR, auch der neue Ritus will der sachgemdfien Gestaltung Rechnung tragen; er
stellt z. B. den Hauptzelebranten (,celebrans principalis“) an einigen Stellen deut-

6 Wir verzichten hier auf eine ErSrterung der theologischen und liturgie- und theologiegeschichtlichen
Problemlage. Sie ist in verschiedenen Veroffentlichungen der jiingsten Zeit beschrieben, am besten wohl
in einer Artikelfolge von J. Baumgartner in der ,Schweizerischen Kirchenzeitung®, 134 (1966) 177-182;
198-202; 211-215; 223-225 und bei O. Nufibaum, Liturgiereform und Konzelebration (Kln 1966).

7 AAS 75 (1965) 4104-412.

340



Konzelebration

lich als den einzigen Leiter der Liturgie heraus®. Aber der Ritus bleibt ein Kompro-
miff. In ihm steht eine Theologie, die das Sakrament mit ungemifem Mafstab be-
urteilte, und das von dieser Theologie geprigte Verstindnis des priesterlichen Dienstes
neben den Forderungen einer aus der liturgischen Feier selbst entwickelten Betrach-
tungsweise, wie sie das Konzil unkompliziert und iiber alle Schulideologien hinweg
angewandt wissen wollte.

Mingel des jetzigen Ritus

Es liegt hauptsdchlich an diesem Kompromificharakter, wenn die Konzelebration
nach dem neuen Ritus nicht so ,ankam®, wie es wiinschenswert sein sollte. Es fillt
allerdings auf, dafl in den romanischen Lindern kaum Bedenken gegen den jetzigen
Ritus geduflert werden. Dort ist man offenbar noch mehr als im deutschen Sprachgebiet
von der traditionellen Schultheologie und ihrer Auffassung von der Konsekration als
Wesen der Messe und der daraus folgenden Aufgabe des Priesters eingenommen. Dazu
kommt noch, dafl der neue Ritus gleichsam als eine ,Schau® ausgestaltet ist, als ein
»spectaculum sacrum® fiir hohe Anlisse, fiir Festlichkeiten, die den Glanz etwa einer
Bischofskirche oder gar eines Prilaten durch einen gréfleren Kreis konzelebrierender
Priester mehren soll, ein Motiv, das cher in siidlichen Lindern Freunde hat und das
nur dort Verstindnis findet, wo eine barock-feudale Kirchlichkeit noch lebendig ist.

Ganz unbrauchbar ist aber ein solcher Feiertagsritus im Fall einer tdglichen Kon-
zelebration, also in den Kl8stern mit vielen Priestern. Dort sind durch ein vertieftes
Verstindnis der Eucharistiefeier die reinen Privatmessen untragbar geworden; dort soll
(und man will es auch) eine einzige Eucharistiefeier die Hausgemeinde vom Altar her
aufbauen. Aber der jetzige Ritus bringt, streng durchgefiihrt, technisch bedingte Que-
relen mit sich, die auf die Dauer die Freude an dieser Liturgie nehmen. Das ist schade,
aber unausbleiblich, wo immer ein Feiertagsritus alltiglich zu iiben ist.

Die hirtesten Kritiker hat der neue Konzelebrationsritus jéedoch unter den Laien
gefunden. Auch wo sie anfinglich begeistert waren, stehen sie heute der Konzelebra-
tion weithin befremdet gegeniiber. Die Konzelebration soll gerade das ganze Gottes-
volk in einer einzigen Feier um den einen Altar einen. Faktisch aber miissen sich die
Laien, die doch auch mitopfern, noch mehr ausgesperrt fithlen. Die Konzelebration
kommt ihnen wie die Neuauflage einer Klerusliturgie vor, wo allein der Klerus unter
sich etwas ausmacht und die staunenden Laien zuschauen diirfen. Der Ritus erinnert
sie zu sehr an eine Synchronisation der herkdémmlichen Privatmessen; er erscheint nicht
gerade iiberzeugend als deren Aufhebung in die eine Gemeindemesse. Gewifl hingt
dieser Eindruck weithin von der Gestaltung im einzelnen ab, wo nicht immer die

8 Darauf hat vor allem A. Knauber, Celebrans principalis, in: Oberrheinisches Pastoralblatt 67 (1966)
257-366, hingewiesen.

341



Angelus Hinfling

Mbglichkeiten ausgenutzt werden, fiir die auch der neue Ritus Freiheit gibt. Aber der
bisherige Gesamteindruck der Konzelebration im Kirchenvolk war weithin befremd-
lich. Ein neuer Klerikalismus scheint sich hier anzukiindigen, der das Sakrament in bei-
nahe magisch erscheinenden Tun im Kreis des Klerus allein vollzieht?.

Aufgaben fiir die Zukunft

Es wire nun sehr bedauerlich, wenn aus der mifllichen Lage der Schlufl gezogen
wiirde, die Konzelebration lohne die aufgewandte Miihe nicht. Es bleibt unzweifelhaft
ein grofles und wichtiges Anliegen, dafl sich die Kirche dort, wo sich ihr der Herr am
realsten als die lebenspendende Mitte schenkt, klar und zwingend einsichtig als die
Eine zeigt, die in allen ihren Stinden nur auf den Herrn hort und nur aus ihm lebrt.
Das Konzil hat dies zum Programm erhoben. Die Privatmessen der einzelnen Priester
nebeneinanderher sind damit prinzipiell als eine Notform der Eucharistiefeier erkldrt,
die abgeldst werden soll1®.

Daf aber nun der neue Ritus der Konzelebration nicht auf Anhieb ideal ausgefallen
ist, mindert nicht die Wichtigkeit der Konzelebration selbst. Der Kompromificharakter
des Ritus, ein Zeugnis der in der Vergangenheit geprigten Mentalitdt, ist nicht er-
staunlich. Er mag sogar sein Gutes haben; denn er gibt auch jenen Priestern eine Mog-
lichkeit der Beteiligung, die nicht auf einen Schlag von ihrer hergebrachten, tief ein-
gewurzelten und liebgewordenen Haltung Abschied nehmen kénnen.

Auch hier ist Geduld eine bessere Methode als geistlicher Zwang. Das gleiche Konzil,
das die Konzelebration wieder einfiihrte und als die idealere Form der Fucharistie-
feier hinstellte, beliflt dennoch jedem Priester die Freiheit der Privatzelebration. Aber
die Freiheit wird gegeben zum FEiniiben in die der Stiftung der Eucharistie gemifle
Form. Und diese kann im Fall der Anwesenheit mehrerer Priester nur in der gemein-
samen Feier geschen werden. Mag die rituelle Form derzeit auch noch Mingel haben

9 Leider mufl konstatiert werden, dafl die pipstlichen Konzelebrationen in St. Peter bei den letzten
Sitzungsperioden des Konzils diesen negativen Eindruck verstirkten: die Konzelebranten umstanden
(entgegen der Alternative, die der neue Ritus ausdriicklich bietet) auf allen vier Seiten geschlossen den
riesigen Altar und agierten hier ,ihre® Eucharistie. Da war von einer ,actio totius populi sancti Dei
hierarchice ordinati et agentis® nicht viel zu schen. Aber gerechtermaflen wird man trotzdem dankbar
den Fortschritt preisen, dafl iiberhaupt die pipstliche Hofliturgie von einst schon so weit in Bewegung
gebracht ist.

10 Gerade die Enzyklika Papst Pauls VI. ,Mysterium fidei® fordert fiir die Privatmesse iiber die
Beachtung der Rubriken hinaus eine ,justa causa®, die gerade diese Form der Feier rechtfertigt (AAS 57
[1965] 761), Vegl. dazu unsere Ausfilhrungen in K. Rahner - A. Hiuflling, Die vielen Messen und das
cine Opfer. Eine Untersuchung iiber die rechte Norm der MefRhiufigkeit (Freiburg 21966) 120 f. Auch
das Konzilsdekret ,Uber Leben und Dienst der Priester® stellt die reine Privatmesse als Ausnahme hin:
der Priester soll auch dann zelebrieren, ,wenn keine Gliubigen dabei sein kénnen® (Art.13), weil dann
das dogmatische Axiom mafigebend wird, dafl jede Mefifeier ,ein Tun Christi und der Kirche* (diese
anwesend im Priester) darstellt; die Gemeindemesse gilt demnach als Normalform, die Einzelzelebration
braucht ihr gegeniiber eine ausdriidcliche Begriindung.

340



Konzelebration

und in vielem problematisch scheinen, sie ist sicher schon jetzt den noch problematische-
ren Privatmessen vorzuzichen. Uber alle Hemmnisse aus Gewohnheit und tiber alle
Axiome der herkémmlichen Frémmigkeit hinweg mufs jetzt schon das Neue gewagt
werden.

Wir wissen ja, dafl wir in allen Bereichen der kirchlichen Erneuerung nicht erst auf
die vollkommenen Formen warten diirfen, um mit der Erneuerung des christlichen
Lebens zu beginnen. Das Gebot der Hoffnung gibt dem Christen die Verheiflung, dafl
einem verantwortungsbewuften, bedachtsamen, mutigen Beginn seine Frucht geschenkt
wird. So versuchen wir uns auch, einfach vom Leben gefordert und ohne den kiinfti-
gen Weg zu tiberblicken, gleichsam blind, an einem neuen Stil kirchlicher Autoritits-
austibung, an einer neuen Form des Verhiltnisses von Priester und Laien oder von
Kirche und Welt, ohne schon endgiiltige Formen in der Hand zu haben.

Der ,blinde Beginn gilt auch fiir die Erneuerung der Liturgie. Es braucht Zeit,
bis eine iiberzeugende Sprachgestalt bei der Ubersetzung der Texte in die moder-
nen Sprachen oder eine pastoral, exegetisch und liturgisch gleich sachgemifle Darbie-
tung des Schriftwortes gefunden ist. So braucht (und kann) auch die Form der Kon-
zelebration nicht gleich zu Beginn unbestreitbar vollkommen zu sein. Auch in einer
verbesserungsbediirftigen Gestalt ist die Konzelebration immer besser als die vie-
len Einzelzelebrationen. Freilich miissen die Verantwortungstriger eindringlich daran
erinnert werden, dafl der neue Konzelebrationsritus, so liebevoll und sachkundig er
ausgearbeitet wurde, nur als ein solcher Beginn gelten darf. Er ist tatsichlich noch nicht
vollkommen, sondern in vielen Stiicken ein Kompromifi.

Das Konzil hat in der Ubung der Konzelebration eine Chance geboten, die Selbst-
priifung sein kann und vertiefende Einiibung in den Glauben an das Geheimnis Gottes
in Christus, das hier in der Feier der Eucharistie angeboten wird. An der Kirche liegt
es, diese Chance zu nutzen, gerade in der unvollkommenen Vorldufigkeit der der-
zeitigen Formen.

343



