
Walter Kasper
Geschichtlichkeit der Dogmen?

Das Thema dieser Abhandlung 1St bewußt mi1ıt einem Fragezeichen versehen:; be-
inhaltet also keine fertige These, sondern ine Frage. Das Ziel 1St nıcht, für diese rage
iıne abschließende Lösung geben und iıne Antwort tormulieren, „dıe IiNall g-

nach Hause tragen kann“;, sondern die rage erst einmal 1n der rechten Weıse auf-
zuschließen un: dann eın Daar Ansätze entwickeln für ein theologisch sach-
gemäßes Verständnis des Dogmas. Es 1St gegenwärtıg in der Theologie und 1n der
Kırche nıcht die eıit fertiger Lösungen, sondern der Suche nach Lösungsansätzen
auf ziemliıch NEUE und ungewohnte Problemstellungen, 1n die WIr uns EersSt langsam
hineinhinden mussen].

Deshalb sollen drei Problemkreise behandelt werden: Das Problem der Geschichtlich-
elIt 1mM allgemeinen, das Problem des Dogmas und das Problem einer sachgemäßen Ver-
hältnısbestimmung VO  . Dogma und Geschichte.

Das Problem der Geschichtlichkeit ım allgemeinen
Zu Begınn dieses Jahrhunderts hat der protestantische Theologe und Religions-

geschichtler Ernst Troeltsch die Erwartung ausgesprochen, da{ß die Begegnung 7zwischen
Theologie un: Geschichte in Zukunft noch weIit größere Probleme aufwerten werde als
die Begegnung zwıschen Theologie und Naturwissenschaft, die seiner e1ıt die (321=
ster in erfster Linıe erregte. Die Voraussagen VO  - Ernst Troeltsch haben sich in der
Zwischenzeit vol]l ertüllt. Der Philosoph Krüger urteilt: „Die Geschichte 1St heute

gyrößtes Problem. Sıe 1St 1n dem dreitachen Sınne, daß S1e zugleich drin-
gyendstes, umfassendstes und schwierigstes Problem ISt. Wır erfahren 1in
der Gegenwart ine radikale Vergeschichtlichung der Wirklichkeit. Alles 1St 1im
Umbruch un 1mM Wandel begriffen; z1Dt aum mehr Festes und Beständiges;
W as iIna  - trüher für ewıge Wahrheiten, unumstöfßliche Prinzipién, verpflichtende Ira-
dition hielt, zählt heute kaum mehr W aS; allein das Neue faszıinılert, auch dann, WEn

InNnan weıß, daß vielleicht INOTSCIL wieder veraltet se1in wird. Der Abstand der (sene-

Zum Ganzen vgl Kasper, ogma dem Wort Gottes (Maınz Rahner - K. Leh-
INann, Kerygma und Ogma, 1N?! Mysteriıum Salutis. Grundriß heilsgeschichtlicher Dogmatık. Hrsg. VO:  -}

Feiner Löhrer (Einsiedeln 622—703
Krüger, Freiheit und Weltverwaltung. Autsätze ZUr Philosophie der Geschichte (Freiburg, Mün-

chen

26 Stimmen 179, 401



Walter Kasper

ratıonen 1St größer geworden, fast scheint manchmal, als ob die Alteren un die
Jüngeren iın Sanz verschiedenen Welten und Zeiten lebten und 1n verschiedenen Kate-
gorıen dächten.

Diıeser yeschichtliche Wandel hat auch die Kirche ergrifien. Das 11 Vatikanische
Konzıl hat die Verflochtenheit VO  w} Kirche und Geschichte 1Ns allgemeıine kirchliche
Bewulßfitsein gehoben. Die Kırche, das Lehramt, die Dogmen erschıenen vielen bisher
als der feste urm 1n der Brandung der elit un: als der unerschütterliche Fels 1n den
ogen der Geschichte. Viele gylaubten hier einen etzten alt besitzen inmıtten
des Wechsels der elit und inmıtten der Kurzlebigkeit geschichtlicher Weltanschauungen
un Ideologien. Besorgt stellen 1U viele ernsthafte Christen fest, da{fß auch 1n der
Kirche alles ın Diskussion geraten iSt, dafß die Meınungen und Posıtionen, für die
s1e gesStErN noch kämpfen angehalten wurden un: für die S1e sich AUINS Ireue ZUr

Kıiırche angreifen jeßen, 1U  - VO  a eben dieser Kırche vermeıntlich oder wirklich auf-
gegeben werden. Gerade die Lreuesten Ahhänger der Kirche un: die eifrıgsten Ver-
teidiger des Glaubens sehen sich damıt VO  - den Trägern des Lehramtes selbst des-
avoulert. Das alles 1St eın Indiz dafür, da{fß die Geschichtlichkeit auch in die Kirche
Eınzug gehalten hat.

Der rsprung des Problems der Geschichtlichkeit

Im Raum der Kırche und auf dem Gebiet des Glaubens kommt dieser Umbruch des
allgemeinen Bewußftseins besonders einschneidend un: für viele bestürzend. Die
Kırche und hre grundlegenden Glaubensbekenntnisse hatten Ja 1n der Antike Gestalt
ANSCHOMMEN. Antikes Denken, platonische, arıstotelische, stoische Philosophie lebte 1in
der kırchlichen Theologie tort un: bestimmte bisher das Denken der Kirche Dieses
antıke Denken Zing VO einem festen, als statisch gedachten Kosmos mMi1t ewıgen Wesens-
gesetzlichkeiten AaUuS, Natürlich yab auch hier ewegung un Veränderung; aber
S1e wurden gyleichsam als Oberflächenerscheinungen eines ewıgen Wesensgrundes, als
akzıdentelle Veränderungen einer bleibenden Substanz aufgefaßt. ewegung galt
als Ausdruck der Endlichkeit und des Unbeseligtseins, oft geradezu als Strafe und
Folge eiınes Urfalls. Die Wahrheit aber Wr eW1g, die Gottheit eın 1n sıch ruhender —_

bewegter Beweger.
Ausgehend VO  w} solchen Denkkategorien entwarf die mittelalterliche Philosophie und

Theologie eınen 1n sıch großartigen un imponierenden rdo des Se1ns, der in VOL-

schiedenen Stufen und Graden Abbild des unwandelbaren göttlichen Se1ins 1St Das
Phänomen der Geschichte und des gyeschichtlichen Wandels vab selbstverständlich
auch hier: aber wurde n1ıe ausdrücklich Zu Problem. Die Geschichte W ar eın Phä-
[0)  nN, das 1m Rahmen eınes umgreifenden rdo betrachtet wurde. Für das neuzelt-
ıche Denken dagegen 1St die Geschichte eben kein Moment iınnerhal eınes umgreifen-
den Ordo: vielmehr IST jeder rdo LUr ein Moment innerhalb eıner ıh sofort wieder

407



Geschichtlichkeit der Dogmen?

relatıyıerenden Geschichte Die Wırklichkeit hat hier ıcht j al= Geschichte, sondern
Sie IST zutietst Geschichte

Dieser Umbruch ZU yeschichtlichen Denken vollzog sıch 19 Jahrhundert Auf
dem Gebiet des Denkens un der Kunst geschah diese Revolution durch die Romantik
un den deutschen Idealismus Das Absolute 1ST ach Fichte die Tat, die sıch beständig
selbst Sserfzen 111 und sıch doch 1Iie voll ergreifen kann Für Hegel 1STt die Wahrheit
ewegung; STST. un durch die Geschichte kommt S1C sich selbst Das Absolute
steht nıcht mehr unbewegt un: unveränderlich über der Geschichte die Geschichte 1STt
der Selbstvollzug des Absoluten, die Schädelstätte des absoluten Geistes Was idea-
listischen Denken VO absoluten Geist SCSAYL wurde, das wiıird heute exıistentialısti-
schen Denken VO Menschen DSESAZT Der Mensch ebt nıcht 1Ur Geschichte, die
ihm irgendwie zAußerlich bleibt die Geschichte 1IST vielmehr die 111NeIe Dımension un
Verfaßtheit des Menschen der Mensch 1ST wesentlich das Wesen, das uUunterwegs 1ST Z W1-

schen Seıin un Werden, Vergangenheit und Zukunft Das Menschsein 1STt für jeden 1i1nNe

abe aber noch mehr ıne der Geschichte erst verwirklichende Aufgabe Der
Mensch steht den entscheidenden Situationen sSC1NEC5 Lebens wieder auf dem
Spiel; 1ST zutiefst geschichtlich.

Was die Philosophie abstrakt dachte, das wurde durch die Erfahrungswissenschaften
vielfältiger Weıse konkret bestätigt und ı die Praxıs UumgeSetZLt Die Paläontologie

ze1igte da{fß der Mensch der Evolution der Natur und der vormenschlichen Lebens-
formen inNe lange Vorgeschichte besitzt der erst dem geworden 1STt W as

heute 1STt die Ethnologie un Geschichtswissenschaft CIr WI1CS, daß sıch SEITt se1inem

STSten Auftreten och vielfach geändert hat da{ß äHe oyroße Vielfalt ethischer, reli-
10SCT, soziologischer Ma{fßstäbe geben ann und heute zunehmend wieder xibt da{fß
manches VO  e dem, W 4as WIL bisher als unveräußerliche Naturordnung ansahen,
Grunde nıchts anderes 1ST als ine geschichtlich gewordene, vielleicht [0324 spezifisch
abendländische orm menschlicher Selbstverwirklichung Es zibt 1NeEe regelrechte Ent-
wicklung des sittlichen Bewußftseins und der Erkenntnis der personalen Würde des
Menschen Schließlich entdeckte dıe SEeIt der Mıtte des etzten Jahrhunderts entwickelte
Dogmengeschichtsschreibung 1iCH Wandel und 3881> Entfaltung Glaubensbewußt-
SC1INn der Kiırche, die siıch nıcht 1LUFr nach den Gesetzen Stetigen, organıschen Woachs-
LUMS vollzogen hat der vielmehr auch Sprünge, Umschichtungen, Antızıpationen
und Retardationen gyegeben hat Was WITL heute Neuorientierungen und Umbrüchen
gleichsam Zeitrafter erleben, das hat sıch nach dem uswels der Kiırchengeschichte,

WIe WITL S1C heute kennen, gleichsam Zeitlupentempo schon vollzogen

Ansätze für 1Rl o- Lösung des Problems

Die Geschichte 1ST also der schwierigsten Probleme, das YNsere eIt bedrängt
und das 1LU  - auch die Kırche KEınzug gehalten hat Die Pastoralkonstitution des Va-
tıkanum I1 (Nr sieht 1sSsSCTIE NZ gegeNn Wartıge Epoche dadurch gekennzeichnet
26* 403



Walter Kasper

da{fß sıch ein Übergang vollzieht VO  } einem mehr statischen Verständnis der Ordnung
der Gesamtwirklichkeit einem mehr dynamıschen un: evolutıven Verständnis. Das
Problem der Geschichte beschränkt sıch also nıcht autf dieses oder jenes Dogma, auch
ıcht auf die Dogmen insgesamt; 1St eın unıversales und totales Problem, das A4US

dem Grundansatz un Zentrum des modernen Denkens überhaupt entspringt. Wenn
WIr also den Dialog mit unserer elit wollen, dann mussen WIr ıh: dieser Stelle
führen. Hıer entscheidet sıch das Heutigwerden der Kirche.

Hıer stellt sıch aber auch die entscheidende rage ann sıch die Kirche un der
Glaube überhaupt der Geschichte ausliefern? Verlieren WIr damıt nıcht allen Boden

den Füßen? Gehen WIr damıit nıcht einem schrankenlosen Relatıvyvismus EeNL-

gegen? Mufßß ıcht gerade der Glaube und das Dogma eınen Damm bilden ine
totale Vergeschichtlichung aller Wirklichkeit? Wo vyäbe (0)8% noch alt un: Gewil-
heit? Müssen also nıcht die Dogmen über allen geschichtlichen Wandel erhaben se1n?

Bevor WIr diese rage beantworten, mussen WI1r noch ine Vorfrage stellen. S1e lau-
LGE Kann sıch nıcht NUur die Kirche, sondern schon der Mensch radıkal der (562
schichte ausliefern? Bedeutet eine radikale Vergeschichtlichung des Menschen un: ll
seiner Lebensbereiche nıcht 1m etzten ine radıkale Bedrohung des Menschseins des
Menschen? Versinken damit nıcht alle menschlichen Werte 1m Bodenlosen e1ınes alles
verschlingenden Relativismus und Skeptizismus? Verteidigt die Kirche also MIt der
Unwandelbarkeit ihrer Dogmen nıcht auch die Menschlichkeit des Menschen?

Tatsächlich MUu INan SagcNn: Wenn alles NUur noch Geschichte 1St, WE nıcht
Ist, das sich geschichtlich verändert, sich aber in dieser Veränderung auch zugleich durch-
halt, dann hebt sıch die Geschichte selbst auf. Dıie Geschichte eın Subjekt VOTIaUs,
das geschichtlich wırd und das gyeschichtstähig ist: dieses Subjekt 1St der Mensch (56e-
schichte x1bt NUur, den Menschen 1bt, der 1n Freiheit und Verantwortung g..
schichtlich handelt. Dieser Mensch 1St als geschichtliches Wesen ımmer gesellschaftlich
und leiblich vertaßt. Geschichte also Sanz bestimmte Strukturen OTraus, ohne dıie
S1ie Sar nıcht Geschichte se1n kann383. Darum betont die vorhin bereits zıtlerte Pastoral-
konstitution mit vollem Recht, „daß allen Wandlungen vieles Unwandelbare —

grunde liegt“ (Nr. 10) Geschichtlichkeit annn dort, S1ie sıch selbst recht versteht,
nıcht eintach 1in einen schrankenlosen Relativismus un: Skeptizismus, alles und
nıchts mehr gilt, umschlagen.

Das wirkliche Problem der Geschichtlichkeit liegt 1U  3 aber nıcht sosehr 1mM Grund-
sätzliıchen. Es 1St nıcht sosehr die Frage, ob überhaupt noch Unwandelbares ZiDt; die
rage lautet vielmehr 1e] konkreter, W1e WIr inmıtten des yeschichtlichen Wandels
das bleibend Gültige teststellen können. Es 1St nämlich nıcht 5 daß InNnan das —

wandelbare Wesen leichthin „chemisch eıin“ AaUus seiınen geschichtlichen Verwirk-
lıchungsformen herausdestillieren könnte. Die beliebten un: 1e] benützten Bilder VO

bleibenden Wesenskern un der iußeren geschichtlichen Schale, VO bleibenden Inhalt

Vgl Darlap, Art. Geschichtlichkeit, 1n ! Handbuch theol Grundbegriftfe (München 491—497.

4A04



Geschichtlichkeit der Dogmen?

und der gyeschichtlich wandelbaren sprachlichen Einkleidung meınen ZWAar alle
Rıchtiges, aber S1e siınd angesıichts des geschichtlichen Problems 1e] harmlos. Unsere
menschlıche Sprache esteht ıcht eintach Aaus neutralen Worthülsen, die INan beliebig
auswechseln könnte. Sprache und Sache sind 1e] ınnıger miteinander verbunden. Beide
lassen sıch ZWAar unterscheiden, s1ie lassen sıch aber wen1g trennen W1e Leib un:
Seele des Menschen. Das bleibende Wesen 1St unls also n1ıe anders gegeben als 1in seinen
konkreten, wandelbaren geschichtlichen Verwirklichungsformen. So wIi1ie 1ISGTrE mensch-
liche Person n1ıe ohne den Leib und seine Geschichte se1ın kann, 1St das Wesen aller
unllseIier Erkenntnisse und Institutionen nıe trennbar VO  } ihrer leibhaftigen Geschichte.
YSt 1n un: durch diese Geschichte hindurch sınd und werden S1e dem, W 4s WIr als
ıhr Wesen bezeıichnen.

Darın 1St begründet, da{fß nıcht LLUL iıne Geschichte der außeren Formen, der
Sıtuationen, der einkleidenden Bılder, Worte, Symbole x1bt, vielmehr wandelt sıch
mMI1t diesen Bıldern, Worten und geschichtlichen Umständen 1ın etw2 auch der Sınn einer
Sache selbst. Sosehr nämlich o1ilt, da{ß ZUuUr Geschichte gleichbleibende Strukturen DC-
hören, Ww1e Freiheıt, Gesellschaft, Leiblichkeıit, Tradıition und vieles andere mehr, gilt
ebensosehr, dafß sıch der Sınn VO  w Freiheit, Gesellschaft, Leib, TIradıtion geschichtlich
wandeln annn und sich tatsächlich auch vielfältig gewandelt hat. Wır denken heute —

ders als VOTLT 100 Jahren!, WI1e INan diıesen Tatbestand volkstümlich umschre1-
ben gewohnt 1St Die Tönung, Stimmung, die Farbe und der Akzent, den WIr mit diesen
abstrakten Begriffen verbinden, kann yeschichtlich sehr verschieden se1n. Man spricht
deshalb VO  e eıner Geistesgeschichte.

Hofinung, nıcht Skepsis als Grundhaltung

Etwas dialektisch tormuliert könnten WIr Sagelhll:; Dıie Geschichtlichkeit 1St das blei-
bende Wesen des Menschen und der Welt Diese Geschichtlichkeit 1St MmMIi1t der Endlich-
zeit gegeben. Was bleibt, das Ist, da{fß WIr als Menschen unser geschichtliches Wesen
nıcht einholen können, da{fß WIFr u1l$s selbst nıe eintach 1n die and bekommen können
und dafß WI1r Wesen deshalb auch nıe fix und fertig aut den Begrift bringen kön-
HCH- Der Mensch ISt sıch selbst transzendent. „Der Mensch überschreitet unendlich
den Menschen“ Pascal) Er 1St eshalb UuNnterWwWegsS; 1STt „homo viator“

Marcel) Wesen der Hoffinung. Diese Hofinung 1St innergeschichtlich unertfüll-
bar:;: S1e 1St eın Strukturmoment der Geschichte. Das bedeutet, da{fß Erkennen un
TIun immer LLUL in geschichtlicher Gebrochenheit und Perspektivität möglıch ist; dafß
orundsätzlich alles, was wır I} und LunNn, von einer notwendigen Vorläufigkeit DCc-
pragt se1in mu{ ber 1n dieser Yorläufigkeit und Gebrochenheit der Geschichte hoffen

Pascal, ber die Religion (Pensees), übertragen Von Wasmuth, Fr. 434 (Heidelberg 202
5 Marcel, Homo vıator. Philosophie der Hoffnung (Düsseldorf

405



Walter Kasper

un: vertrauen WIr, Gültiges un: Unaufgebbares erkennen. Andernfalls wäre die
Hoffinung gegenstandslos un: sinnlos. Die Hoffnung als Strukturmoment der (36e-
schichte schließt also beides ein: Endgültigkeit un: Vorläufigkeit; S1e besagt aber auch,
daß WIr beides nıe einfach adäquat scheiden können.

Wır brechen 1er die Aussagen über das Problem der Geschichtlichkeit ab un WenN-
den uns 1U  « den Fragen des zweıten Teıls Hıer versuchen WIr die theologischen
Konsequenzen aufzuzeigen, die sıch Aaus unseren bisherigen mehr anthropologischen
Überlegungen ergeben. Von vorneherein äßt sıch sovıel Sagch: Wenn Gottes Wort
immer 1in menschlichem Wort ergeht und Wenn 1in der Miıtte uU1lSeres Glaubens die Bot-
chaft VO  w der Menschwerdung Gottes steht, NO  —$ der oilt, da{(ß Gott alles Menschliche
unvermischt und ungetrennt ANSCHOMM hat, dann mu{(ß ZU Wort Gottes un ZUr

Menschwerdung auch gehören, da{ß Gott un se1n Wort voll un: Sanz, unvermis  t
un ungetrennt eingehen 1n die Dımension der Geschichte, dann muß alles bisher (Z6-

auch für den Glauben Gültigkeit haben Wır fragen nunmehr, W 45 dies für das
rechte Verständnis des Dogmas für Konsequenzen mit sıch bringt.

I1

Das Problem des Dogmas
Das katholische Verständnis der Dogmen scheint 1n sıch zunächst vollkommen klar

se1in. Eın Dogma 1St nach der Lehre, Ww1e S1e auf dem ersten Vatikanischen Konzil
ZU Ausdruck kommt, eın Satz des Glaubens, der VO  $ Gott selbst geoffenbart 1St un:
den die Kırche durch ıhr ordentliches oder außerordentliches Lehramt zlauben VOTLI-

legt Eın Dogma wiıird nach dieser Lehre also durch 7wel Elemente konstituiert, die
immer Inm: gegeben seiın mussen: yöttliche Offenbarung und kirchliche Lehrvor-
lage, durch die die Kırche die Offenbarungswahrheit entsprechend den Bedürfnissen
einer eIt erklärt, schützt, verteidigt und präzisiert.

Wollten WIr Thema „Geschichtlichkeit des Dogmas“ anhand dieses Dogmen-
begriffs erörtern, könnten WIr SapcChl, dafß ein Dogma insofern 1ne Geschichte haben
kann, als der rad der lehramtlichen Explikation geschichtlich schr verschieden seıin
kann. Es 1St. möglıich, da{ß die Kirche 1ne Wahrheit früher nıcht mMi1t derselben Deut-
ıchkeit un Bewußtheit ausgesprochen hat Ww1e s1e heute LUL, weil diese Wahrheit
trüher entweder unumstrıttener Besıtz War oder weil diese Wahrheit den da-
maligen Umständen nıcht „gefragt“ WAT. Weil sıch also die Fragestellungen verschie-
ben, 1St möglıch, daß die Kırche im Laute ihrer Geschichte immer tieftfer 1n das ]au-
bensgut eindringt und dabej Wahrheiten, die S1ie bisher 1Ur implizit ausgesprochen oder
stillschweigend VOorausgesetzt hat, deutlicher expliziert un begrifflich artikuliert.

Dieser scheinbar einleuchtende Erklärungsversuch reicht jedoch nıcht ARUNKS FEinmal
hat die Dogmengeschichte, w 1e S1e sıch konkret bisher vollzogen hat, keineswegs e1nN-
tach darin bestanden, dafß 119a  ; Aaus vorgegebenen Prämissen triedlich Folgerungen SC-

406



Geschichtlichkeit der Dogmen®
OSCNH hat Mıt dieser Erklärung wiırd i11an der wahrhaft turbulenten Geschichte der
altkirchlichen Konzilien ebensowenig gerecht Ww1e dem Aufbruch, den das VELSANSCNC
Konzıl 1n mancher Hınsicht bedeutet hat Zum anderen bleibt bei diesem Erklärungs-
versuch unbeachtet, daß Ja auch der Begrift und das Verständnis VO ogma selbst
wieder 1ne Geschichte hat Was eın Dogma 1St, das 1St weit weniıger klar als g-
wöhnlich VOrausgesetzZt wird. Der vorhin gebrauchte Dogmenbegriff 1St selbst g..
schichtlich epragt un bedingt. Er bringt w 1e jeder geschichtliche Begriff nıcht ein-
fachhin „das  CC Wesen des Dogmas ZU Ausdruck.

Das Dogmenverständnis des Vatikanum hat siıch YST 1 Lauf der euzeıt heraus-
gebildet; ausdrücklich tormuliert wurde erst Ende des Jahrhunderts. Wır
finden erstmalıg in dem Werk des Franziskaners Philiıpp Ner1 Chrismann „Regula
Aidei catholicae“ Aaus dem Jahre 1792 eın Werk, das paradoxerweise 1868 [9)  a aut
den Index yeSsELZtT wurde. Diese Indizierung konnte aber oftensichtlich schon damals
nıcht verhindern, da{fß das Buch eitrig gelesen und benutzt wurde. Das hier ZU Aus-
druck kommende Dogmenverständnıis spiegelt Zanz deutlich die spezifische theologi-
sche Geıistigkeit der neuzeitlichen Kirchengeschichte. Gegen die neuzeıiıtliche
Vernunft 1n Aufklärung und Liberalismus mu{fite die Kirche den autoritatıven Cha-
rakter des Glaubens betonen: den neuzeitlichen Individualismus aber mu{fßte die
kirchliche Bindung herausgestellt werden, die Z Glauben gehört. Die beiden FEle-

des neuzeitlichen Dogmenbegrifts, göttliche Offenbarung un: kirchliche Lehr-
vorlage, entsprechen also 7z1emlich 388  u der neuzeitlichen Problemstellung. Es handelt
sıch 1er gar nıcht ine erschöpfende Wesensbestimmung des Dogmas, sondern ledig-
ıch die Herausstellung VO  w Zzwel Aspekten, die 1n der damaligen Sıtuation VO  3 be-
sonderer Bedeutung 11,. Mıt diesen beiden Aspekten wird Gültiges ZESAZT,
aber wiırd in ihnen nıcht einfach ine abschließende Wesensbestimmung des Dogmas
gegeben. Die patristische und mittelalterliche Theologie kennt hier nicht L1LUT andere
Begrifte für Wort ogma, S1e betont auch andere Aspekte, die u1ls ın der Frage
nach der Geschichtlichkeit des Dogmas erheblich weiterführen können.

Wır können 1m Folgenden drei solcher Strukturelemente des Dogmas aufzeigen, die
gee1gnet sınd, NseTe Problemstellung weiterzutreiben.

Das ogma als Doxologie

Die frühesten Dogmen wurden weitgehend als Doxologien, als bekenntnishafte
Lobpreisung Gottes, als dankende Antwort des Glaubens auf das Wort des Evange-
l1ıums verstanden. Deshalb haben die frühesten Glaubensbekenntnisse lıturgische Dign1-
tat erhalten. Sıie sind bis heute eın Stück Eucharistie, Danksagung geblieben. Dieses
Dogmenverständnis 1St 1n der Ostkirche bis heute lebendig geblieben. Hıer gehören
Dogma un Liıturgıie Das ogma 1St gedachte Lıiturgie, die Liturgıie
gebetetes ogma

407



Walter Kasper

Das 1St für das Verständnis des Dogmas nıcht unerheblich. Das ogma 1St primär
nıcht eın Lehrsatz, den INa  ) *lr wahr hält. Es 1St vielmehr personale Glaubensaussage,
deren Ziel nıcht sosehr eın Satz als die 1n dem Satz gemeınte Sache, das Mysterium
der Liebe Gottes: selbst 1St JAn eın Dogma ylauben“ 1St ine schon 1n der Formulierung
unzureichende theologische Aussage Wır gylauben nıcht Dogmen, sondern Gott,

Jesus Christus, den Geıst. Sehr betont Sagl Thomas VO  e Aquın „a  u creden-
t1Ss 110  b termınatur ad enuntiabile, sed ad rem.“ Der Glaubensakt zielt nıcht auf eiınen
Satz. sondern auf die 1n dem Satz gemeınte Sache Ganz entsprechend definiert Thomas
und MI1t ıhm die anz Scholastik „artıculus eSt percept1i0 divinae verıtatiıs tendens
1n ıpsam.“ 7 Der Glaubensartikel 1St 1ine wirkliche Erfassung der göttlichen Wahr-
heıit, ist nıcht 1Ur ine nıchtssagende Chiftre; aber diese satzhafte Aussage 1St eben
dadurch wahr, dafß S1e über sıch hinausweist in das Geheimnis Gottes hinein. S1ie 1St LUr

Brücke und Krücke, damıiıt der Akt des Glaubens in die rechte Richtung gyeht un se1n
Ziel iıcht vertfehlt. Das bedeutet aber auch, dafß das ogma die VO  3 iıhm gemeınte
Wahrheit 1Ur 1n geschichtlicher Defizienz, 1n geschichtlicher Gebrochenheit, inadäquat
und analog ZU Ausdruck bringt.

Das ogma 1St ıcht die „Sache“ des Glaubens selbst. i1ne Geschichte des Glaubens-
verständnisses 1St darum iıcht LLUTLE dadurch möglıch, daß WIr die einzelnen Begriffe des
Dogmas weıter explizieren, dafß WIr AauSs den Sätzen des Dogmas Folgerungen ziehen
und dergleichen. Die Geschichte des Glaubensverständnisses gyeschieht 1m Umgang mi1t der
Sache des Glaubens selbst. Diese Sache des Glaubens haben WIr ZWaAar nıe der Verkün-
dıgung der Kırche un: damit Dogma vorbei, aber S1ie 1sSt auch nıcht 1L1UT ein System
VO  3 Sätzen, sondern das Geheimnis Gottes in seiner Liebe, das sich uns durch die Ver-
kündigung gynadenhaft mitteılt. Diese Begegnung des Glaubens miıt Gott hat ıhre Ge-
schichte. Weder der einzelne Christ och die Kirche 1n ihrer Gesamtheit wırd das Ge-
heimnis Gottes, das sıch ıhr 1im Glauben auftut, jemals ausschöpfen können: immer
wieder werden S1e dabe; LLEUEC Erfahrungen machen und jede Erfahrung werden S1e lob-
preisend übersteigen mussen. Die Unähnlichkeit un: Inadäquatheit jeder Aussage 1St
Je orößer als die Ahnlichkeit der VO  e} ıhr gemeınten Sache (4 Laterankonzil). Auch
die Aussagen des Glaubens sınd LLUT Stückwerk, die erst endzeitlich ıhre Ertüllung
finden Kor 13 9—Z Das führt unls eiınem Zzweıten Strukturmoment dogmatischer
Aussagen.

Der Verheißungscharakter dogmatischer Aussagen
Die Offenbarung Gottes geschieht wesentlich 1n der Weise der Verheißung. Gott

verheißt nach dem Zeugnis der Schrift Befreiung, Beistand, Leben, Friede, un VeI-
heißt sıch selbst als das Leben un das eıl des Volkes. Diese Verheißung 1st jeweils
orößer als iıhre Erfüllung; 6S besteht immer eın Mehr, eın Überschuß der Verheißung

Thomas VO'  } Aquın, Summa theologiae 1, ad
Ebd

408



Geschichtlichkeit der Dogmen?

gegenüber der aktuellen Erfüllung. Es Lut sich 1ne Geschichte auf, die 1EeUu VO  a

der Verheißung ZUT Erfüllung führt, die aber immer wieder ıine NCUC, yrößere Ver-
heißung eröfinet. lle Hofinungsvorstellungen und alle Glaubensaussagen zerbrechen
immer wieder VOT dem übergroßen Geheimnis des zukommenden Gottes. Die Wahrheit
bleibt letztlich immer Verheißung, S1e 1St often fü die Je größere Zukunft (sottes. Wahr-
heit 1St 1m Sınn der Schrift immer auf Geschichte bezogen, S1e stellt sich erSt 1m geschicht-
iıchen Verlauf heraus.

Die Wahrheit 1St ein Weg, und Glauben heißt sich auf den Weg machen 1im Ver-
tFauen, daß sıch die Wahrheit als das herausstellt, W a4s S1Ee verspricht. Der Horizont,

dem diese Wanderung sıch vollzieht, 1St ıne Verheißung. Wıiıe bei jeder Wan-
derung 1St auch 1er der Horizont keine STArre Grenze: eın Horıizont wandert mıi1t un
WIr wandern 1n ih hinein. Zur Wahrheit 1mM Sınn der Schrift gehört also das Oment
des Unterwegsseıins wesentlich hinzu. Die Wahrheit 1St eın Fıxum und Faktum, SOI-

dern eın Fıer1, eın beständiges Geschehen des Einführens durch den Geist 1n die Fülle
der Wahrheit (Jo 16, 3); ine Einübung 1n das Iun der Wahrheit, denn NUr 1m Tun
kann S1e wirklich erkannt werden (Jo 5 ZE)

In diesem eschatologischen Charakter der theologischen Wahrheit aßt sich sowohl
die Endgültigkeit un Unwiderruflichkeit W1@e die Vorläufigkeit und Geschichtlichkeit
des Dogmas begründen. Zunächst die Endgültigkeıit: In Jesus Christus sind alle Ver-
heißungen Gottes Ja un Amen geworden (2 Kor I; 20) In ıhm 1St die Wahrheit (50€=
Ees endgültig oftenbar geworden 1n der Geschichte. Weil 1n ıhm die Wahrheit Got-
tes endgültig erschienen iSt, deshalb ann der Glaube Christus nıe wieder definitiv
verlorengehen; andernfalls hätte siıch (sottes Wort als nicht treu und mächtig erwıesen.
Dıie Kirche als die Gemeinschaft der Glaubenden ann deshalb nıe in iıhrer Gesamtheit
VO  e Christus abfallen; S1e ann nıcht mehr auf den Status der ynagoge zurücktallen
und die Menschen VO  $ Christus wegführen und damıt den Glauben unmöglich machen.
In diesem Fall hätte S1e nıcht Ur aufgehört Kirche se1n, in diesem Fall waAare die
Endgültigkeit der Wahrheit und des Heils 1n Jesus Christus rückgäng1g gemacht WOLI-

den Der Glaube der Kirche hat also Endgültiges und Unwiderrufliches sich
Das 1sSt gemeınt, WEeNnNn INa  u mißverständlich VO  - der Unfehlbarkeit der
Dogzmen spricht.

Zum eschatologischen Charakter der theologischen Wahrheit gehört aber auch noch
ein 7zweiter Aspekt: die Vorläufigkeit. Jesus Christus 1St die Erfüllung der alttesta-
mentlichen Verheißung:; aber sofort wieder 1ne neue Verheißung AaUS sich
heraus. och 1St die Wahrheit dieser Erfüllung nıcht offenbar, noch iSt die Kirche
unterwegs. Die Kirche ebt geradezu von der Proklamatıon ihrer eigenen Vorläufig-
eıt Dogmen können jeweils 1Ur Wegstationen, aber nıcht das Zie] se1in. Sıe mussen
sıch gerade dadurch als wahr erweısen, da{ß S1e über sich cselbst hinausweılsen, da{ß S1e
der Kırche Zukunft erschliefßen und nıcht verschließen. Miıt ıhnen darf sich die Kirche
nıcht gettohaft abschließen und abkapseln; Ss1e dienen vielmehr der Offenheit un: der
Abwehr häretischer Verengungen und Verhärtungen.

409



Walter Kasper
Zum Unterwegssein der Kirche gehört dann freilich auch, dafß die Kirche nıcht 1Ur

die heilige Kırche, sondern in einem sehr konkreten Sınn Kırche der Sünder 1St. An
dieser Sündigkeit können auch ıhre Dogmen partizipieren. Es ann auch ein sündiges
Dogmatisıieren geben, das nıcht 1Ur inopportun, unklug, gelst1g unfruchtbar 1St, sondern
auch voreılıg, hochmütig, VOrWItZ1g, lieblos, kurzsichtig, oberflächlich und engstirn1g
se1ın kann8. Auch das gehört ZUr Geschichtlichkeit des Dogmas, und WeTr die Dogmen-
vyeschichte kennt, weıß, daß dies alles nıcht 1Ur hypothetische Möglichkeiten, sondern
oft SCHU harte Wirklichkeiten 1: Gott macht seine Verheißungen nıcht jenseıits,
sondern innerhal der konkreten Geschichte wahr. Der Glaube Vertraut, da{fß sıch die
Wahrheit Gottes eben in dieser Geschichte durchzusetzen weiß.

Mıt der Herausstellung der Vorläufigkeit des Dogmas 1STt auch schon angedeutet, dafß
iıne Dogmatisierung nıe DUr Schlufspunkt hinter ine voraufgehende Geschichte se1ın
kann, sondern immer zugleich Anfang einer Geschichte iSt, der Geschichte der
Rezeption un Interpretation des Dogmas. Diesem Problem wenden WIr uns Z indem
WIr eın drittes Strukturmoment des Dogmas herausstellen.

Der ekklesiale Charakter des Dogmas

Schon bisher stellten WI1r immer wieder test, dafß das ogma Ausdruck des lau-
bens der Kırche ist, un da{fß dem gemeınsamen Bekenntnis des Glaubens
1ın der Kıiırche dient. Der Glaube 1STt iıcht einzelnen Christen, sondern der Kırche als
Ganzer übergeben. S1e ol ıh; gemeınsam bekennen. Dazu bedarf gemeınsamer Be-
kenntnisformulierungen. S1e sınd ine Art disziplinärer Sprachregelungen innerhalb
der Kırche. Solche Sprachregelungen mussen der Einheit 1m Glauben willen bın-
dende raft besitzen. Soll die Gemeinschaft 1m Glauben un 1n der Liebe ıcht unmOg-
lıch oder eın abstrakt werden, dann ann siıch ıcht jeder se1ine Glaubensformeln sel-
ber suchen un wählen Die Kirche 1St keine Akademiuie, 1n der INa  - Probleme anschne1-
den ann und MU ohne unbedingt gemeınsamen Lösungen kommen. Es MU 1n
der Kırche eın Mindestmaß VO  3 ausweisbarer und aussagbarer Gemeinsamkeit geben,
WEeNnNn kirchliche COMMUN10 sinnvoll un konkret möglich se1n oll

ine solche Bekenntnisbindung mu{(ß nıcht VO  e} vorneherein eiınen Pluralismus VOoN

Bekenntnisformulierungen un damıit eine Rücksichtnahme auf gyeschichtliche Difteren-
zıerungen ausschließen. Es ware durchaus möglıch, da{fß 1n der Kırche verschiedene
Bekenntnisformulierungen xibt un da{ß die sıchtbare Einheit darin besteht, daß die
verschiedenen Teilkirchen sıch diese Bekenntnisse gegenseıt1g anerkennen, dafß S1Ee siıch
zugestehen, dafß jede 1m Bekenntnis der andern ihren Glauben wiıedererkennen annn
Das 1St O99 ıcht 1LLUTr ine abstrakte Möglichkeit und iıne bloße Zukunftsvision, SOI1-
dern 1n gew1ssem Ausmafß bereits praktizierte Wirklichkeit 1m Verhältnis 7zwischen

Vgl Rahner, Was 1sSt eine dogmatische Aussage?, 1n : Schriften Theologie V (Einsiedeln 1962 58

410



Geschichtlichkeit der Dogmen?

lateinıscher un orientalischer Kirche Bekanntlich Sing un geht s heute noch der
Streit zwischen beiden 0 A die Frage, ob in  3 1m Credo d:  38 musse, daß der

Geist VO Vater und VO Sohn ausgeht (Lateiner) oder dafß der Geist VO

Vater durch den Sohn ausgeht (griechische Theologie). Hınter beiden Formulierungen
stehen sechr verschiedene Theologien und Denkformen, die niıcht einfach harmonisierbar
sınd. Trotzdem 1St man-heute 1mM allgemeinen der Meınung, dafß beide Aussagen 1n der
Sache dasselbe Anlıegen verstehen. Deshalb hat INa  } bereits aut dem Konzil VO Flo-
enz (1439—1442) die Konsequenz ZSECEZOBECN: beide haben sıch vegenselt1g das Recht
zugesprochen, 1N ihrer geschichtlich gewachsenen orm denken, reden un
bekennen. Bıs heute mussen auch die S191°4 unjerten Orthodoxen das „Alioque“ nıcht 1Ns
Credo aufnehmen. Die lateinıische Kirche hat das anderslautende Bekenntnis der Ortho-
doxen anerkannt, aber nıcht übernommen. Auch durch solche gegenseitigen Anerken-
NUuNgen an ine sichtbare Einheit der Kirche 1 Glauben ZU Ausdruck kommen.

Das ze1gt, da{ß alle dogmatischen Sprachregelungen geschichtlich often sein können
un mussen. Sie siınd gleichsam nach rückwärts und nach vorwarts often?. Nach rück-
warts, weil Sie N1e adäquater Ausdruck dessen sein können, W 4s die Kirche glaubt. Je
personaler 1ine Wirklichkeit iSt, prekärer und unzulänglicher werden Formeln:
iINnan kann nıe sicher se1n, ob S1e die yemeınte Sache hinlänglich ZUrF. Sprache bringen.
Das ogma wird ımmer auch einem Akt des Willens und der Entscheidung, denn
Aaus der unübersehbar.großen Fülle der Aspekte der einen Glaubenswahrheit wählt das
Dogma eın Paar Gesichtspunkte Aaus und faßt S1e Man könnte auch anders
7zusammenfassen un auswählen, Inan könnte die Hauptaussage ZUr Nebenaussage un
das 1LLUT nebenbei Gesagte ZU!T Zentralaussage machen. Solche terminologischen est-

legungen sind also grundsätzlich wandelbar.
Sıe sind aber auch often nach [0)]881 Mıt dem ogma 1St seın rechtes und hinreichen-

des Verständnis och nıcht sogleich „mitgeliefert“. So macht jedes ogma nach seiıner
Definition noch einen oft erstaunlich weitreichenden und sprunghaften Interpretations-
un: Rezeptionsprozeifß 1n der Kirche durch Der eigentliche Sınn und Inhalt eines

Dogmas erschliefßt sıch oft erSst jel spater. Er erschliefßt sich auch immer wieder Nneu.

Neue, anderswoher kommende Erkenntnisse lassen Licht auf ine alte Wahrheit
allen, ME Fragestellungen lassen NEeCUC Aspekte erkennen. Da eın ogma nıicht Selbst-
7zweck seıin darf, sondern dem Leben der Kirche und aller einzelnen Christen die-
nen hat. mMu: das ogma auf die lebendigen Fragen einer eit hın interpretiert WCI-

den Es darf nıcht in eıner elotischen Konsequenzmacherei blo{fß abstrakt hochgespielt
werden, sondern MU situationsgerecht und geistlich interpretiert werden. Der mi1t-
telalterliche Begriff des articulus 6dei rachte dies klassisch ZU Ausdruck: ıhm g-
hörte, da{fß 1n Beziehung estehrt Zu N1s ultimus des Menschen. In die moderne
Sprache übersetzt bedeutet dies doch nıchts anderes, als daß eın Dogma AaUu$S-

Q Vgl Rahner, Kleines Fragment „Über kollektive Findung der Wahrheit“, 1n * Schritten ZUr heo-
logie VI (Einsiedeln 104—110

411



Walter Kasper

agen muß über den Sınn des menschlichen Lebens, dafß exıstenzerhellenden Charak-
ter besitzen MUuU: und als menschliche un christliche Lebenshilfe verstanden werden
oll Das macht ine Je LLECUEC lebendige Interpretation des Dogmas notwendig. Das Cr-

ordert ıne Theologie un: Verkündigung, die einen ausgesprochenen Zeıitindex besitzt.
Von verschiedenen Seıten haben WIr damit den gyeschichtlichen Charakter des Dogmas

herauszustellen versucht. Die Geschichte 1St as, das wesentlich un nıcht NUur ak-zı-
dentell ZU Dogma gehört. Ebenso wesentlich gehört A ogma aber auch das Mo-
ment des Bleibenden un: Unwiderruflichen. In einem dritten Teıl haben WIr nunmehr
den Zusammenhang zwiıschen dem Bleibenden un: dem geschichtlich Wandelbaren
Dogma noch SCHAUCI untersuchen. Wır versuchen damit, die eingangs gestellte
Frage wen1gstens eın weni1g einer möglichen Lösung näher führen.

I1I

Das Verhältnis U“on o8ma un Geschichte

Die rage einer gCNAUCIECN Verhältnisbestimmung VO  ' Wahrheit un: Geschichte, VO  ;

Dogma und Geschichte 1St 1m wesentlichen ein modernes Problem. Mıt etzter Ent-
schiedenheit Wr der Kirche erstmalıg durch die Reformation gestellt. Dıie Retor-
maforen bezeichneten die Glaubenstormeln und die Glaubenspraxis der römischen
Kırche als Abtall VO Evangelıum; S1e stellten in Abrede, da{fß die römische Kirche
1n Kontinuität ZUuUr apostolıschen Kirche steht. S1e sahen die Geschichte der Kirche also
als ine Geschichte des Abtalls und der Diskontinuität. Die Zäsur, der sıch der Ab-
tall vollzogen haben soll, wurde 1mM Lauf der e1it verschieden aAaNZECESETZL., Luther
gylaubte sıch noch ın Übereinstimmung MmMIit der anzeCh Theologie der Väter; erst die
Scholastik hat nach ıhm das Unhe:il] gebracht. In der spateren protestantischen Ortho-
doxie des Jahrhunderts hielt 18808  w wen1gstens och „CONSCHSUS quıinquesaecularıs“
test. Die iberale Dogmengeschichtsschreibung des etzten Jahrhunderts dagegen cah
den Abfall gleich unmittelbar nach der apostolischen eıt Heute, 1n der Schule Bult-
NNS, meınen viele, da{fß bereits innerhal des Neuen Testaments, in den lukanischen
Schriften un 1n den Pastoralbriefen, ein Übergang Z.U); „Frühkatholiziısmus“ und da-
mi1t eın Abfall VO ursprünglichen Evangelıum festzustellen sel. Allen diesen theolog1-
schen Entwürfen, verschieden S1e auch sınd, 1St gemeınsam, daß S1e die (ze-
schichte als Abfallsgeschichte betrachten un: zunehmend einen Gegensatz zwischen dem
Evangelium und dem spateren Dogma annehmen.

Identitäts- un: Diskontinuitätsthese

Gegen diese These VO  w} der Diskontinuität mufßte sıch die katholische Theologie ZUr

Wehr setzen. Mıt ıhr stand nıcht LLUT das Fundament der katholischen Kirche selbst
1n rage, vielmehr handelt sıch hier auch iıne vollkommene Entwertung der (5@-

4172



Geschichtlichkeit der Dogmen®?

schichte. Geschichte 1St 1Ur dort gegeben, 1n aller Diskontinuität auch Kontinuität
vorhanden 1St Reine Diskontinuität hebt die Geschichte auf Es mu{fßÖte der katholischern
Theologie also darum gehen, die Kontinuität 7zwischen dem apostolischen. Anfang der
Kirche un: dem spateren ogma, zwischen den grundlegenden Dogmen der alten
Kırche und deren spaterer dogmatischer un theologischer Explikation autzuweisen.
Der These VO  - der Diskontinuität stellte I1NAal die These VO  - der Identität entgegen*?,

Diese Identitätsthese fand auf dem Vatiıkanum ıhren lehramtlichen Niederschlag.
Das Konzıl bestimmte: „Die Glaubenslehre, die Gott geoffenbart hat, wurde nıcht dem
menschlichen Gelst wI1e ıne philosophische Erfindung ZIUET: Vervollkommnung VOorge-
Jegt, sondern als göttliches Gut der Braut Christi übergeben, damıiıt S1e dieselbe treu

ewahre un irrtumslos erkläre. Deshalb mu(ß auch immer jener Sınn der heiligen
Glaubenswahrheiten beibehalten werden, der einmal VO  3 der heiligen Mutter, der
Kirche dargelegt worden ISt; nıe darf 3808  } VO  e diesem Sınn dem Schein und
Namen einer höheren Erkenntnis abweichen.“

Freilich fügt auch das Vatikanum sofort weıteres hinzu; 65 zıtiert den Kır-
chenvater iınzenz VO  e} Lerın 5 Jahrhundert), der Sagt „50 wachse denn und entfalte
sıch mMiIt raft die Erkenntnis, Wissenschaft und Weisheit 1n einem jeden und 1n der
Gesamtheit, 1mM einzelnen Menschen W1e 1n der BaNnzenh Kirche, entsprechend den Stufen
des Alters und der Zeıträume, aber in der ıhnen zukommenden VWeıse, 1n derselben
Glaubenslehre nämlich, 1n demselben Sınn und 1n derselben Auffassung“ (DS

Hıer wırd also i1ne begrenzte Dogmenentfaltung zugestanden, aber doch 5 da{fß
sıch dabei 1Ur ıne Klärung und Entfaltung des ursprünglich Gegebenen handeln
ann (ım wesentlichen bleibt das ogma ıne über die Geschichte erhabene Größe).
Was auf dem Vatikanum ZESAQT wurde, das wurde in den Antimodernistenkund-
gebungen die Jahrhundertwende nochmals verschärft. Die Geschichte schıen damıiıt
die große Gefahr und Infragestellung des Glaubens se1in;: s1e wurde als das Inıt dem
Glauben schlechthin Unvereinbare und als das Nichtassimilierbare empfunden.

Diese Identitätsthese hat gegenüber der Diskontinuitätsthese darın ihr Recht, daß
Ss1e autf das Durchhaltende, Bleibende hinweist, das ZUr Geschichte wesentlich gehört
und das insbesondere Zu Glauben gehört. Damıt siınd einer schrankenlosen Um- oder
Neuinterpretation des Dogmas eindeutige renzen ZESETZT. Dıie Kirche ann heute
eın anderes Evangelıum verkünden als 1n der Vergangenheıt. Das schliefßt aber nıicht
aus, dafß S1e dieses iıne un: selbe Evangelium heute anders verkünden muß, eben da-
miıt als dasselbe verstanden wird. Eben die Identität gewandelten Um:-
standen, gewandelten Fragestellungen, veränderten Denkformen, Lebenstormen
und Sprachtormen bewahren, mu{ INan dasselbe verschieden CN. Um der Identi-
tat wiıllen 1St also Verschiedenheit notwendig. Wo NUur Identität ist, da 1st ebensoweni1g
Geschichte w 1e dort, LLUL Diskontinuiutät herrscht. Geschichte iımmer beides

10 Vgl Ratzınger, Das Problem der Dogmengesdxid1te 1n der Sicht der katholischen Theologie (Köln,
Opladen

413



Walter Kasper

OTraus Identität 1in Diskontinuität und Diskontinuität der Identität wiıllen Die
Identitätsthese vertriıtt also eın berechtigtes un unaufgebbares Anliegen; aber S1ie Sagt
nıcht das Ganze. Letztlich kommt s1e mMi1t der Diskontinuitätsthese ın der Abwertung
der Geschichte überein. Beide lösen das Problem nıcht, S1e schlagen 1m Grunde NUur
nıeder.

Hoffnung un Verheißung als alt 1n der Geschichte

ine Lösung dieses Problems 1St heute 1n abschließender Weiıse ohl noch aum mMOg-
lich Was möglıch ISt, das 1St der Autweis verschiedener Lösungsansätze. Dabei mussen
WIr VO  3 vorneherein alle Versuche ausscheiden, die entweder Geschichtliches un: ber-
gyeschichtliches reinlıch scheiden oder VO  e} außen her übergeschichtliche Mafßstäbe die
Geschichte herantragen wollen. Beides wırd dem Phänomen der Geschichte, W1e WIr
gesehen haben, nıcht gerecht. Eın übergeschichtlicher Standpunkt 1St uns Menschen Ver-

SagtL; könnte 1Ur erschlichen se1n. Wır mussen das Problem der Geschichte auf D
schichtliche Weıise VO  w ınnen her einer Lösung näherführen. Zur Geschichte gehört aber
das Offene, das Nıcht-Festgestellte un: Nıcht-Festgelegte. Man kann die Geschichte
deshalb nıcht durch fixe, handhabbare un: wıißbare Kriterien bestehen, sondern NUrL,
iındem iInan sıch vertrauend un: hoffend auf die Geschichte einläfßt, ındem in  w im
Glauben den Weg geht, den Gott miıt seiner Kirche geht Das Problem der Geschichte
äfßt sıch geschichtlich 1Ur 1mM Glauben un: 1ın der Hofftnung bestehen.

Weıl] Gott in Christus alles Menschliche und damıiırt auch das Fragmentarische der
Geschichte „unvermischt un: ungetrennt” AaNSCHOMMECN hat, annn der Christ 1n Glaube
un Hofinung die Geschichtlichkeit bejahen un: 1n ıhr doch 1ne untrügliche Verhei-
ßung un: einen unerschütterlichen alt finden Die Geschichte 1St kein drückendes Ge-
SCETZ, dem die Kıiırche steht, vielmehr 1St durch das Evangeliıum über der Geschichte
die Hofinung aufgerichtet.

Hoffnung 1n der Geschichte haben verbietet aber jede Katastrophentheologie und
Katastrophenstimmung, die meınt, se1 heute in der Kirche alles 1mM Untergehen, 1Ur

weıl manches 1m Umbruch ist: die christliche Hoffnung un das Vertrauen auf die Ver-
heißung Gottes verbietet aber ebenso die Annahme, alles Bisherige 1n der Geschichte
der Kıiırche se1 ine Katastrophe un fange erst heute das Licht der Aufklärung
über der Kırche leuchten. Beides 1St mangelnder Glaube. Sowohl dem überängst-
lıchen Konservatıven W1e dem innerkirchlichen Revolutionär fehlt der wirkliche
Glaube. Wer glaubt, der weiß, dafß MmMi1t Christus die Wahrheit definitiv 1n die Welt
gekommen un: der Kirche anvertraut ISt; da{ß die Kirche also nıcht mehr definitiv auf
den Stand der Synagoge zurückfallen un: Christus nıcht definitiv verleugnen annn
VWer xylaubt, hat keine ngst VOT der Geschichte, weıl die Hoffnung über der
Geschichte weiß autf Grund der TIreue der Verheißung Gottes 1n Jesus Christus. In ıhr
allein esteht der alt 1n der Geschichte.

414



Geschichtlichkeit der Dogmen®?

Dreı Kriterien

Aus dieser Erkenntnis ergeben sich ZU Schlu{ß noch ein Paar allzemeine Krıiterien,
die der Orientierung des Glaubens inmıtten des Umbruchs der Geschichte dienen
können:

Als erstes Kriterium 1St die Christus- und Schriftgemäßheit HTG 1le Dogmen
und Gebote der Kirche haben ihren etzten Sınn nıcht 1n sıch selbst: S1e sollen Brücke
und Krücke se1n, die durch Christus (GoOtt führen. Gerade heute scheint iıne Reduk-
t10n der vielen Glaubenssätze autf den einen notwendig se1n, da Gott 1n Christus
durch den Heıiliıgen Geist für uns die Liebe 1St. Jle anderen Dogmen wollen 1 Grunde
1Ur dieses ıne Bekenntnis expliızıeren un: absichern. Sie mussen deshalb auch VO  w} die-
SCS17 Mıtte her ıhr Ma{iß und iıhre Ausrichtung erhalten. Auft diese Weise annn der Glaube
wıeder durchsichtig werden, und zugleich 1St eın Kriterium yegeben für das; was echt
und zentral, un für das, W as peripher und zweıtrangıg 1St.

Es x1ibt 1n der Dogmengeschichte nıcht 1Ur das Gesetz der Explikation, sondern auch
das der Reduktion, der Rückführung und Rückintegration enttalteter Glaubens-
wahrheiten 1in das Zentrum des Glaubens. Diese Reduktion 1St gerade heute VO  - Wich-
tigkeıt. Dıie künftige Gestalt des Glaubens wird vermutlich einfacher se1n. Dieser Pro-
ze{ß INAag zunächst als Verarmung und als Verlust erfahren werden: kann, richtig VeCI-

standen, aber auch eine Verwesentlichung und Vertiefung bedeuten, WE ımstande
iSt; u1l5s wieder mehr SA Zentrum, Christus zurückzuführen.

Person, Wort un: Werk Jesu Christi ISt u1ls 1im Zeugn1s der Schrift yültig un
normatıv bezeugt. Der Gehorsam der Kirche gegenüber Christus konkretisiert sıch des-
halb im Gehorsam gegenüber der Schrift Die Schrift 1St Kanon, Mad{(ßstab, NOL-

Mans 110  w} NOTrMAata ll dessen, W ds in der Kırche geschehen hat Jle Retormen und
Neuerungsbestrebungen mussen sıch immer wieder iıhr auswelsen. Es genugt nıicht,
da{ß der Schrift 1Ur nıcht widerspricht; genugt auch nıcht, dafß ine kirchliche
Lehre in entternter Weıse durch scharfsınnıge Ableitungen mi1it der Schrift 1n Verbin-
dung steht; S1e muß vielmehr dem Zentrum, dem Geist, der Gesamtperspektive des

apostolischen Zeugnisses entsprechen.
Die christologische Zentralaussage gilt aber 1m jeweiligen Heute der Kirche Zu

übersetzen. Fuür diese Aktualisierung des ursprünglichen apostolischen Christuszeug-
nısses 1in die jeweilige Gegenwart 1St noch ein 7weıtes Kriterium maßgebend: die (se-
meinschaft der Kiırche Das Glaubenszeugnis 1St ımmer der Kirche als (Ganzer I:
Kriıterium tür die Richtigkeit eines Zeugnisses iSts ob der ekklesialen Liebe dient.
Das Zeugn1s eınes einzelnen mu{ daran mM werden, ob die Gemeinschaft aller

Gläubigen sıch eigen machen kann, oder e wen1gstens als Möglichkeit innerhalb
ihrer Gemeinschaft anerkennt. Das macht den innerkirchlichen Dialog, das Mithören
und Hıinhören auf das Zeugni1s der anderen notwendig. Jedes Zeugn1s 1st soviel WEeTrtT,

als VO brüderlichen Zeugn1s aller anderen ISt Das erfordert Feingefühl,
'Takt und Rücksicht auch auf die Schwachen 1n der Gemeinde Kor 8

415



Walter Kasper

Auch 1n der Kiırche können Wahrheiten ıhre elit haben Man annn nıcht jeder
eiIt und überal]l alles SCN. Es kann Zzu Geschick eines Zeugnisses gyehören, da{fß 6S

seinen Kaiıros 1n der Kırche erst 1n einer 1e] spateren eit hat Es annn aber auch das
Phänomen schuldhafter Selbstverschließung 1n der Kiırche das Charısma geben.
FEs annn se1in, daß ıne bestimmte Formulierung 1in eiıner geschichtlichen Situation NOT-

wendig 1St, daß S1e spater Wr nıcht falsch, aber doch unzulänglich, miıßverständlich
und für die yrößere Einheit der Kirche hinderlich wiırd, dafß sS1e also War abstrakt
richtig ISt, aber nıcht mehr konkret Wahrheit 1n der Liebe erschließt. Wır mussen des-
halb noch als drittes Kriterium die Sendungsgemäßheit eNnen.,.

Dieses Kriterium besagt: Das Evangelium 1St dann richtig verkündet, Wenn

gesichts der heutigen Welt Glaube, Hoffnung und Liebe weckt, Wenn seine Botschaft 1mM
Heute vollziehbar un: verständlich 1St iıcht dort 1St der Glaube reinsten SCHC-
ben, INa  =) 1n eıner SOgeENANNTLEN ungebrochenen Gläubigkeit, 1n Wıiırklichkeit aber 1n
eıner bloßen Gettomentalıität die heutigen Probleme noch Zar nıcht FALT: Kenntnis ZC-
OIMNmMmMen hat un: einfach hinter verschlossenen uren  . „weıterglaubt“, sondern dort,

Aaus dem Glauben heraus einer wirklichen Auseinandersetzung MIt der eit
kommt, das Evangelium entweder bewußte Ablehnung un: Auseinandersetzung
hervorruft oder echten Glauben weckt.

Wenn MC HE yeschichtliche Sıtuation durch eiınen radikalen Umbruch auf allen (5e=
bieten bestimmt iSt, dann ordert das VO uns deshalb auch 1m Glauben Mut und Wag-
N1s ZU Neuen. „Der einz1ge heute 1mM praktischen Leben der Kıirche erlaubte Tutioris-
1I11US 1St der Tutiorismus des Wagnisses Wır müßten fragen: Wıe weıt darf INn  $

Ausnützung aller theologischen und pastoralen Möglichkeiten gehen, weil die
Lage des Reiches Gottes sicher 1St; dafß WIr das Außerste agch mussen,
bestehen, W1e Gott VO  a uns verlangt Es 111 M1r scheinen: Wenn 1n diesen und
vielen anderen Fragen dieser Iutiorismus angewendet würde, 8803  ’ VO  - der ber-
ZCUSUNg als Imperatıv für 11SCTE Stunde (nıcht als immer gültiges Prinzıp für alle
Zeiten) ausgınge, daß das Sıcherste heute das Wagemutigste se1 un die beste Chance,
alles oder einıges gewınnen .5 dann würde siıch doch ohl manche Überlegung
in der Kıiırche anders gestalten.“

ine Predigt, die LLUTL orthodox ISt un: nıchts, 1st 1n den Augen der meısten
Zeıtgenossen eın Relikt Aaus einer vErSaNSCHNE Welt, ine quantıite negligeable. Wo da-

die Predigt eweıse des Geıistes un seiner raft erbringt Kor Z 4 dort 1St
der ursprüngliche Gelist der Urkirche wieder Jebendig geworden, da 1St di Kontinuität
und der Zusammenhang 1n Glaube, Hoffnung un: Liebe MIit dem rsprung gegeben,
da gilt das „Christus heri eit hodie“ (Hebr 13 8), da yeschieht 1in der Geschichte ELWAS,
dem bleibende Gültigkeit verheißen ISt. da 1St die Geschichte eın lastendes (Gesetz
mehr, dem WIr seufzen, sondern eın Weg, der Weg des Glaubens durch die Zeıt,
den WIr gehen 1mM Vertrauen auf die u11l5s gegebene Verheißung, dafß Gott mi1t uns 1St

11 Rahner, Löscht den Geıist ıcht aus!, 1n:! Schriften Zur Theologie VII (Einsiedeln 8 5

416


