Walter Kasper
Geschichtlichkeit der Dogmen?

Das Thema dieser Abhandlung ist bewufit mit einem Fragezeichen versehen; es be-
inhaltet also keine fertige These, sondern eine Frage. Das Ziel ist nicht, fiir diese Frage
eine abschliefende Losung zu geben und eine Antwort zu formulieren, ,die man ge-
trost nach Hause tragen kann®, sondern die Frage erst einmal in der rechten Weise auf-
zuschlieffen und dann ein paar erste Ansitze zu entwickeln fiir ein theologisch sach-
gemifles Verstindnis des Dogmas. Es ist gegenwirtig in der Theologie und in der
Kirche nicht die Zeit fertiger Lésungen, sondern der Suche nach neuen Losungsansitzen
auf ziemlich neue und ungewohnte Problemstellungen, in die wir uns erst langsam
hineinfinden miissen?.

Deshalb sollen drei Problemkreise behandelt werden: Das Problem der Geschichtlich-
keit im allgemeinen, das Problem des Dogmas und das Problem einer sachgemifen Ver-
hiltnisbestimmung von Dogma und Geschichte.

E
Das Problem der Geschichtlichkeit im allgemeinen

Zu Beginn dieses Jahrhunderts hat der protestantische Theologe und Religions-
geschichtler Ernst Troeltsch die Erwartung ausgesprochen, dafl die Begegnung zwischen
Theologie und Geschichte in Zukunft noch weit gréfere Probleme aufwerfen werde als
die Begegnung zwischen Theologie und Naturwissenschaft, die zu seiner Zeit die Gei-
ster in erster Linie erregte. Die Voraussagen von Ernst Troeltsch haben sich in der
Zwischenzeit voll erfiillt. Der Philosoph G. Kriiger urteilt: ,Die Geschichte ist heute
unser gréftes Problem. Sie ist es in dem dreifachen Sinne, daf sie zugleich unser drin-
gendstes, unser umfassendstes und unser schwierigstes Problem ist.“2 Wir erfahren in
der Gegenwart eine radikale Vergeschichtlichung der gesamten Wirklichkeit. Alles ist im
Umbruch und im Wandel begriffen; es gibt kaum mehr etwas Festes und Bestdndiges;
was man frither fiir ewige Wahrheiten, unumstdfiliche Prinzipien, verpflichtende Tra-
dition hielt, z4hlt heute kaum mehr etwas; allein das Neue fasziniert, auch dann, wenn
man weif}, dafl es vielleicht morgen wieder veraltet sein wird. Der Abstand der Gene-

1 Zum Ganzen vgl. W. Kasper, Dogma unter dem Wort Gottes (Mainz 1965); K. Rahner - K. Leh-
mann, Kerygma und Dogma, in: Mysterium Salutis. Grundrifi heilsgeschichtlicher Dogmatik. Hrsg. von
J. Feiner u, M. Lohrer I (Einsiedeln 1965) 622-703.

2 G. Kriiger, Freiheit und Weltverwaltung. Aufsitze zur Philosophie der Geschichte (Freiburg, Miin-
chen 1958) 97.

26 Stimmen 179, 6 401



Walter Kasper

rationen ist grofler geworden, fast scheint es manchmal, als ob die Alteren und die
Jiingeren in ganz verschiedenen Welten und Zeiten lebten und in verschiedenen Kate-
gorien dichten.

Dieser geschichtliche Wandel hat auch die Kirche ergriffen. Das II. Vatikanische
Konzil hat die Verflochtenheit von Kirche und Geschichte ins allgemeine kirchliche
Bewufitsein gehoben. Die Kirche, das Lehramt, die Dogmen erschienen vielen bisher
als der feste Turm in der Brandung der Zeit und als der unerschiitterliche Fels in den
Wogen der Geschichte. Viele glaubten hier einen letzten Halt zu besitzen inmitten
des Wechsels der Zeit und inmitten der Kurzlebigkeit geschichtlicher Weltanschauungen
und Ideologien. Besorgt stellen nun viele ernsthafte Christen fest, daf auch in der
Kirche alles in Diskussion geraten ist, daff die Meinungen und Positionen, fiir die
sie gestern noch zu kimpfen angehalten wurden und fiir die sie sich aus Treue zur
Kirche angreifen lieflen, nun von eben dieser Kirche vermeintlich oder wirklich auf-
gegeben werden. Gerade die treuesten Anhinger der Kirche und die eifrigsten Ver-
teidiger des Glaubens sehen sich damit von den Trigern des Lehramtes selbst des-
avouiert. Das alles ist ein Indiz dafiir, dafl die Geschichtlichkeit auch in die Kirche
Einzug gehalten hat.

Der Ursprung des Problems der Geschichtlichkeit

Im Raum der Kirche und auf dem Gebiet des Glaubens kommt dieser Umbruch des
allgemeinen Bewufltseins besonders einschneidend und fiir viele bestiirzend. Die
Kirche und ihre grundlegenden Glaubensbekenntnisse hatten ja in der Antike Gestalt
angenommen. Antikes Denken, platonische, aristotelische, stoische Philosophie lebte in
der kirchlichen Theologie fort und bestimmte bisher das Denken der Kirche. Dieses
antike Denken ging von einem festen, als statisch gedachten Kosmos mit ewigen Wesens-
gesetzlichkeiten aus. Natiirlich gab es auch hier Bewegung und Verinderung; aber
sie wurden gleichsam als Oberflichenerscheinungen eines ewigen Wesensgrundes, als
akzidentelle Verinderungen an einer bleibenden Substanz aufgefafit. Bewegung galt
als Ausdruck der Endlichkeit und des Unbeseligtseins, oft geradezu als Strafe und
Folge eines Urfalls. Die Wahrheit aber war ewig, die Gottheit ein in sich ruhender un-
bewegter Beweger.

Ausgehend von solchen Denkkategorien entwarf die mittelalterliche Philosophie und
Theologie einen in sich groflartigen und imponierenden Ordo des Seins, der in ver-
schiedenen Stufen und Graden Abbild des unwandelbaren gottlichen Seins ist. Das
Phinomen der Geschichte und des geschichtlichen Wandels gab es selbstverstindlich
auch hier; aber es wurde nie ausdriicklich zum Problem. Die Geschichte war ein Phi-
nomen, das im Rahmen eines umgreifenden Ordo betrachtet wurde. Fiir das neuzeit-
liche Denken dagegen ist die Geschichte eben kein Moment innerhalb eines umgreifen-
den Ordo; vielmehr ist jeder Ordo nur ein Moment innerhalb einer ihn sofort wieder

402



Geschichtlichkeit der Dogmen?

relativierenden Geschichte, Die Wirklichkeit hat hier nicht eine Geschichte, sondern
sie ist zutiefst Geschichte.

Dieser Umbruch zum geschichtlichen Denken vollzog sich im 19. Jahrhundert. Auf
dem Gebiet des Denkens und der Kunst geschah diese Revolution durch die Romantik
und den deutschen Idealismus. Das Absolute ist nach Fichte die Tat, die sich bestindig
selbst setzen will und sich doch nie voll ergreifen kann, Fiir Hegel ist die Wahrheit
Bewegung; erst in und durch die Geschichte kommt sie zu sich selbst. Das Absolute
steht nicht mehr unbewegt und unverinderlich iiber der Geschichte; die Geschichte ist
der Selbstvollzug des Absoluten, die Schidelstitte des absoluten Geistes. Was im idea-
listischen Denken vom absoluten Geist gesagt wurde, das wird heute im existentialisti-
schen Denken vom Menschen gesagt. Der Mensch lebt nicht nur in einer Geschichte, die
ithm irgendwie duflerlich bleibt; die Geschichte ist vielmehr die innere Dimension und
Verfafitheit des Menschen; der Mensch ist wesentlich das Wesen, das unterwegs ist zwi-
schen Sein und Werden, Vergangenheit und Zukunft. Das Menschsein ist fiir jeden eine
Gabe, aber noch mehr eine in der Geschichte erst zu verwirklichende Aufgabe. Der
Mensch steht in den entscheidenden Situationen seines Lebens immer wieder auf dem
Spiel; er ist zutiefst geschichtlich.

Was die Philosophie abstrakt dachte, das wurde durch die Erfahrungsw1ssenschaften
in vielfaltiger Weise konkret bestdtigt und in die Praxis umgesetzt. Die Paldontologie
zeigte, dafl der Mensch in der Evolution der Natur und der vormenschlichen Lebens-
formen eine lange Vorgeschichte besitzt, in der er erst zu dem geworden ist, was er
heute ist; die Ethnologie und Geschichtswissenschaft erwies, dafl er sich seit seinem
ersten Auftreten noch vielfach geindert hat, dafl es eine grofle Vielfalt ethischer, reli-
gibser, soziologischer Mafistibe geben kann und heute zunehmend wieder gibt, dafl
manches von dem, was wir bisher als unveriufierliche Naturordnung ansahen, im
Grunde nichts anderes ist als eine geschichtlich gewordene, vielleicht sogar spezifisch
abendldndische Form menschlicher Selbstverwirklichung. Es gibt eine regelrechte Ent-
wicklung des sittlichen Bewufltseins und der Erkenntnis der personalen Wiirde des
Menschen. Schlieflich entdeckte die seit der Mitte des letzten Jahrhunderts entwickelte
Dogmengeschichtsschreibung einen Wandel und eine Entfaltung im Glaubensbewufit-
sein der Kirche, die sich nicht nur nach den Gesetzen eines stetigen, organischen Wachs-
tums vollzogen hat, in der es vielmehr auch Spriinge, Umschichtungen, Antizipationen
und Retardationen gegeben hat. Was wir heute an Neuorientierungen und Umbriichen
gleichsam im Zeitraffer erleben, das hat sich nach dem Ausweis der Kirchengeschichte,
so wie wir sie heute kennen, gleichsam im Zeitlupentempo schon immer vollzogen.

Ansitze fiir eine Losung des Problems

Die Geschichte ist also eines der schwierigsten Probleme, das unsere Zeit bedringt
und das nun auch in die Kirche Einzug gehalten hat. Die Pastoralkonstitution des Va-
tikanum II (Nr. 5) sicht unsere ganze gegenwiirtige Epoche dadurch gekennzeichnert,

26+ 403



Walter Kasper

dafl sich ein Ubergang vollzieht von einem mehr statischen Verstindnis der Ordnung
der Gesamtwirklichkeit zu einem mehr dynamischen und evolutiven Verstindnis. Das
Problem der Geschichte beschrinkt sich also nicht auf dieses oder jenes Dogma, auch
nicht auf die Dogmen insgesamt; es ist ein universales und totales Problem, das aus
dem Grundansatz und Zentrum des modernen Denkens iiberhaupt entspringt. Wenn
wir also den Dialog mit unserer Zeit wollen, dann miissen wir ihn an dieser Stelle
fithren. Hier entscheidet sich das Heutigwerden der Kirche.

Hier stellt sich aber auch die entscheidende Frage: kann sich die Kirche und der
Glaube tiberhaupt so der Geschichte ausliefern? Verlieren wir damit nicht allen Boden
unter den Fiiflen? Gehen wir damit nicht einem schrankenlosen Relativismus ent-
gegen? Mufl nicht gerade der Glaube und das Dogma einen Damm bilden gegen eine
totale Vergeschichtlichung aller Wirklichkeit? Wo gibe es sonst noch Halt und Gewif3-
heit? Miissen also nicht die Dogmen iiber allen geschichtlichen Wandel erhaben sein?

Bevor wir diese Frage beantworten, miissen wir noch eine Vorfrage stellen. Sie lau-
tet: Kann sich nicht nur die Kirche, sondern schon der Mensch so radikal der Ge-
schichte ausliefern? Bedeutet eine radikale Vergeschichtlichung des Menschen und all
seiner Lebensbereiche nicht im letzten eine radikale Bedrohung des Menschseins des
Menschen? Versinken damit nicht alle menschlichen Werte im Bodenlosen eines alles
verschlingenden Relativismus und Skeptizismus? Verteidigt die Kirche also mit der
Unwandelbarkeit ihrer Dogmen nicht auch die Menschlichkeit des Menschen?

Tatsichlich mufl man sagen: Wenn alles nur noch Geschichte ist, wenn nicht etwas
ist, das sich geschichtlich verindert, sich aber in dieser Verinderung auch zugleich durch-
hilt, dann hebt sich die Geschichte selbst auf. Die Geschichte setzt ein Subjekt voraus,
das geschichtlich wird und das geschichtsfihig ist; dieses Subjekt ist der Mensch. Ge-
schichte gibt es nur, wo es den Menschen gibt, der in Freiheit und Verantwortung ge-
schichtlich handelt. Dieser Mensch ist als geschichtliches Wesen immer gesellschaftlich
und leiblich verfafit. Geschichte setzt also ganz bestimmte Strukturen voraus, ohne die
sie gar nicht Geschichte sein kann®, Darum betont die vorhin bereits zitierte Pastoral-
konstitution mit vollem Recht, ,dafl allen Wandlungen vieles Unwandelbare zu-
grunde liegt® (Nr. 10). Geschichtlichkeit kann dort, wo sie sich selbst recht versteht,
nicht einfach in einen schrankenlosen Relativismus und Skeptizismus, wo alles und
nichts mehr gilt, umschlagen.

Das wirkliche Problem der Geschichtlichkeit liegt nun aber nicht sosehr im Grund-
satzlichen. Es ist nicht sosehr die Frage, ob es iiberhaupt noch Unwandelbares gibt; die
Frage lautet vielmehr viel konkreter, wie wir inmitten des geschichtlichen Wandels
das bleibend Giiltige feststellen kénnen. Es ist nimlich nicht so, dafl man das un-
wandelbare Wesen so leichthin ,chemisch rein“ aus seinen geschichtlichen Verwirk-
lichungsformen herausdestillieren kdnnte. Die beliebten und viel beniitzten Bilder vom
bleibenden Wesenskern und der dufleren geschichtlichen Schale, vom bleibenden Inhalt

3 Vgl. A. Darlap, Art. Geschichtlichkeit, in: Handbuch theol. Grundbegriffe I (Miinchen 1962) 491—497.

404



Geschichtlichkeit der Dogmen?

und der geschichtlich wandelbaren sprachlichen Einkleidung meinen zwar alle etwas
Richtiges, aber sie sind angesichts des geschichtlichen Problems viel zu harmlos. Unsere
menschliche Sprache besteht nicht einfach aus neutralen Worthiilsen, die man beliebig
auswechseln konnte. Sprache und Sache sind viel inniger miteinander verbunden. Beide
lassen sich zwar unterscheiden, sie lassen sich aber so wenig trennen wie Leib und
Seele des Menschen. Das bleibende Wesen ist uns also nie anders gegeben als in seinen
konkreten, wandelbaren geschichtlichen Verwirklichungsformen. So wie unsere mensch-
liche Person nie ohne den Leib und seine Geschichte sein kann, so ist das Wesen aller
unserer Erkenntnisse und Institutionen nie trennbar von ihrer leibhaftigen Geschichte.
Erst in und durch diese Geschichte hindurch sind und werden sie zu dem, was wir als
ihr Wesen bezeichnen.

Darin ist es begriindet, daf es nicht nur eine Geschichte der dufferen Formen, der
Situationen, der einkleidenden Bilder, Worte, Symbole gibt, vielmehr wandelt sich
mit diesen Bildern, Worten und geschichtlichen Umstinden in etwa auch der Sinn einer
Sache selbst. Sosehr es ndmlich gilt, dal zur Geschichte gleichbleibende Strukturen ge-
horen, wie Freiheit, Gesellschaft, Leiblichkeit, Tradition und vieles andere mehr, so gilt
ebensosehr, dafl sich der Sinn von Freiheit, Gesellschaft, Leib, Tradition geschichtlich
wandeln kann und sich tatsichlich auch vielfiltig gewandelt hat. Wir denken heute an-
ders als vor 100 Jahren!, wie man diesen Tatbestand etwas volkstiimlich zu umschrei-
ben gewohnt ist. Die Tonung, Stimmung, die Farbe und der Akzent, den wir mit diesen
abstrakten Begriffen verbinden, kann geschichtlich sehr verschieden sein. Man spricht
deshalb von einer Geistesgeschichte.

Hoffnung, nicht Skepsis als Grundhaltung

Etwas dialektisch formuliert kdnnten wir sagen: Die Geschichtlichkeit ist das blei-
bende Wesen des Menschen und der Welt. Diese Geschichtlichkeit ist mit der Endlich-
keit gegeben. Was bleibt, das ist, dal wir als Menschen unser geschichtliches Wesen
nicht einholen knnen, dafl wir uns selbst nie einfach in die Hand bekommen kénnen
und daf wir unser Wesen deshalb auch nie fix und fertig auf den Begriff bringen kin-
nen. Der Mensch ist sich selbst transzendent. ,Der Mensch iiberschreitet unendlich
den Menschen“ (B. Pascal)4. Er ist deshalb stets unterwegs; er ist ,homo viator®
(G. Marcel) 5, in Wesen der Hoffnung. Diese Hoffnung ist innergeschichtlich unerfiill-
bar; sie ist ein Strukturmoment der Geschichte. Das bedeutet, dafl unser Erkennen und
Tun immer nur in geschichtlicher Gebrochenheit und Perspektivitit moglich ist, daf
grundsitzlich alles, was. wir sagen und tun, von einer notwendigen Vorldufigkeit ge-
prigt sein muf. Aber in dieser Vorliufigkeit und Gebrochenheit der Geschichte hoffen

4 B. Pascal, Uber die Religion (Pensées), iibertragen von E. Wasmuth, Fr. 434 (Heidelberg 1963) 202.
5 G. Marcel, Homo viator. Philosophie der Hoffnung (Diisseldorf 1959).

405



Walter Kasper

und vertrauen wir, Giiltiges und Unaufgebbares zu erkennen. Andernfalls wiire die
Hoffnung gegenstandslos und sinnlos. Die Hoffnung als Strukturmoment der Ge-
schichte schlieft also beides ein: Endgiiltigkeit und Vorliufigkeit; sie besagt aber auch,
dafl wir beides nie einfach addquat scheiden kénnen.

Wir brechen hier die Aussagen iiber das Problem der Geschichtlichkeit ab und wen-
den uns nun den Fragen des zweiten Teils zu. Hier versuchen wir die theologischen
Konsequenzen aufzuzeigen, die sich aus unseren bisherigen mehr anthropologischen
Uberlegungen ergeben. Von vorneherein 1ifit sich soviel sagen: Wenn Gottes Wort
immer in menschlichem Wort ergeht und wenn in der Mitte unseres Glaubens die Bot-
schaft von der Menschwerdung Gottes steht, von der gilt, daf Gott alles Menschliche
unvermischt und ungetrennt angenommen hat, dann mufl zum Wort Gottes und zur
Menschwerdung auch gehdren, dafl Gott und sein Wort voll und ganz, unvermischt
und ungetrennt eingehen in die Dimension der Geschichte, dann muf alles bisher Ge-
sagte auch fiir den Glauben Giiltigkeit haben. Wir fragen nunmehr, was dies fiir das
rechte Verstindnis des Dogmas fiir Konsequenzen mit sich bringt.

I
Das Problem des Dogmas

Das katholische Verstindnis der Dogmen scheint in sich zuniichst vollkommen klar
zu sein. Ein Dogma ist nach der Lehre, wie sie auf dem ersten Vatikanischen Konzil
zum Ausdruck kommt, ein Satz des Glaubens, der von Gott selbst geoffenbart ist und
den die Kirche durch ihr ordentliches oder aufierordentliches Lehramt zu glauben vor-
legt. Ein Dogma wird nach dieser Lehre also durch zwei Elemente konstituiert, die
immer zusammen gegeben sein miissen: gottliche Offenbarung und kirchliche Lehrvor-
lage, durch die die Kirche die Offenbarungswahrheit entsprechend den Bediirfnissen
einer Zeit erklirt, schiitzt, verteidigt und prizisiert.

Wollten wir unser Thema ,Geschichtlichkeit des Dogmas® anhand dieses Dogmen-
begriffs erértern, so kénnten wir sagen, dafl ein Dogma insofern eine Geschichte haben
kann, als der Grad der lehramtlichen Explikation geschichtlich sehr verschieden sein
kann. Es ist m&glich, dafl die Kirche eine Wahrheit frither nicht mit derselben Deut-
lichkeit und Bewufitheit ausgesprochen hat wie sie es heute tut, weil diese Wahrheit
friher entweder unumstrittener Besitz war oder weil diese Wahrheit unter den da-
maligen Umstinden nicht ,gefragt war. Weil sich also die Fragestellungen verschie-
ben, ist es méglich, daf die Kirche im Laufe ihrer Geschichte immer tiefer in das Glau-
bensgut eindringt und dabei Wahrheiten, die sie bisher nur implizit ausgesprochen oder
stillschweigend vorausgesetzt hat, deutlicher expliziert und begrifflich artikuliert.

Dieser scheinbar so einleuchtende Erklirungsversuch reicht jedoch nicht aus. Einmal
hat die Dogmengeschichte, so wie sie sich konkret bisher vollzogen hat, keineswegs ein-
fach darin bestanden, dafl man aus vorgegebenen Primissen friedlich Folgerungen ge-

406



Geschichtlichkeit der Dogmen?

zogen hat. Mit dieser Erklirung wird man der wahrhaft turbulenten Geschichte der
altkirchlichen Konzilien ebensowenig gerecht wie dem Aufbruch, den das vergangene
Konzil in mancher Hinsicht bedeutet hat. Zum anderen bleibt bei diesem Erklirungs-
versuch unbeachtet, dafl ja auch der Begriff und das Verstindnis vom Dogma selbst
wieder eine Geschichte hat. Was ein Dogma ist, das ist weit weniger klar als es ge-
wohnlich vorausgesetzt wird. Der vorhin gebrauchte Dogmenbegriff ist selbst ge-
schichtlich gepragt und bedingt. Er bringt wie jeder geschichtliche Begriff nicht ein-
fachhin ,das* Wesen des Dogmas zum Ausdruck,

Das Dogmenverstindnis des Vatikanum T hat sich erst im Lauf der Neuzeit heraus-
gebildet; ausdriicklich formuliert wurde es erst gegen Ende des 18. Jahrhunderts. Wir
finden es erstmalig in dem Werk des Franziskaners Philipp Neri Chrismann ,Regula
fidei catholicae® aus dem Jahre 1792, ein Werk, das paradoxerweise 1868 sogar auf
den Index gesetzt wurde. Diese Indizierung konnte aber offensichtlich schon damals
nicht verhindern, dafl das Buch eifrig gelesen und benutzt wurde. Das hier zum Aus-
druck kommende Dogmenverstindnis spiegelt ganz deutlich die spezifische theologi-
sche Geistigkeit der neuzeitlichen Kirchengeschichte. Gegen die neuzeitliche autonome
Vernunft in Aufklirung und Liberalismus mufite die Kirche den autoritativen Cha-
rakter des Glaubens betonen; gegen den neuzeitlichen Individualismus aber mufite die
kirchliche Bindung herausgestellt werden, die zum Glauben gehdrt. Die beiden Ele-
mente des neuzeitlichen Dogmenbegriffs, gottliche Offenbarung und kirchliche Lehr-
vorlage, entsprechen also ziemlich genau der neuzeitlichen Problemstellung. Es handelt
sich hier gar nicht um eine erschopfende Wesensbestimmung des Dogmas, sondern ledig-
lich um die Herausstellung von zwei Aspekten, die in der damaligen Situation von be-
sonderer Bedeutung waren. Mit diesen beiden Aspekten wird etwas Giiltiges gesagt,
aber es wird in ihnen nicht einfach eine abschlieflende Wesensbestimmung des Dogmas
gegeben. Die patristische und mittelalterliche Theologie kennt hier nicht nur andere
Begriffe fiir unser Wort Dogma, sie betont auch andere Aspekte, die uns in der Frage
nach der Geschichtlichkeit des Dogmas erheblich weiterfithren konnen.

Wir konnen im Folgenden drei solcher Strukturelemente des Dogmas aufzeigen, die
geeignet sind, unsere Problemstellung etwas weiterzutreiben.

Das Dogma als Doxologie

Die frithesten Dogmen wurden weitgehend als Doxologien, als bekenntnishafte
Lobpreisung Gottes, als dankende Antwort des Glaubens auf das Wort des Evange-
liums verstanden. Deshalb haben die frithesten Glaubensbekenntnisse liturgische Digni-
tit erhalten. Sie sind bis heute ein Stiick Eucharistie, Danksagung geblieben. Dieses
Dogmenverstindnis ist in der Ostkirche bis heute lebendig geblieben. Hier gehtren
Dogma und Liturgie engstens zusammen. Das Dogma ist gedachte Liturgie, die Liturgie
gebetetes Dogma.

407



Walter Kasper

Das ist fiir das Verstindnis des Dogmas nicht unerheblich. Das Dogma ist primir
nicht ein Lehrsatz, den man fiir wahr hilt. Es ist vielmehr personale Glaubensaussage,
deren Ziel nicht sosehr ein Satz als die in dem Satz gemeinte Sache, das Mysterium
der Liebe Gottes selbst ist. ,,An ein Dogma glauben® ist eine schon in der Formulierung
unzureichende theologische Aussage. Wir glauben nicht an Dogmen, sondern an Gott,
an Jesus Christus, an den HI. Geist. Sehr betont sagt Thomas von Aquin: ,actus creden-
tis non terminatur ad enuntiabile, sed ad rem.“ ¢ Der Glaubensakt zielt nicht auf einen
Satz, sondern auf die in dem Satz gemeinte Sache. Ganz entsprechend definiert Thomas
und mit ihm die ganze Scholastik: ,articulus est perceptio divinae veritatis tendens
in ipsam.“7 Der Glaubensartikel ist eine wirkliche Erfassung der gbttlichen Wahr-
heit, er ist nicht nur eine nichtssagende Chiffre; aber diese satzhafte Aussage ist eben
dadurch wahr, dafl sie iiber sich hinausweist in das Geheimnis Gottes hinein. Sie ist nur
Briicke und Kriicke, damit der Akt des Glaubens in die rechte Richtung geht und sein
Ziel nicht verfehlt. Das bedeutet aber auch, daff das Dogma die von ihm gemeinte
Wahrheit nur in geschichtlicher Defizienz, in geschichtlicher Gebrochenheit, inadiquat
und analog zum Ausdruck bringt.

Das Dogma ist nicht die ,Sache® des Glaubens selbst. Eine Geschichte des Glaubens-
verstindnisses ist darum nicht nur dadurch mdglich, dafl wir die einzelnen Begriffe des
Dogmas weiter explizieren, dafl wir aus den Sitzen des Dogmas Folgerungen zichen
und dergleichen. Die Geschichte des Glaubensverstindnisses geschicht im Umgang mit der
Sache des Glaubens selbst. Diese Sache des Glaubens haben wir zwar nie an der Verkiin-
digung der Kirche und damit am Dogma vorbei, aber sie ist auch nicht nur ein System
von Sidtzen, sondern das Geheimnis Gottes in seiner Liebe, das sich uns durch die Ver-
kiindigung gnadenhaft mitteilt. Diese Begegnung des Glaubens mit Gott hat ihre Ge-
schichte. Weder der einzelne Christ noch die Kirche in ihrer Gesamtheit wird das Ge-
heimnis Gottes, das sich ithr im Glauben auftut, jemals ausschépfen konnen; immer
wieder werden sie dabei neue Erfahrungen machen und jede Erfahrung werden sie lob-
preisend ibersteigen miissen. Die Unihnlichkeit und Inadiquatheit jeder Aussage ist
je grofler als die Ahnlichkeit zu der von ihr gemeinten Sache (4. Laterankonzil). Auch
die Aussagen des Glaubens sind nur Stiickwerk, die erst endzeitlich ihre Erfiillung
finden (1 Kor 13,9-12). Das fithrt uns zu einem zweiten Strukturmoment dogmatischer
Aussagen.

Der Verheiflungscharakter dogmatischer Aussagen

Die Offenbarung Gottes geschieht wesentlich in der Weise der Verheiflung. Gott
verheifit nach dem Zeugnis der Schrift Befreiung, Beistand, Leben, Friede, und er ver-
heifit sich selbst als das Leben und das Heil des Volkes. Diese Verheifiung ist jeweils
grofer als ihre Erfiillung; es besteht immer ein Mehr, ein Uberschufl der Verheiflung

% Thomas von Agquin, Summa theologiae II/II qu. 1, a. 2 ad 2.
7 Ebd. a 6.

408



Geschidhtlichkeit der Dogmen?

gegeniiber der aktuellen Erfiillung. Es tut sich eine Geschichte auf, die stets neu von
der Verheiflung zur Erfiillung fiihrt, die aber immer wieder eine neue, gréflere Ver-
heiflung er6ffnet. Alle Hoffnungsvorstellungen und alle Glaubensaussagen zerbrechen
immer wieder vor dem iibergroffen Geheimnis des zukommenden Gottes. Die Wahrheit
bleibt letztlich immer Verheiflung, sie ist offen fiir die je gréfere Zukunft Gottes. Wahr-
heit ist im Sinn der Schrift immer auf Geschichte bezogen, sie stellt sich erst im geschicht-
lichen Verlauf heraus.

Die Wahrheit ist ein Weg, und Glauben heiflt sich auf den Weg machen im Ver-
trauen, dafl sich die Wahrheit als das herausstellt, was sie verspricht. Der Horizont,
unter dem diese Wanderung sich vollzieht, ist eine Verheiflung. Wie bei jeder Wan-
derung ist auch hier der Horizont keine starre Grenze; ein Horizont wandert mit und
wir wandern in ihn hinein. Zur Wahrheit im Sinn der Schrift gehort also das Moment
des Unterwegsseins wesentlich hinzu. Die Wahrheit ist kein Fixum und Faktum, son-
dern ein Fieri, ein bestindiges Geschehen des Einfiihrens durch den Geist in die Fiille
der Wahrheit (Jo 16, 3), eine Einiibung in das Tun der Wahrheit, denn nur im Tun
kann sie wirklich erkannt werden (Jo 3, 21).

In diesem eschatologischen Charakter der theologischen Wahrheit lifit sich sowohl
die Endgiiltigkeit und Unwiderruflichkeit wie die Vorldufigkeit und Geschichtlichkeit
des Dogmas begriinden. Zunichst die Endgiiltigkeit: In Jesus Christus sind alle Ver-
heiflungen Gottes Ja und Amen geworden (2 Kor 1, 20). In ihm ist die Wahrheit Got-
tes endgiiltig offenbar geworden in der Geschichte. Weil in ihm die Wahrheit Got-
tes endgiiltig erschienen ist, deshalb kann der Glaube an Christus nie wieder definitiv
verlorengehen; andernfalls hitte sich Gottes Wort als nicht treu und méchtig erwiesen.
Die Kirche als die Gemeinschaft der Glaubenden kann deshalb nie in ihrer Gesamtheit
von Christus abfallen; sie kann nicht mehr auf den Status der Synagoge zuriickfallen
und die Menschen von Christus wegfithren und damit den Glauben unmdglich machen.
In diesem Fall hitte sie nicht nur aufgehdrt Kirche zu sein, in diesem Fall wire die
Endgiiltigkeit der Wahrheit und des Heils in Jesus Christus riickgingig gemacht wor-
den. Der Glaube der Kirche hat also etwas Endgiiltiges und Unwiderrufliches an sich.
Das ist gemeint, wenn man — etwas mifiverstindlich — von der Unfehlbarkeit der
Dogmen spricht.

Zum eschatologischen Charakter der theologischen Wahrheit gehdrt aber auch noch
ein zweiter Aspekt: die Vorldufigkeit. Jesus Christus ist die Erfiillung der alttesta-
mentlichen Verheiflung; aber er setzt sofort wieder eine neue Verheiflung aus sich
heraus. Noch ist die Wahrheit dieser Erfiillung nicht offenbar, noch ist die Kirche
unterwegs. Die Kirche lebt geradezu von der Proklamation ihrer eigenen Vorliufig-
keit. Dogmen kénnen jeweils nur Wegstationen, aber nicht das Ziel sein. Sie miissen
sich gerade dadurch als wahr erweisen, daf sie iiber sich selbst hinausweisen, daf sie
der Kirche Zukunft erschliefen und nicht verschliefen. Mit ihnen darf sich die Kirche
nicht gettohaft abschlieBen und abkapseln; sie dienen vielmehr der Offenheit und der
Abwehr hiretischer Verengungen und Verhdrtungen.

409



Walter Kasper

Zum Unterwegssein der Kirche gehdrt es dann freilich auch, daf die Kirche nicht nur
die heilige Kirche, sondern in einem sehr konkreten Sinn Kirche der Siinder ist. An
dieser Siindigkeit kénnen auch ihre Dogmen partizipieren. Es kann auch ein siindiges
Dogmatisieren geben, das nicht nur inopportun, unklug, geistig unfruchtbar ist, sondern
auch voreilig, hochmiitig, vorwitzig, lieblos, kurzsichtig, oberflichlich und engstirnig
sein kann®. Auch das gehtrt zur Geschichtlichkeit des Dogmas, und wer die Dogmen-
geschichte kennt, weif}, daf8 dies alles nicht nur hypothetische Méglichkeiten, sondern
oft genug harte Wirklichkeiten waren. Gott macht seine Verheiflungen nicht jenseits,
sondern innerhalb der konkreten Geschichte wahr. Der Glaube vertraut, daf sich die
Wahrheit Gottes eben in dieser Geschichte durchzusetzen wei}.

Mit der Herausstellung der Vorldufigkeit des Dogmas ist auch schon angedeutet, dafl
eine Dogmatisierung nie nur Schluffpunke hinter eine voraufgehende Geschichte sein
kann, sondern immer zugleich Anfang einer neuen Geschichte ist, der Geschichte der
Rezeption und Interpretation des Dogmas. Diesem Problem wenden wir uns zu, indem
wir ein drittes Strukturmoment des Dogmas herausstellen.

Der ekklesiale Charakter des Dogmas

Schon bisher stellten wir immer wieder fest, daf das Dogma Ausdruck des Glau-
bens der gesamten Kirche ist, und dafl es dem gemeinsamen Bekenntnis des Glaubens
in der Kirche dient. Der Glaube ist nicht einzelnen Christen, sondern der Kirche als
Ganzer iibergeben. Sie soll ihn gemeinsam bekennen. Dazu bedarf es gemeinsamer Be-
kenntnisformulierungen. Sie sind eine Art disziplindrer Sprachregelungen innerhalb
der Kirche. Solche Sprachregelungen miissen um der Einheit im Glauben willen bin-
dende Kraft besitzen. Soll die Gemeinschaft im Glauben und in der Liebe nicht unmég-
lich oder rein abstrakt werden, dann kann sich nicht jeder seine Glaubensformeln sel-
ber suchen und wihlen. Die Kirche ist keine Akademie, in der man Probleme anschnei-
den kann und muf} ohne unbedingt zu gemeinsamen Losungen zu kommen. Es muf in
der Kirche ein Mindestmaf von ausweisbarer und aussagbarer Gemeinsamkeit geben,
wenn kirchliche communio sinnvoll und konkret moglich sein soll.

Fine solche Bekenntnisbindung mufl nicht von vorneherein einen Pluralismus von
Bekenntnisformulierungen und damit eine Riicksichtnahme auf geschichtliche Differen-
zierungen ausschliefen. Es wire durchaus moglich, dafl es in der Kirche verschiedene
Bekenntnisformulierungen gibt und dafl die sichtbare Einheit darin besteht, dafl die
verschiedenen Teilkirchen sich diese Bekenntnisse gegenseitig anerkennen, dafl sie sich
zugestehen, daf jede im Bekenntnis der andern ihren Glauben wiedererkennen kann.
Das ist sogar nicht nur eine abstrakte Moglichkeit und eine blofe Zukunftsvision, son-
dern in gewissem Ausmaf} bereits praktizierte Wirklichkeit im Verhiltnis zwischen

8 Vgl. K. Rahner, Was ist eine dogmatische Aussage?, in: Schriften z. Theologie V (Einsiedeln 1962) 58.

410



Geschichtlichkeit der Dogmen?

lateinischer und orientalischer Kirche. Bekanntlich ging und geht z. T. heute noch der
Streit zwischen beiden u.a. um die Frage, ob man im Credo sagen miisse, daf} der
HI. Geist vom Vater und vom Sohn ausgeht (Lateiner) oder daff der HI. Geist vom
Vater durch den Sohn ausgeht (griechische Theologie). Hinter beiden Formulierungen
stehen sehr verschiedene Theologien und Denkformen, die nicht einfach harmonisierbar
sind. Trotzdem ist man-heute im allgemeinen der Meinung, daf} beide Aussagen in der
Sache dasselbe Anliegen verstehen. Deshalb hat man bereits auf dem Konzil von Flo-
renz (1439-1442) die Konsequenz gezogen: beide haben sich gegenseitig das Recht
zugesprochen, in ihrer geschichtlich gewachsenen Form zu denken, zu reden und zu
bekennen. Bis heute miissen auch die sog. unierten Orthodoxen das ,filioque® nicht ins
Credo aufnehmen. Die lateinische Kirche hat das anderslautende Bekenntnis der Ortho-
doxen anerkannt, aber nicht iibernommen. Auch durch solche gegenseitigen Anerken-
nungen kann eine sichtbare Einheit der Kirche im Glauben zum Ausdruck kommen.

Das zeigt, daf alle dogmatischen Sprachregelungen geschichtlich offen sein kdnnen
und miissen. Sie sind gleichsam nach riickwirts und nach vorwirts offen?. Nach riick-
wirts, weil sie nie adiquater Ausdruck dessen sein konnen, was die Kirche glaubt. Je
personaler eine Wirklichkeit ist, um so prekirer und unzulinglicher werden Formeln;
man kann nie sicher sein, ob sie die gemeinte Sache hinlinglich zur Sprache bringen.
Das Dogma wird so immer auch zu einem Akt des Willens und der Entscheidung, denn
aus der uniibersehbar grofien Fiille der Aspekte der einen Glaubenswahrheit wihlt das
Dogma ein paar Gesichtspunkte aus und faflt sie zusammen. Man kénnte auch anders
zusammenfassen und auswihlen, man kénnte die Hauptaussage zur Nebenaussage und
das nur nebenbei Gesagte zur Zentralaussage machen. Solche terminologischen Fest-
legungen sind also grundsitzlich wandelbar.

Sie sind aber auch offen nach vorne. Mit dem Dogma ist sein rechtes und hinreichen-
des Verstindnis noch nicht sogleich ,mitgeliefert®. So macht jedes Dogma nach seiner
Definition noch einen oft erstaunlich weitreichenden und sprunghaften Interpretations-
und Rezeptionsprozef in der Kirche durch. Der eigentliche Sinn und Inhalt eines
Dogmas erschliet sich oft erst viel spiter. Er erschlieft sich auch immer wieder neu.
Neue, anderswoher kommende Erkenntnisse lassen neues Licht auf eine alte Wahrheit
fallen, neue Fragestellungen lassen neue Aspekte erkennen. Da ein Dogma nicht Selbst-
zwedk sein darf, sondern dem Leben der Kirche und aller einzelnen Christen zu die-
nen hat, muf das Dogma auf die lebendigen Fragen einer Zeit hin interpretiert wer-
den. Es darf nicht in einer zelotischen Konsequenzmacherei blof8 abstrakt hochgespielt
werden, sondern es muf situationsgerecht und geistlich interpretiert werden. Der mit-
telalterliche Begriff des articulus fidei brachte dies klassisch zum Ausdruck; zu ihm ge-
horte, dafl er in Beziehung steht zum finis ultimus des Menschen. In die moderne
Sprache iibersetzt bedeutet dies doch nichts anderes, als dafl ein Dogma etwas aus-

9 Vgl. K. Rahner, Kleines Fragment ,Uber kollektive Findung der Wahrheit®, in: Schriften zur Theo-
logie VI (Einsiedeln 1965) 104-110.

411



Walter Kasper

sagen mufd {iber den Sinn des menschlichen Lebens, daf es existenzerhellenden Charak-
ter besitzen mufl und als menschliche und christliche Lebenshilfe verstanden werden
soll. Das macht eine je neue lebendige Interpretation des Dogmas notwendig. Das er-
fordert eine Theologie und Verkiindigung, die einen ausgesprochenen Zeitindex besitzt.

Von verschiedenen Seiten haben wir damit den geschichtlichen Charakter des Dogmas
herauszustellen versucht. Die Geschichte ist etwas, das wesentlich und nicht nur akzi-
dentell zum Dogma gehdrt. Ebenso wesentlich gehdre zum Dogma aber auch das Mo-
ment des Bleibenden und Unwiderruflichen. In einem dritten Teil haben wir nunmehr
den Zusammenhang zwischen dem Bleibenden und dem geschichtlich Wandelbaren am
Dogma noch etwas genauer zu untersuchen. Wir versuchen damit, die eingangs gestellte
Frage wenigstens ein wenig einer méoglichen Losung niher zu fithren.

1A
Das Verhiltnis von Dogma und Geschichte

Die Frage einer genaueren Verhiltnisbestimmung von Wahrheit und Geschichte, von
Dogma und Geschichte ist im wesentlichen ein modernes Problem. Mit letzter Ent-
schiedenheit war es der Kirche erstmalig durch die Reformation gestellt. Die Refor-
matoren bezeichneten die Glaubensformeln und die Glaubenspraxis der romischen
Kirche als Abfall vom Evangelium; sie stellten in Abrede, dafl die romische Kirche
in Kontinuitdt zur apostolischen Kirche steht. Sie sahen die Geschichte der Kirche also
als eine Geschichte des Abfalls und der Diskontinuitit. Die Zasur, an der sich der Ab-
fall vollzogen haben soll, wurde im Lauf der Zeit verschieden angesetzt. Luther
glaubte sich noch in Ubereinstimmung mit der ganzen Theologie der Viter; erst die
Scholastik hat nach ihm das Unheil gebracht. In der spiteren protestantischen Ortho-
doxie des 17. Jahrhunderts hielt man wenigstens noch am ,,consensus quinquesaecularis®
fest. Die liberale Dogmengeschichtsschreibung des letzten Jahrhunderts dagegen sah
den Abfall gleich unmittelbar nach der apostolischen Zeit. Heute, in der Schule Bult-
manns, meinen viele, dafl bereits innerhalb des Neuen Testaments, in den lukanischen
Schriften und in den Pastoralbriefen, ein Ubergang zum ,Friihkatholizismus® und da-
mit ein Abfall vom urspriinglichen Evangelium festzustellen sei. Allen diesen theologi-
schen Entwiirfen, so verschieden sie auch sonst sind, ist gemeinsam, daff sie die Ge-
schichte als Abfallsgeschichte betrachten und zunehmend einen Gegensatz zwischen dem
Evangelium und dem spiteren Dogma annehmen.

Identitits- und Diskontinuititsthese

Gegen diese These von der Diskontinuitit mufite sich die katholische Theologie zur
Wehr setzen. Mit ihr stand nicht nur das Fundament der katholischen Kirche selbst
in Frage, vielmehr handelt es sich hier auch um eine vollkommene Entwertung der Ge-

412



Geschichtlichkeit der Dogmen?

schichte. Geschichte ist nur dort gegeben, wo in aller Diskontinuitit auch Kontinuitit
vorhanden ist. Reine Diskontinuitit hebt die Geschichte auf. Es mufite der katholischen
Theologie also darum gehen, die Kontinuitit zwischen dem apostolischen Anfang der
Kirche und dem spiteren Dogma, zwischen den grundlegenden Dogmen der alten
Kirche und deren spiterer dogmatischer und theologischer Explikation aufzuweisen.
Der These von der Diskontinuitit stellte man die These von der Identitit entgegen?®.

Diese Identitdtsthese fand auf dem Vatikanum I ihren lehramtlichen Niederschlag.
Das Konzil bestimmte: ,,Die Glaubenslehre, die Gott geoffenbart hat, wurde nicht dem
menschlichen Geist wie eine philosophische Erfindung zur Vervollkommnung vorge-
legt, sondern als gottliches Gut der Braut Christi tibergeben, damit sie dieselbe treu
bewahre und irrtumslos erklire. Deshalb mufl auch immer jener Sinn der heiligen
Glaubenswahrheiten beibehalten werden, der einmal von der heiligen Mutter, der
Kirche dargelegt worden ist; nie darf man von diesem Sinn unter dem Schein und
Namen einer hoheren Erkenntnis abweichen.“

Freilich fiigt auch das Vatikanum I sofort etwas weiteres hinzu; es zitiert den Kir-
chenvater Vinzenz von Lerin (5. Jahrhundert), der sagt: ,So wachse denn und entfalte
sich mit Kraft die Erkenntnis, Wissenschaft und Weisheit in einem jeden und in der
Gesamtheit, im einzelnen Menschen wie in der ganzen Kirche, entsprechend den Stufen
des Alters und der Zeitriume, aber in der ihnen zukommenden Weise, in derselben
Glaubenslehre nimlich, in demselben Sinn und in derselben Auffassung® (DS 3020).

Hier wird also eine begrenzte Dogmenentfaltung zugestanden, aber doch so, dafl es
sich dabei nur um eine Klirung und Entfaltung des urspriinglich Gegebenen handeln
kann (im wesentlichen bleibt das Dogma eine iiber die Geschichte erhabene Grofie).
Was auf dem Vatikanum I gesagt wurde, das wurde in den Antimodernistenkund-
gebungen um die Jahrhundertwende nochmals verschirft. Die Geschichte schien damit
die groRe Gefahr und Infragestellung des Glaubens zu sein; sie wurde als das mit dem
Glauben schlechthin Unvereinbare und als das Nichtassimilierbare empfunden.

Diese Identititsthese hat gegeniiber der Diskontinuitdtsthese darin thr Recht, dafl
sie auf das Durchhaltende, Bleibende hinweist, das zur Geschichte wesentlich gehort
und das insbesondere zum Glauben gehdrt. Damit sind einer schrankenlosen Um- oder
Neuinterpretation des Dogmas eindeutige Grenzen gesetzt. Die Kirche kann heute
kein anderes Evangelium verkiinden als in der Vergangenheit. Das schliefit aber nicht
aus, daf sie dieses eine und selbe Evangelium heute anders verkiinden mufi, eben da-
mit es als dasselbe verstanden wird. Eben um die Identitit unter gewandelten Um-
stinden, unter gewandelten Fragestellungen, verinderten Denkformen, Lebensformen
und Sprachformen zu bewahren, mufl man dasselbe verschieden sagen. Um der Identi-
tit willen ist also Verschiedenheit notwendig. Wo nur Identitit ist, da ist ebensowenig
Geschichte wie dort, wo nur Diskontinuitit herrscht. Geschichte setzt immer beides

10 Vgl, J. Ratzinger, Das Problem der Dogmengeschichte in der Sicht der katholischen Theologie (Kéln,
Opladen 1966).

413



Walter Kasper

voraus: Identitdt in Diskontinuitit und Diskontinuitit um der Identitit willen. Die
Identitdtsthese vertritt also ein berechtigtes und unaufgebbares Anliegen; aber sie sagt
nicht das Ganze. Letztlich kommt sie mit der Diskontinuititsthese in der Abwertung
der Geschichte iiberein. Beide 16sen das Problem nicht, sie schlagen es im Grunde nur
nieder.

Hoffnung und Verheiflung als Halt in der Geschichte

Eine Losung dieses Problems ist heute in abschlieRender Weise wohl noch kaum még-
lich. Was méglich ist, das ist der Aufweis verschiedener Lésungsansitze. Dabei miissen
wir von vorneherein alle Versuche ausscheiden, die entweder Geschichtliches und Uber-
geschichtliches reinlich scheiden oder von aufien her iibergeschichtliche Maflstibe an die
Geschichte herantragen wollen. Beides wird dem Phénomen der Geschichte, wie wir
gesehen haben, nicht gerecht. Ein iibergeschichtlicher Standpunkt ist uns Menschen ver-
sagt; er konnte nur erschlichen sein. Wir miissen das Problem der Geschichte auf ge-
schichtliche Weise von innen her einer Losung niherfiihren. Zur Geschichte gehdrt aber
das Offene, das Nicht-Festgestellte und Nicht-Festgelegte. Man kann die Geschichte
deshalb nicht durch fixe, handhabbare und wiibare Kriterien bestehen, sondern nur,
indem man sich vertrauend und hoffend auf die Geschichte einlifit, indem man im
Glauben den Weg geht, den Gott mit seiner Kirche geht. Das Problem der Geschichte
1l sich geschichtlich nur im Glauben und in der Hoffnung bestehen.

Weil Gott in Christus alles Menschliche und damit auch das Fragmentarische der
Geschichte ,unvermischt und ungetrennt® angenommen hat, kann der Christ in Glaube
und Hoffnung die Geschichtlichkeit bejahen und in ihr doch eine untriigliche Verhei-
flung und einen unerschiitterlichen Halt finden. Die Geschichte ist kein driickendes Ge-
setz, unter dem die Kirche steht, vielmehr ist durch das Evangelium iiber der Geschichte
die Hoffnung aufgerichtet.

Hoffnung in der Geschichte haben verbietet aber jede Katastrophentheologie und
Katastrophenstimmung, die meint, es sei heute in der Kirche alles im Untergehen, nur
weil manches im Umbruch ist; die christliche Hoffnung und das Vertrauen auf die Ver-
heiffung Gottes verbietet aber ebenso die Annahme, alles Bisherige in der Geschichte
der Kirche sei eine Katastrophe und es fange erst heute das Licht der Aufklirung an
tiber der Kirche zu leuchten. Beides ist mangelnder Glaube. Sowohl dem iiberingst-
lichen Konservativen wie dem innerkirchlichen Revolutionir fehlt der wirkliche
Glaube. Wer glaubt, der weifl, daf mit Christus die Wahrheit definitiv in die Welt
gekommen und der Kirche anvertraut ist, dafl die Kirche also nicht mehr definitiv auf
den Stand der Synagoge zuriickfallen und Christus nicht definitiv verleugnen kann.
Wer glaubt, hat keine Angst vor der Geschichte, weil er um die Hoffnung iiber der
Geschichte weifl auf Grund der Treue der Verheiflung Gottes in Jesus Christus. In ihr
allein besteht der Halt in der Geschichte.

414



Geschichtlichkeit der Dogmen?

Drei Kriterien

Aus dieser Erkenntnis ergeben sich zum Schluff noch ein paar allgemeine Kriterien,
die der Orientierung des Glaubens inmitten des Umbruchs der Geschichte dienen
konnen:

Als erstes Kriterium ist die Christus- und Schriftgemifheit zu nennen. Alle Dogmen
und Gebote der Kirche haben ihren letzten Sinn nicht in sich selbst; sie sollen Briicke
und Kriicke sein, die durch Christus zu Gott fithren. Gerade heute scheint eine Reduk-
tion der vielen Glaubenssitze auf den einen notwendig zu sein, dafl Gott in Christus
durch den Heiligen Geist fiir uns die Liebe ist. Alle anderen Dogmen wollen im Grunde
nur dieses eine Bekenntnis explizieren und absichern. Sie miissen deshalb auch von die-
ser Mitte her ihr Maf und ihre Ausrichtung erhalten. Auf diese Weise kann der Glaube
wieder durchsichtig werden, und zugleich ist ein Kriterium gegeben fiir das, was echt
und zentral, und fiir das, was peripher und zweitrangig ist.

Es gibt in der Dogmengeschichte nicht nur das Gesetz der Explikation, sondern auch
das der Reduktion, d. h. der Riickfiihrung und Riickintegration entfalteter Glaubens-
wahrheiten in das Zentrum des Glaubens. Diese Reduktion ist gerade heute von Wich-
tigkeit. Die kiinftige Gestalt des Glaubens wird vermutlich einfacher sein. Dieser Pro-
zefl mag zunichst als Verarmung und als Verlust erfahren werden; er kann, richtig ver-
standen, aber auch eine Verwesentlichung und Vertiefung bedeuten, wenn er imstande
ist, uns wieder mehr zum Zentrum, zu Christus zuriickzufiihren.

Person, Wort und Werk Jesu Christi ist uns im Zeugnis der Schrift giiltig und
normativ bezeugt. Der Gehorsam der Kirche gegeniiber Christus konkretisiert sich des-
halb im Gehorsam gegeniiber der Schrift, Die Schrift ist Kanon, Mafistab, norma not-
mans non normata all dessen, was in der Kirche zu geschehen hat. Alle Reformen und
Neuerungsbestrebungen miissen sich immer wieder an ihr ausweisen. Es geniigt nicht,
daR etwas der Schrift nur nicht widerspricht; es geniigt auch nicht, dafl eine kirchliche
Lehre in entfernter Weise durch scharfsinnige Ableitungen mit der Schrift in Verbin-
dung steht; sie mufl vielmehr dem Zentrum, dem Geist, der Gesamtperspektive des
apostolischen Zeugnisses entsprechen.

Die christologische Zentralaussage gilt es aber im jeweiligen Heute der Kirche zu
iibersetzen. Fiir diese Aktualisierung des urspriinglichen apostolischen Christuszeug-
nisses in die jeweilige Gegenwart ist noch ein zweites Kriterium mafigebend: die Ge-
meinschaft der Kirche. Das Glaubenszeugnis ist immer der Kirche als Ganzer vertraut.
Kriterium fiir die Richtigkeit eines Zeugnisses ist, ob es der ekklesialen Liebe dient.
Das Zeugnis eines einzelnen mufl daran gemessen werden, ob die Gemeinschaft aller
Gliubigen es sich zu eigen machen kann, oder es wenigstens als Moglichkeit innerhalb
ihrer Gemeinschaft anerkennt. Das macht den innerkirchlichen Dialog, das MithSren
und Hinhoren auf das Zeugnis der anderen notwendig. Jedes Zeugnis ist soviel wert,
als es vom briiderlichen Zeugnis aller anderen getragen ist. Das erfordert Feingefiihl,
Takt und Riicksicht auch auf die Schwachen in der Gemeinde (1 Kor 8).

415



Walter Kasper

Auch in der Kirche kénnen Wahrheiten ihre Zeit haben. Man kann nicht zu jeder
Zeit und tiberall alles sagen. Es kann zum Geschick eines Zeugnisses gehdren, dafl es
seinen Kairos in der Kirche erst in einer viel spiteren Zeit hat. Es kann aber auch das
Phinomen schuldhafter SelbstverschlieRung in der Kirche gegen das Charisma geben.
Es kann sein, dafl eine bestimmte Formulierung in einer geschichtlichen Situation not-
wendig ist, daf} sie spiter zwar nicht falsch, aber doch unzulinglich, miffverstindlich
und fiir die gréBere Einheit der Kirche hinderlich wird, dafl sie also zwar abstrakt
richtig ist, aber nicht mehr konkret Wahrheit in der Liebe erschlieft. Wir miissen des-
halb noch als drittes Kriterium die Sendungsgemifheit nennen.

Dieses Kriterium besagt: Das Evangelium ist dann richtig verkiindet, wenn es an-
gesichts der heutigen Welt Glaube, Hoffnung und Liebe weckt, wenn seine Botschaft im
Heute vollziehbar und verstdndlich ist. Nicht dort ist der Glaube am reinsten gege-
ben, wo man in einer sogenannten ungebrochenen Gliubigkeit, in Wirklichkeit aber in
einer blofen Gettomentalitit die heutigen Probleme noch gar nicht zur Kenntnis ge-
nommen hat und einfach hinter verschlossenen Tiiren ,weiterglaubt®, sondern dort, wo
es aus dem Glauben heraus zu einer wirklichen Auseinandersetzung mit der Zeit
kommt, wo das Evangelium entweder bewufite Ablehnung und Auseinandersetzung
hervorruft oder echten neuen Glauben weckt.

Wenn unsere geschichtliche Situation durch einen radikalen Umbruch auf allen Ge-
bieten bestimmt ist, dann fordert das von uns deshalb auch im Glauben Mut und Wag-
nis zum Neuen. ,Der einzige heute im praktischen Leben der Kirche erlaubte Tutioris-
mus ist der Tutiorismus des Wagnisses ... Wir miifiten fragen: Wie weit darf man
unter Ausniitzung aller theologischen und pastoralen Maglichkeiten gehen, weil die
Lage des Reiches Gottes sicher so ist, dafl wir das Auflerste wagen miissen, um so zu
bestehen, wie Gott es von uns verlangt . .. Es will mir scheinen: Wenn in diesen und
vielen anderen Fragen dieser Tutiorismus angewendet wiirde, d. h. man von der Uber-
zeugung als Imperativ fiir unsere Stunde (nicht als immer giiltiges Prinzip fiir alle
Zeiten) ausginge, dafl das Sicherste heute das Wagemutigste sei und die beste Chance,
alles oder einiges zu gewinnen ..., dann wiirde sich doch wohl manche Uberlegung
in der Kirche anders gestalten.“ 11

Eine Predigt, die nur orthodox ist und sonst nichts, ist in den Augen der meisten
Zeitgenossen ein Relikt aus einer vergangenen Welt, eine quantité négligeable. Wo da-
gegen die Predigt Beweise des Geistes und seiner Kraft erbringt (1 Kor 2, 4), dort ist
der urspriingliche Geist der Urkirche wieder lebendig geworden, da ist die Kontinuitit
und der Zusammenhang in Glaube, Hoffnung und Liebe mit dem Ursprung gegeben,
da gilt das ,Christus heri et hodie“ (Hebr 13, 8), da geschicht in der Geschichte etwas,
dem bleibende Giiltigkeit verheiffen ist, da ist die Geschichte kein lastendes Gesetz
mehr, unter dem wir seufzen, sondern ein Weg, der Weg des Glaubens durch die Zeit,
den wir gehen im Vertrauen auf die uns gegebene Verheiflung, dafl Gott mit uns ist.

1 K. Rahner, Loscht den Geist nicht aus!, in: Schriften zur Theologie VII (Einsiedeln 1966) 85 .

416



