
Rudol}f Pesch

Exegese als Wıssenschaft
ber ihre Aufgabe und ıhre (GGrenze

„Exegese 1St wissenschaftlich erarbeitete und gläubig erantiwortetfe Auslegung der
Bibel.“ In dieser These sind die beiden Pole ZENANNT, 1n deren Spannungsfeld sıch VeI-

antwortliche Auslegung der Heıiligen Schrift 1n unNnseTer eit vollzieht und vollziehen
muß Wiıssenschaft und Glaube. Um diese Pole lagern sıch die Aufgaben der EzesLse:;
VO  =) ıhnen her siınd auch ıhre renzen bestimmt. Wır handeln hier 1Ur VO  $ der
EKxegese als Wissenschaft. Wer den gegenüber allem Wıssen un aller Wıssen-
schaft eigenen personalen Rang des Glaubens weil, der alles menschliche Wıssen
und Wollen VOFrauSsSsetZL, umschließt und übersteigt, WeLr die Totalstruktur des
christlichen Glaubens weiß, WTr weıß, da{ß der Glaube seine eigene Gewißheit „N1  cht
VO  —$ der Hıstorie Lehen hat“ 1 . wird der vorgeschlagenen Isolierung des The-
11145 durchaus zustimmen können, ohne üuürchten mussen, der Charakter der
KExegese als theologischer Wissenschaft könnte verkannt oder Sal mißachtet werden.
Exegese als Wissenschaft wird des Glaubens willen getrieben, WEeNN Sie auch keines-
WCEBS den Glauben erstellen un sichern, iıh aber doch ohl auch eigentlich nıcht SC-
ährden oder vernıchten annn

Fragen 1 Blick auf die Geschichte der Exegese

Wır handeln also VO  —$ der Exegese als Wissenschaft, VO'  3 der Exegese al> wissenschaft-
ıch erarbeiteter Auslegung der Bibel, insbesondere des Neuen Testaments. Wır fragen
dabei nıcht nach der Gestalt der Exegese 1n einem idealtypischen Sınn, sondern nach
derjenigen, die ihr, geschichtlich aufgetragen und zugedacht, heute allein aNngeMESSCH
erscheint. Begreıift 18803  ; die Gestalt der Exegese in solchem Sınn, dann 1St S1e zutiefst
durch iıhre Geschichte bestimmt. Wenn WIr auch nıcht 1n 1ne nähere Erörterung dieser
Nnun schon dreihundertjährigen neuzeitlichen Geschichte die Forschungsgeschichte,
Methodengeschichte, Problemgeschichte der exegetischen Wissenschaft eintreten kön-
nen?!a, erheben sich dgch 1 Blick auf diese Geschichte sogleich gewichtige Fragen.

Welte, Vom historischen Zeugn1s ZU christlichen Glauben, 1n ! Auf der Spur des Ewıgen (Freıi-
burg 350

1a Vgl azu meıinen Beitrag: Zum Weg der modernen Evangelienforschung, 1n ! Bibel Uun!' Leben
(1967) 4263

28 Stimmen 179, 433



Rudolf Pesch

Kann eın Katholik die Gestalt der Exegese, w1e s1e heute auch VO katholischen
Wissenschaftler ın der konkreten Arbeit repräsentiert wird, durch iıhre Geschichte be-
schreiben? Ist die Geschichte der Exegese ıcht iıne „protestantische“ Geschichte? Ist
der Weg der Exegese als Wissenschaft nıcht tatsächlich, se1it die Untersuchungen des
französischen Oratorijaners Rıchard Sımon Ende des Jahrhunderts verboten
und verbrannt wurden, eın Weg protestantischer Wissenschaft? Und 1St dieser Weg
nıcht überdies deshalb, 1St die heutige Exegese nıcht deshalb „protestantische“ Wiıssen-
schaft, weıl grundsätzlicher Anerkennung der Bibel als Autorität in allen Kon-
fessionen durch die unterschiedliche Haltung ZUT Bibel als Autorıität bedeutsame Vor-
entscheidungen tallen, welche die Exegese als Wissenschaft berühren?

Dıiınkler hat in seıiıner aınzer Antrittsvorlesung 1949 vertreten „LtWwas —-

gespitzt ausgedrückt, aber doch durchaus 1m wesentlichen treffend, darf INa  } SagChH,
dafß der Hauptunterschied 7wischen der katholischen un: evangelischen Kirche eben
der ist, da{ß 1n der evangelischen Kirche die Bibel Maßstab der Kirche leibt; der
Katholizismus aber die Autorität der Kirche insofern über die Biıbel tellt, als die
Bibelauslegung VO  e der Kirche bestimmt wiırd und somı1t keine Kritik der Kirche
auf ine freie Bibelauslegung begründet werden ann D

Diese Unterscheidung eines protestantıischen Exegeten wird auch VO  - katholischen
Bibelwissenschaftlern immer wıeder betont hervorgehoben. Schnackenburg schrieb
1958 in einem programmatischen Artikel über den „Weg der katholischen Exegese”
folgendes: „Hier Lrennt sıch der evangelisch-reformatorische Glaube VO katholi-
schen Für den katholischen Exegeten annn yrundsätzlıch eın Widerspruch Z7W1-
schen Schrift und lebendiger, notwendig auch autoritatıver kirchlicher Verkündigung
bestehen, Ja mufß jene gerade VO  >; dieser Licht un: Klarheit empfangen.“ 3 Und 1964
wiıederholte Schnackenburg, für den katholischen Exegeten gebe CD „immer für die
oylaubensbedeutsame Interpretation, jene seiner eıgenen Verstehensfähigkeit übergeord-
nete Größe der gläubigen Gemeinde, der mMi1t den Gewalten un: auch der Lehrautorität
Christi1 ausgestatteten Kirche“ 4.

Diese Zeugnisse ließen sıch Außerungen anderer katholischer Autoren beliebig
vermehren, un: die Kirche cselbst hat durch ihr Lehramt 1im Zweıiten Vatikanum 1n der
Dogmatischen Konstitution „Del Verbum“ festgestellt: 1e€ Aufgabe aber, das DC-
schriebene oder überlieferte Wort Gottes verbindlich erklären, 1St 1Ur dem leben-
digen Lehramt der Kirche anvertraut, dessen Vollmacht ım Namen Jesu Christı AaUS-

geübt wird.“ Freilich muß INa  w beachten, w1e der Text tortfährt: „Das Lehramt 1st
nıcht über dem Wort Gottes, sondern dient iıhm!“ Verbindliche Erklärung des Wortes
Csottes darf nıcht etwa mMi1t dessen „Verwaltung“ verwechselt werden.

Dinkler, Bibelautorität und Bibelkritik, 1n : Zschr. Theol und Kirche 4./ (1950) 70
Schnackenburg, Der Weg der katholischen Exegese, 1n * Bıbl Zschr. (1958) LT

Ders., Zur Auslegung der Heiligen Schrift 1n NASCIGT Zeıt, 1n ! Bibel und Leben (1964) 735
Semmelroth Zerwick, Vatiıkanum I1 ber das Wort Gottes. Die Konstitution „De:1 Verbum“:

Einführung und Kommentar, Text und Übersetzung (Stuttgart 7 Die weıteren Zıtate Aus der
Konstitution SIN dieser Ausgabe tTNOMMmMEN.

434



Exegese als Wissenschafl

Anerkennung der historisch-kritischen Methode

Wıe steht also die Exegese als wissenschaftlich erarbeiıitete Auslegung der Bibel
1mM katholischen Raum? Zunächst darf iNnan feststellen, da{ß das kirchliche Lehramt 191088

in außerst wenıgen und 1n ihrer Bedeutsamkeit noch nıcht abgeklärten Fällen konkrete
Bıbeltexte verbindlich ausgelegt hat. Be1 der konkreten bıbelwissenschaftlichen Arbeit
1St der katholische Exeget also der grundsätzlichen Bindung die verbindliche
Erklärung des Lehramts keineswegs treier wissenschaftlicher Forschung gehindert.
Die Geschichte der VO  e} katholischen Forschern betriebenen exegetischen Wissenschaft
se1it dem etzten Weltkrieg eLIwa2 1sSt denn auch dadurch gekennzeichnet, da{ß nach der
Freigabe der historisch-kritischen Methode für die katholische Bibelwissenschaft durch
die Enzyklika „Dıivıno aftlante Spirıtu“ Pıus’ XII VO' 30 1943 die historisch-
kritische Erforschung un: die darauft basierende Auslegung der Schrift beständig
Boden W hat, dafß eın protestantischer Beobachter 1962 geradezu
VO  3 eınem „Sturm auf die eigentliche Domäne protestantischer Bibelauslegung, nämlich
die SOZCNANNTE historische Kritik,“ 6 sprechen konnte.

Der innerhal der Kirche gepriesene Aufschwung katholischer Bibelwissenschaft, der
sowohl durch die letzte Instruktion der Bibelkommission „De historica Evangeliorum
verıtate“ VO AA 1964 Ww1e durch die Konstitution „Deı Verbum“ (IIL, 1 VI, 25)
bestätigt wurde, wırd mıittlerweıle auch protestantischerseits weithin anerkennend
gewürdigt. Im eigenen Hause 1St INnan sıch aber durchaus dessen bewußt, daß die histo-
risch-kritische Methode nıcht VO  , katholischen Bibelwissenschaftlern entwickelt un:
erprobt wurde.

Dıie historisch-kritische Methode gilt jedenfalls heute katholischen Exegeten
W1e beim kirchlichen Lehramt als die sachgemäße Methode wissenschaftlich erarbei-

Auslegung der Bibel Die Handhabung dieser Methode 1St also ohl oder
scheint weni1gstens keine konftfessionellen Voraussetzungen se1tens der Forscher
gebunden. Exegese als Wriıssenschaft kann sich und mu{fß sıch oftenbar VO  w solchen Vor-
AauUsSSETZUNgEN freimachen.

Und 1St nıcht verwunderlich, da{ß INa  - bei denselben katholischen Autoren, die
nachdrücklich VO  } der Bedeutung des kirchlichen Lehramts für die Arbeit der Bibel-
wıssenschaft sprechen, auch diese Aussagen liest: „Der KExeget muß philologisch-historisch
vorgehen miıt der SANZCH Sauberkeit der Methode, WwW1e€e S1e heute entwickelt 1St Es darf
ıhn nıcht schrecken, WEeNn dabe; manchmal einem anderen Verständnis einer
Schriftstelle gelangt, als gemeinhin üblıch WAaFr. Es Z1bt eben eiınen echten Fortschritt
immer besserer Erkenntnis dessen, w as 1ın der Schrift steht.“ der stehe fest, dafß
der katholische kxeget „N1e die Sauberkeit der wissenschaftlichen Methode opfern

Schulz, Die römisch-katholische Exegese 7zwischen historisch-kritischer Exegese Uun: lehramtlichem
Machtanspruch, in Evang, Theol 29 (1962) 142

Michl, Dogmatischer Schriftbeweis und Exegese, 1: Bibl. Zschr. (1958)

28* 425



Rudolf Pesch

annn  C Neuenzeıt schließt Jüngst 1n dem repräsentatıven Sammelband „Was 1st
Theologie?“ eiınen UÜberblick über die verschiedenen Weısen der Schriftauslegung VO  -

der Väterexegese bis 1n 1SETC Tage mMIit der Feststellung: „Rückschauend wird 18002081

sıch des Eindrucks nıcht erwehren können, da{ß für die wissenschaftliche Exegese
die philologisch-historische Bibelkritik sowohl den biblischen Dokumenten un der sıch
1n ihnen entfaltenden geschichtlichen Struktur der gyöttlichen Oftenbarung als auch dem
heutigen kritischen Wissenschafts- und Selbstverständnis meıisten gerecht wird.“?
Und die vorgenannte Instruktion der päpstlichen Bibelkommission empfiehlt den
katholischen Exegeten ausdrücklich „ VOI allem die historische Methode 1mM allgemeinen
Sınn des Wortes“ 1

Exegetische Wissenschaft un kirchliches Lehramt

1eweılt sıch 1U  - 1mM einzelnen, noch einmal einen protestantischen Beobachter
zıtıeren, „die römisch-katholische Exegese“ ihrer Posıtion „zwischen historisch-

kritischer Methode und lehramtlichem Machtanspruch“ 11 (besser ZESARL: ihrer An-
erkennung der lebendigen kıirchlichen Lehrautorität) bewußt ISt, wiewelt S1e die mOg-
lıcherweise daraus resultierenden Spannungen meıistern imstande ist; annn 1er nıcht
geklärt werden. Wer die Selbstbesinnung der katholischen Exegese verfolgt, hat den
Eindruck, als behelfe iNnan siıch noch m1t vorläufigen Lösungen un erwarte VO  e} der
lebendigen Entwicklung weıtere Klärung. ıne vorläufige Lösung sieht AB Beispie] in
der vielzıitierten Formulierung Schnackenburgs AUS: „Der katholische Kxeget
‚braucht‘ also Aaus innerster theologischer Überzeugung die autoriıtatıve Auslegung
der Kirche; aber gebraucht S1e nıcht 1in methodischer Weise be1 der Auffindung
des Literalsinns.“ 1 Zur Auffindung des Literalsınns der Schrift gebraucht auch der
katholische Exeget die Methoden, die mMI1t dem Kurzausdruck „Historische Kritik“
zusammengefafßt werden.

Doch sehen sıch alle Behelfslösungen gründlich 1n rage gestellt, wWwWenn protestantı-
sche Forscher Ww1e eLIwa2 Ebeling scharf betonen: A führt 1Ur ZuUur Verschleierung der
Problemlage, WEn 11a  - die historisch-kritische Methode ftür ine eın tormale, OTAaUs-

setzungslose wissenschaftliche Technik hält, deren Anwendung aut die historischen
Gegenstände 1mM Bereich der Theologie keine Konflikte hervorruft und das Gefüge der

Schnackenburg (s Anm. 173
9  9 Neuenzeıt, Neues Testament, 1in ! Neuhäusler-E. Gößmann, Was 1st Theologie (München 93

Fıtzmyer, Dıe Wahrheit der Evangelien. Die „Instructio de historica Evangeliorum verıtate“
der Päpstlichen Bibelkommission VO DA Aprıil 1964 Einführung, Kommentar, Text, Übersetzung und
Bibliographie (Stuttgart 39 Dıie weıteren Zıtate aus der Instruktion sind dieser Ausgabe NinNOMMECIN

11 Schulz a.a.0
Schnackenburg (s Anm LE

436



Exegese als Wissenschaft

Dogmatık nıcht antastet.“ Werden 19888  ; aber tatsächlich Konflikte hervorgerufen
un: darüber ann Ja aum Zweıtel bestehen ann fragt sıch, Wer oder W as 1m Kon-
fliktsfall entscheidet. Hıer liegt iıne der wichtigsten Fragen nach Aufgabe un Grenze
der Exegese Die dogmatische Konstitution „De1 Verbum“, die deutlich auf die
Kompetenz des kırchlichen Lehramts ZUur Erklärung der Schrift hinweıist, zeıgt NU:  $

einen konkreteren Lösungsweg möglicher Konflikte dadurch auf, dafß sSie indem S1ie
einen Passus Aaus der Enzyklika eOs 111 „Providentissımus Deus  « VO { 1893
wieder aufgreift der exegetischen Wissenschaft ine wichtige Funktion bei der Ur-
teilsbildung des Lehramtes selbst Zzuweıst: „Aufgabe der Exegeten 1St UDy nach diesen
Regeln auf iıne tietere Erfassung un! Auslegung des Sinnes der Heiligen Schrift hinzu-
arbeıiten, damit yleichsam autf Grund wissenschaftlicher Vorarbeit das Urteil der
Kirche reift“ CLIL, {2:

Die Regeln der exegetischen Wissenschaft sind aber wesentlich durch die historisch-
kritische Methode bestimmt; das heißt 1NUunN:z Konflikte können 1mMm Grund und bleibend
1LUr durch die Je schärfere, kritische, wissenschaftliche Anstrengung gelöst werden. So
Oommentieren denn auch Semmelroth un:! Zerwick den oben zıtierten Satz
Aaus „Deı1 Verbum“: „Die wissenschaftliche Vorbereitung geht dem reifen Urteıil,
dem S1e verhelten soll, notwendig OTIadaus un annn VO  ; dem noch nıcht gereiften
Urteil ıcht mehr Hılte als langmütige Duldung und die Ermahnung, 1
verantwortungsvollen Bewulfstsein CGer schlie{ßlich kirchlichen Zielsetzung unseTer Ar-
beit Klugheit un Vorsicht nıcht außer acht lassen un bei ‚neuen‘ Auffassungen
die ühe wiederholter Überprüfung nıcht scheuen.“

Exegese als Wissenschaft 1St also, sehen WIr, auch in der katholischen Kirche mMIit
Bıllıgzung, Ja auf Grund der Forderung des irchlichen Lehramts historisch-kritische
Exegese. Angesichts der historisch-kritischen Exegese 1St 1U  ’ aber se1t langem ine Un
ruhe spürbar. Schnackenburg sah siıch schon 1958 CZWUNSCH, den Verdacht ZUuru  -  ck-
zuweilsen, als sel1en die gegenüber früherer eIt diftizileren Forschungsmethoden der
katholischen Exegeten „eine bloße Technik, ein gefährliches, Ja zersetzendes Ver-
fahren das den Glauben eher hindert als fördert, die Einheit der Schrift auflöst,
die Offenbarungswahrheiten relativiert, die dogmatische Sicherheit erschüttert, ZUuU

mındesten aber theologisch unfruchtbar oder unzulänglich bleibt“ 1
Im Blick auf solche Verdächtigungen, die siıch 1in UNSCTCIL agen mitunter bösen

Vorwürten auszuwachsen scheinen, mu{fß die Frage interessieren: Was iSt Exegese als
Wiıissenschaft heute? Wır haben bereits vorläufig geanNtWOFrTEL: Historisch-kritisch —

arbeitete Auslegung, mit Hıiılte der heute allerseits als sachgemäfß geltenden histo-
risch-kritischen Methode erarbeitete Auslegung. Die rage nach der Exegese wird
einer rage nach ihrer Methode.

Ebeling, Dıiıe Bedeutung der historisch-kritischen Methode tür die protestantische Theologie und
Kirche, 1n ! Zschr. Theol un Kirche 47 (1950)

Semmelroth-M. Zerwick 2.a2.0 38
Schnackenburg (s Anm. 161

437



Rudolf Pesch

Methode un: Gegenstand

Di1e Methode einer Wissenschaft richtet sıch 1n der Regel nıcht nach Laune und Will-
kür ihrer Vertreter, sondern nach ıhrem Gegenstand. Und be1 der Bestimmung des
Gegenstands der Exegese tallen wichtige Vorentscheidungen. Wer die Bibel An-
wendung einer unzulängliıchen Inspirationstheorie für w1e einen VO: Himmel
gefallenen Briet Gottes oder für eın nach göttlichem Diktat geschriebenes, übernatür-
lıches Buch ansehen wollte, WLr die alte un veraltete Sekretärsvorstellung allzu billıg
un bequem weıterschleppen wollte, dem würde sıch in der Tat der Gegenstand der
Lxegese darbieten, da{ß ıhm dıe historisch-kritische Methode verboten ware; käme
mMi1t den vielfältigen Problemen, die der Bibeltext dem fragenden Forscher 1U  —$ einmal
aufg1ibt, aber sicherlich nıcht 1n verantwortbarer Weıse zurecht. Die Bemühungen der
modernen Bibelwissenschaft sollten durchaus auch einmal nach ihren Chancen un: BEr-

tolgen beurteilt werden, die Bibel als ein missionarısches Glaubenszeugnis 1n UNSsSseTITEI

modernen Welt erhalten! Miıt echt stellte Vögtle kürzlich fest: „Wenn manche
hyperkonservatıven, biblizistischen katholischen Neutestamentler mit ebenso erzZz-

konservatıven evangelıschen Kollegen fundamentalistisch-pietistischer Prägung 1
Grunde schon jeden methodischen Fortschritt ablehnen und 1n einer ahistorischen, PCI-
spektivlosen Schrifterklärung verharren, dürfte die Entwicklung schon längst über
beide hinweggegangen se1in.  «

Eın 1m Gefolge historisch-kritischer Bibelforschung un durch dogmatische enk-
anstrengung geläuterter Inspirationsbegrift, der göttliche un menschliche Urheber-
bzw Verfasserschaft icht mechanisch, sondern dialektisch-geschichtlich-theologisch AaUuUS-

einander- un zusammendenkt, erlaubt Uuns, die Texte der Bibel als menschliche ]au-
benszeugnisse, als sprachliche Zeugnisse bestimmter Menschen oder menschlicher (58=-
meinschatten einer bestimmten e1lit begreiten und auszulegen. Für eın kritisch gC-
Jäutertes, geschichtliches Verständnis erscheint das durch die Kanongeschichte in
DF Schritten zusammengefafßte un VO  —$ der Kirche als Gotteswoft überlieferte Neue
Testament durchaus nıcht als ein einheıitliches, 1n jeder Hinsicht widerspruchsfreies Buch,

dessen Erklärung keiner Anstrengungen bedürtte. Die Konstitution „De1 Ver-
bum  c weiß davon sprechen, da{ß „Gott 1n der Heılıgen Schrift durch Menschen nach
Menschenart gesprochen hat“ (1 12) Sınd die bıblischen 'Lexte aber echt mensch-
lıche Zeugnisse AUuSs vergange lher Zeıt, unterliegen S1e den Methoden, die 1n (je-
schichts- un: Literaturwissenschaft Zu Verständnis VO  3 Dokumenten Aaus früheren
Zeıten entwickelt wurden. SO führt auch „Deı Verbum“ Aaus, der Exeget mUusse,

erfassen, W 4S Gott uns mitteilen wollte, sorgfältig erforschen, W as die Heıligen
Schriftsteller wirklich beabsichtigten un W as Gott mit ihren Worten kundtun
wollte“ (IIL, 12)

16 Vögtle, Möglichkeiten un renzen der gemeinsamen Methode, iInN: Neue renzen. Cikumenisches
Christentum IMOISCH, hg VO'  3 Na Bismarck und Dirks (Stuttgart 458

438



Egcegese als Wissenschafl

Das Geflecht VO'  } Methoden NUunN, das solchem Zweck, recht verstandener histo-
rischer Auslegung VO  ; Texten alter eit und der Bibel insbesondere 1n ständig ENAUC-
FGT: Difterenzierung und teinerer Durchbildung se1t Humanısmus und Autklärung und
insbesondere 1n der historischen Wissenschaft des etzten Jahrhunderts ausgebildet WOTL-

den 1St, fassen WIr M1t dem Sammelbegrift „Historisch-kritische Methode“ 3998388{

Was gehört 1m Blick auf die Bıbel alles ıhr?

Textgeschichte und Textkritik

Zunächst mussen Textgeschichte und Textkritik geNaANNT werden. Der Schritt
ZUT modernen Bibelwissenschaft WAar 2 als 11a 1 Jahrhundert den griecht-
schen Urtext des Neuen Testaments den lateinischen Übersetzungen vorzuziehen be-
Zann., Der Urtext 1St uns jedoch nıcht 1mM jeweiligen Handexemplar des Vertassers ErT-

halten, 1St u1nls 1LUTr 1n Kodizes greifbar, deren Alteste bıs 1Ns vierte Jahrhundert
rückführen: darüber hinaus lassen 1Ur Papyrusfunde den Text bıs 1NsSs Jahrhundert
zurückverfolgen. Dıie Erforschung der Geschichte des Bibeltextes hat 1U  ; die Benutzung
der altesten und besten Handschriften ermöglıcht, un die Textkritik, welche die Er-
gebnisse der Textgeschichte mit subtiler Beobachtung sprachlicher und gedanklicher
Eıgenarten der 'Texte verbinden sOWw1e Schreibgewohnheiten, Abschreibiehler, men-
datıonen und vieles mehr studieren hat, erlaubt die Herstellung eines korrigierten
Textes, w 1€e 1n unNnseren Ausgaben heute vorliegt, die dem Benutzer 7usätzlich 1n
eiınem kritischen Apparat die wichtigsten Lesarten NENNEN, die bei der Einzelinterpre-
tatıon die Entscheidung des Textherausgebers wıeder vVvOrgezOgcCnNHN werden zönnen.

Hıiıstorisches Interesse, w 1e 1n der euzeıt erwacht iSt, x1bt sıch mi1t bloßen ber-
SeEtTzZUNgECN nıcht mehr 7zufrieden. Der Rückgriff aut den griechischen Urtext erweıst sich
1U  e darın, daß dabej die Abhängigkeit VO  - der Textüberlieferung mi1t ıhrer möglichen
Relativierung des Einzelwortes 1n diesem oder jenem Fall bewußt wird, als eın ersier

Schritt ZUTE Erkenntnis der „Geschichtlichkeit“ der Bibel Wenn sıch die neutestament-

ıche Wissenschaft auch der klassischen Altertumswissenscha?c EIMECSSCH 1n einer
außerst ylücklichen Lage efindet (der äalteste vollständige Homertext STEAMMT Aaus dem
13 Jahrhundert!), Wenn Bibeltext auch 1mM wesentlichen als voll befriedigend AC-
sichert gelten kann, 1St aber doch eben in diesem Moment der Sicherung durch
menschliches Forschen unübersehbar eiın Aspekt der „Geschichtlichkeit“ der Bibel -
vedeutet: Dıie Bibel wiırd VO Menschen, VO Wissenschaftler verantwortet. In der
verantwortlichen Hut der Wissenschaft erwelst sich die Bibel als veschichtlich, w1e ıhre
Geschichtlichkeit Voraussetzung der wissenschaftlichen Verantwortung für s1e 1St

Erforschung der Sprache
Dieser Sachverhalt wiırd sogleich klarer, wWelnl WIr daran erinnern, da{ß der Urtext

des Neuen TLestaments eben griechisch geschrieben 1St. Jede kritische Auslegung muß
UuVvVOo un: zugleich Übersetzung sein (wobeı WIr noch Sal nıcht VO'  e} dem schwierigen

439



Rudolf Pesch

sprachphilosophischen, theologisch-hermeneutischen Problem des Übersetzens 1n aller
Auslegung reden). Der Text des Neuen Testaments stammt VO  =) Menschen einer be-
stiımmten Zeıit, einer bestimmten Gegend, Menschen mit einer besonderen Sprache,
näherhin der SOZCNANNTEN Koine, der Umgangs- un: Literatursprache der griechisch-
sprechenden Welt ZUur eıit der Entstehung der neutestamentlichen Schriften. Die Spra-
che der neutestamentlichen Autoren 1St überdies 1n verschiedenen Graden durch den
Einfluß des yriechischen Alten Testaments, der Septuagınta, vielfältig überformt.

Diese Sprache, die keineswegs MI1t dem klassischen Griechisch ohne weiteres identisch
iSt, oilt studıeren, MIt anderen Autoren der damaligen eit vergleichen, 1NS-
besondere auch anhand der mannıgfachen Inschritten oder Papyrusfunde ertorschen.
Man hat auf den Vorgang der anhebenden christlichen Interpretation dieser Sprache

achten, der bei einzelnen neutestamentlichen Autoren aber durchaus verschieden Ver-

laufen ann Die lexikalische Erhellung des jeweiligen Sprachbefunds MU: MI1t der Aaus

immanenter Textinterpretation CWONNCNCNHN Einsicht 1n den besonderen Sprachgebrauch
eınes Autors ZUur Abstimmung gebracht werden. Vor- un Nachgeschichte einzelner
Begrifte (1im Alten Testament, in der hellenistischen Welt und bei den apostolıschen
Vätern) sind außerst wichtig; Wörterbücher un mehr noch Konkordanzen sind bestän-
dige un: unerläßliche Hılfsmittel für den Interpreten.

Es 1St z Beispiel durchaus nıcht belanglos für ein zutreftendes Textverständnis, ob
dieser oder jener Autor das Ite Testament nach dem hebräischen Urtext in eigener
Übersetzung oder nach der griechischen Übersetzung der Septuagıinta (deren ext 1B
auch verschiedene Versionen anbietet) Zıtlert oder aber abweichende Übersetzungen
benutzt oder selbst BDST: schaftt. Die Nuance einer Textstelle erschliefßt siıch vielleicht
GESE dadurch, da{fß INa  - 1i1ne bewußt abweichende Übersetzung richtig erkennt. S0 zitlert
eLitwa der Evangelıist Matthäus 1n 1, den Urtext Is 7 14, der liest: „S1e wiıird
seınen Namen rufen“, absichtlich 1n abweichender orm MI1It „S1e werden seinen Namen
rufen“, weıl auf das Bekenntnis der Kirche Jesus als Emmanuel, Gottes Sohn,
vorausweısen wıll17.

Dann 1St auch die theologische Begrifflichkeit 1mM Neuen Testament durchaus nıcht
einheıitlich, selbst nıcht bei den Synoptikern, WwW1e INa  w} 1n Jüngerer eit zunehmend Dr
merkt hat Die unls Aaus der Alltagssprache geläufigen Erscheinungen VO  } Bedeutungs-
verschiebungen un anderem mehr mussen bei historischer Textinterpretation NAatur-
ıch methodisch 1n Rechnung gestellt werden.

Die Erforschung der Umwelt
Zu den historischen Voraussetzungen eines Textes gehört nıcht 1Ur seine Sprache,

die uns unmıiıttelbar greifbar 1St, sondern seine Umwelt, die AaUusSs dem Text selbst
oder anderen Quellen ermuittelt werden muß Die Heımat des Autors MI1t iıhrer mate-

Vgl für weıtere Beispiele meınen Autsatz: Eıne alttestamentliche Ausführungsformel 1 Matthäus-
Evangelıum, 1n ! Bibl Zschr. NF 10 (1966) 220—245 und 11 (1967) 7995

440



Exegese als Wissenschafl

riellen und geistigen Kultur, die politische un: insbesondere natürlich die relıg1öse
Sıtuation der Gemeıinde des Autors und der näheren un weıteren Umgebung, Z
diıe Zeitgeschichte nach allen iıhren Zweigen: Religion, Kultur, Politik, Philosophie
USW. spielt ZUT Ermittlung der historischen Sıtuation eines Lextes 1i1ne bedeutsame
Rolle Die Erforschung der Geschichte des Altertums dient dem Verständnis der Texte.
Wenn Paulus 1 Kapıtel des Römerbriets ıne bestimmte Haltung der Obrigkeıit
gegenüber empfiehlt, dart INa  e} iragen, ob hiıer in der Linıe der Weisheitstradition
LWa allgemeıne Aussagen macht, oder ob ıne ganz bestimmte Obrigkeıt VOTL ugen
hat, nämlich den römischen Staat Ende der fünfziıger Jahre des ersten Jahrhunderts,

da{fß die Aussagen Eerst recht nıcht ohne weıteres 1n die Sıtuation eines demokrati-
schen Staates 1m Jahrhundert übertragbar waren.

Weıt wichtiger als die Kenntnıiıs der politischen Umwelt 1St Ar Verständnis der
'Lexte des Neuen Lestaments die Erforschung der relig1ösen Umwelt, der Religions-
geschichte der damaliıgen eıt In unNnseTrTer Gegenwart 1St die Bedeutung der relig10ns-
geschichtlichen Forschung durch die reichen Textfunde 1in Nag Hammadı un:! Qumran
Ja in das Bewufitsein breiterer Kreise gedrungen. Das Ite TLestament und spätjüdische
Strömungen sSOWl1e die reiche Welt des Hellenismus mM1t seiınen Erlösungsreligionen un
Heilshoffnungen haben autf die Vorstellungswelt des frühen Christentums eingewirkt.
Historische Forschung sucht immer das Besondere verstehen, un erschließt sich
die Vorstellungswelt urchristlicher Glaubenszeugnisse einem tieferen Verständnis NUur

1m sorgfältigen Vergleich mi1t beeinflussenden oder parallelen Vorstellungen anderer
Texte.

SO geht ZU Beispiel ıcht sofort Aaus dem jeweiligen Wort hervor, W as die christo-
logischen Tıtel Messıas, Menschensohn oder Gottessohn tür das Verständnis eines be-
stiımmten christlichen Autors meınen; ohne die Kenntnis der Vorgeschichte, der Wand-
lungen und der Je 181a Präzisierungen der Titel bei verschiedenen neutestamentlichen
Autoren 1St eın Verständnis der durch das Wort angezeigten Sache kaum adäquat
möglıch.

Dem johanneischen Titel Menschensohn lıegt ein entwickelteres christologisches Kon-

ZCDL zugrunde als dem markinischen: dieser besitzt wıederum eın gegenüber der Ver-

wendung des Tıtels durch Jesus durchaus breiteres Anwendungsfeld, W as natürlich die

Bedeutung des Titels verändert. ine Aussage wIı1ie: „ Jesus 1St der Menschensohn“ 1STt

solange nichts- oder wenigsagend, als nıcht geklärt 1St, 1n welchem Sınn, 1in welch
näherem, VO  j anderen Auffassungen verschiedenen Verständnis diese Aussage yvemeint
1St. Dabei spielt urchaus 1ne Rolle, in welchem Umfang und welchem Verständnis
Jesus selbst VO Menschensohn gesprochen hat Es 1st nıcht gleichgültig, ob die Men-

schensohnvorstellung mehr VO  — Ezechiel, VO  - Daniel, VO äthiopischen Henochbuch
oder einer Kombinatıon der 1n diesen Büchern anzutreffenden Vorstellungen ausgeht.
Dıies kleine Beispiel oll LLUFLF auf die große Bedeutung der religionsgeschichtlichen rage-
stellungen aufmerksam machen. Es kann auch einen Hınvwelis darauf yeben, w1e Vel -

wickelt und schwierig exegetisch-historische Fragen 1m einzelnen sein können.

441



Rüdolf Pesch

Vielfalt, kein Uniformismus 1mM Neuen Testament

Da die religionsgeschichtlichen Fragestellungen insbesondere 711 angetan sind, das
über Jahrhunderte hin 1n ahıstorischer, perspektivenloser Interpretation dogmatisch
verfestigte Eıinerlei der neutestamentliıchen Theologie un: Christologie in Bewegung

bringen, liegt auf der and Dem Blick des Forschers bieten sıch 1m Neuen Testa-
INCNTL verschiedene christologische Konzepte dar, verschiedene Auffassungen und Be-
gründungen des Erlösungswerkes Christi, Entwicklungen 1in der Ekklesiologie und
unterschiedliche Entwürfe christlichen Geschichtsverständnisses. Manche den Glauben
der Urkirche bezeugende Vorstellungen Lretfen erst spat auf, manche geraten schon früh
wıeder 1n den Hintergrund; manche Theologumena spielen 1m judenchristlichen Milieu
1ine orößere Rolle, andere in heidenchristlicher Welt, wieder andere werden beim ber-
ang der Verkündigung VO Jüdıschen 1n den hellenıstischen Raum verwandelt und
neuımnterpretiert. Dem forschenden Blick zeigt das Neue Testament einen Reichtum
theologischer Aussagen, der 1n kurzer eit un auf Ng Raum 1n keiner spate-
Hen Epoche wieder anzutreften sein dürfte, da{fß sich VO  - daher vesehen die Theo-
logiegeschichte als ein fortschreitender Prozeß der Reduktion auf die wesentliche Sache
der christlichen Botschaft hın begreifen ließe, eın Prozeß, der freilich miıitunter durch
Verengungen W1e durch Verflachungen hindurchgeführt hat un führt, nıcht
auf den ursprünglichen Reichtum zurückbezogen bleibt.

Die urkirchliche Verkündigung nahm nıcht LLUT die verschiedensten literarischen For-
1NeN 1n ihren Dienst eın heute geläufiger Sachverhalt sondern auch die verschieden-
Sten Vorstellungsgehalte, un: War Vorstellungsgehalte solcher ÄArt, die keineswegs
immer ZULr Deckung gebracht oder allzu leicht harmonisiert werden können. Die Eın-
heit des Neuen Testaments besteht keineswegs 1n einem theologischen und erSt recht
nıcht 1n einem vorstellungsmäßigen Uniformismus. Die spatere Theologie hat das, —

fern Sie das Neue Testament nıcht geschichtlich interpretierte, ZUuU 'Teıl verkannt:;: S1e
hat oft 1in einer Art Mosaıiktechnik die verschiedenen Aussagen verschiedener Texte
zusammengebaut. Auch hierzu eın Beispiel.

In manchen dogmatischen Lehrbüchern annn INa  $ bıs 1n HSGT Tage lesen, den
SOgeNANNTLEN „Vorzeichen“ der „Wiederkunft“ Christi damit siınd schon wieder 7wel
problematische „Vorstellungen“ ZENANNT gehöre das Auftreten des Antichristen. Dar-
stellung, Charakterisierung und Deutung des eschatologischen Phänomens „Antichrist“
sınd 1n der Schrift aber uneinheiıitlich, da{fß 11a VOTL der Darbietung des Antichrist-
gedankens als Lehre NUur W AaArnenNn ann ragt 3808  za nämlich nach dem Grund der Un-
einheitlichkeit un Undeutlichkeit der Antichristerwartung, merkt Man, da{fß dieser
Grund 1n der Je notwendigen Neuorientierung des eschatologischen Verstehens VOIN

Gegenwart un: Zukunf# lıegt, WOZU keinen „Fahrplan“, sondern NUr ine VO

Glauben gewlesene „Rıchtung“ &ibt Deshalb können die Johannesbriefe ihre Gegen-
WAart durch das Auftreten VO  $ Antichristen (Plural!) als „Jletzte Stunde“ qualifiziert
sehen, während der 7zweıte Thessalonicherbrief eschatologische Schwarmgeisterei, die

447



Exegese als Wissenschafl

das Ende der Welt beschwört, M1t Hılte der Antichristerwartung abwehrt. Auch 1in der
Apokalypse werden alte Motiıve paränetisch verwendet. Es wiırd ein Fahrplan für die
Endzeit gegeben.

Die historisch-kritische Exegese ann die gläubige Gemeinde VOL apokalyp-
tischem Augurentum bewahren. Wenn Ss1e dabej M1t alteren relig1ösen Vorstellungen
1n Konflikt geräat, kaum Z Schaden der Gläubigen un: der Kirche Man braucht
Ja 1Ur daran erinnern, welche unglückselige Rolle etwa2 der Antichristgedanke in
älterer konfessioneller Polemik gespielt hat Historisch-kritisches Verständnıis der Bibel
übt notwendig Kritik UuNsSsSeTCMN historisch nıcht verantwortbaren Vorstellungen.
Historisch-kritische LExegese l Ja nıcht ıhr eigenes Vorverständnis VO  3 der Sache des
Christentums den TLexten der Bibel bestätigen, sondern sıch VO  e} den Texten bestäti-
ZCNH oder korrigieren lassen.

Die rage nach Vertasser und Entstehungszeıt

Neben der Sıcherung des Textes, dem Studium der sprachlichen Voraussetzungen,
der Erhellung der politischen, kulturellen und insbesondere relig1ösen Umwelt der
Lexte spielt für die wissenschaftlich erarbeitete Auslegung der 'TLexte die Verfasserfrage
un die Entstehungszeıt ine wichtige Rolle Die einzelnen Schriften des Neuen 'Testa-

gehören Je in ine bestimmte und VO der Forschung jeweils aufzufindende Sıtua-
tion der geographischen Ausbreitung und theologisch-geistigen Entwicklung des frühen
Christentums. Jede Schrift annn L1ULIX ıhrem geschichtlichen Ort richtig verstanden
werden: ıhrem geschichtlichen Ort gehören aber viele Komponenten, die nıcht ımmer
leicht bestimmbar sınd, weıl die neutestamentlichen Quellen nıcht immer soviel g..
sichertes Material hergeben, daß Man ine auch 1Ur annähernd zusammenhängende
Geschichte der Kirche 1m ersten Jahrhundert schreiben könnte.

Die sSogenannten „Einleitungsfragen“ den einzelnen Büchern mussen VOTL Begınn
der Auslegung wissenschaftlich geklärt werden. Dazu gehören insbesondere etwa auch
die literarkritischen Fragen. Einheitlichkeit und mögliche oder tatsächliche literarische

Abhängigkeit der einzelnen Texte mussen untersucht werden. Die literarkritischen
Fragen sind für die Exegese der synoptischen Evangelien besonders wichtig. In detail-
ijerten Untersuchungen der Übereinstimmungen und Abweichungen dieser Evangelien
nach Wortlaut, Stil un: Erzählfolge 1Sst erkannt worden, daß Markus das vVan-

gelium schrieb, das jeweils unabhängıg VO  - Matthäus un: Lukas be1 Abfassung ihrer

Evangelien benutzt wurde, wobe1l diese beiden spateren Evangelisten 7usätzlich unab-

hängig voneinander eıne SON: nicht mehr erhaltene Quelle verarbeiteten, die vorzug-
ıch Jesusworte enthielt. Die Zweiquellenhypothese, miıt der das literarkritische Pro-

blem der Synoptiker gelöst wurde, 1ISt sicherlich die Hypothese, die den Textgegeben-
heıiten besten gerecht wird. Wer s1e bei der Erklärung der 'Texte nıcht 1n Rechnung
stellt, gerat 1n Gefahr, deren Sınn verfehlen.

447



Rudolf Pesch

Das konkrete Geschäiäft der Auslegung
Erst nachdem in  =) durch solch vielfältige Vorarbeit, die natürlich eın einzelner und

keine einzelne Generatıion eisten iımstande W ar un: verbessern imstande 1St, relativ
gesicherten BodenWhat, ann das Geschäft der konkreten Textauslegung, des
verstehenden Nachvollzugs der Gedanken des TLextes beginnen. Freilich könnte auch jetzt
noch eiınmal eın anderer VWeg anheben, der Weg des Hıstorikers, der die Texte nach
ihren historischen Voraussetzungen und iıhren historischen Daten befragt. Doch gehen
WIr dem nıcht weiter nach uch der Texterklärer, der die theologische Botschaft der
Texte verstehen WLl MUu Ja nach den historischen Voraussetzungen fragen. Der Erklä-
AT der Evangelien MUu eLtwa nach der Überlieferungsgeschichte fragen, mufß sıch
dafür interessieren, ob 1n den Worten des markiniıschen Christus die V1IVa VO  54 des
historischen Jesus erkennen darf oder nıcht, ob die Erzählungen über Jesus historische
Begebenheiten se1ines Erdenwirkens wiedergeben oder VO  . der Gemeinde DA Veran-
schaulichung ihrer Christuspredigt geschaffen wurden.

Legitime Fragestellungen xibt 1n Fülle, un: sichere Antworten siınd nıcht immer
ohne weıteres haben och annn INnan angesichts VO  w mancherlej Unsicherheit keines-
WCBS behaupten, die Fragen, die der Pxeget als Hıiıstoriker (und nıcht unmittelbar als
verkündender Interpret des Textes) stellt, sej'en theologisch iırrelevant. Im Gegenteil:
Die Botschaft der urkirchlichen Glaubenszeugen 1St YST dann zureichend verstanden,
wWwenn die ihnen jeweils vorausliegende Tradition wenı1gstens 1n Umrissen miıtverstan-
den 1ISt So weIlst auch die schon mehrfach Instruktion der Bibelkommission
den Exegeten „Um die Zuverlässigkeit der Evangelientradition sachgerecht aufzu-
weısen, hat der Kxeget die drei Überlieferungsphasen berücksichtigen, durch die hin-
durch Lehre und Leben Jesu auf uns gekommen sind“ (VI; 2 die Verkündigung Jesu
selbst, die Verkündigung der Urkirche und die Arbeit der biblischen Schriftsteller.

Exegese als Wissenschaft älßt sich mMi1t der jJüngst VO  3 Wilckens gegebenen De-
finıtion ZuLt bestimmen: „  ine wissenschaftlich verantwortbare Auslegung der Bibel 1St
allein diejenige Untersuchung der biblischen Texte, die methodisch konsequenter
Anwendung der historischen Vernunft nach dem gegenwärtigen Stande ihrer Kunst
nachverstehend erkennen und beschreiben sucht, welchen Sınn diese Texte 1
Zusammenhang der urchristlichen Überlieferungsgeschichte gehabt haben Das Ziel
dieser Untersuchung der biblischen Texte 1St die Erkenntnis der urchristlichen E
schichte als der Ursprungsgeschichte des Christentums, dem WIr heute zugehören.“ 18

Grenze un Aufgabe
Mıt dem 1nweıs autf den „gegenwärtıgen Stand ihrer Kunst“ 1St die bedeutendste

Grenze der exegetischen Wiıissenschaft angegeben. Wıe alle Wiıssenschaft 1St auch die
Exegese des Neuen Testaments unabgeschlossen, revisionsbedürftig, Frage-

Wilckens, ber die Bedeutung historischer Kritik 1n der modernen Bibelexegese, 1n : Joest
Was heißt Auslegung der Heıligen Schrift (Regensburg 133

444



Exegese als Wissenschafl

stellungen, die geschichtlichen Sıtuationen aufbrechen, verpflichtet Wıe jeder
auslegungswürdige ext mu{(ß die Biıbel NCUu ausgelegt werden, 1i der
Auslegung kommt S1IC überhaupt erst Wort dem Wort, das selbig un NECU als
Wort (Csottes den Menschen selbst auszulegen beansprucht

Damıt WITr 380l z weıte entscheidende Grenze wissenschaftlicher Aus-
legung der Biıbel VWır, die WITL heute dem Christentum zugehören, wollen nıcht Nnur

w 15sen welchen Sınn die Texte Zusammenhang der urchristlichen Überlieferungs-
geschichte gehabt haben, sondern welchen Sınn S1Ee tür NSeTEC yläubige Existenz heute
haben der 38 WIL ANSCMECSSCHCI Das Wort der Bibel als Wort (sottes 311 nıcht

Wıssen bereichern, historisches Verstehen fördern, sondern uUu11ls verkündıi-
gend ansprechen un angesichts SC111C5 Anspruchs die Entscheidung rufen Damıt 1STt

1aber keineswegs unwissenschaftlichen Auslegung das Wort geredet
Verantwortliches Hören auf die Bibel als Wort (sottes annn sıch heute nıcht VO  3 der

wissenschaftlichen Bemühung entbinden Auf dem Weg ZzUuU Hören des Wortes Gottes
1ST die wissenschaftliche Exegese heute C111 unentbehrlicher Helfer, weiıl S1E u11ls davor
bewahren kann, „dıe Hıstorie VO  - EINSTLSCM Reden und Handeln Gottes anderen
Menschen“ IN1T dem lebendigen Wort CGsottes uns verwechseln Die exegetische
Wissenschaft hat solche Aufgabe un eistet „dem Glaubenden mindestens diesen
Dienst ıh der Wirklichkeit halten un VOT der Getahr bewahren, sich schwei-
fenden Illusionen hinzugeben“

Dieser Dienst der Wissenschaft bezeichnet zugleich ıhre Grenze Wıe S1IC die Hısto-
He VO eINSTISEN Reden un: Handeln Gottes Neuen Testament MIIt allen D
schichtlichen Mitteln erforschen und dem heutigen Verstehen erschließen mu{ ann
S$1e doch nıcht bewerkstelligen, daß (soOtt wieder spricht und handelt Der Dienst der
Wissenschaft reicht WEIT, als menschliches Zeugni1s ınterpretiert werden mu{fß und
dieser Bereich erstreckt sich über den Yanzch ext der Dienst der Wissenschaft endet
‚War dort, der Text oyläubig verantwortet, Botschaft verkündet WIr  d: der
Dienst der Wissenschaft MUu aber auch hier des Glaubens, der Verkündigung
willen — un aufgenommen werden.

chelkle, Heilıge Schrift und Wort Gottes, Vorgrimler, Exegese und Dogmatik (Maınz
11
Welte 2350

445


