Rudolf Pesch
Exegese als Wissenschaft

Uber ihre Aufgabe und ihre Grenze

»Exegese ist wissenschaftlich erarbeitete und gliubig verantwortete Auslegung der
Bibel.“ In dieser These sind die beiden Pole genannt, in deren Spannungsfeld sich ver-
antwortliche Auslegung der Heiligen Schrift in unserer Zeit vollzieht und vollziehen
mufl: Wissenschaft und Glaube. Um diese Pole lagern sich die Aufgaben der Exegese,
von ihnen her sind auch ihre Grenzen bestimmt. Wir handeln hier nur von der
Exegese als Wissenschaft. Wer um den gegeniiber allem Wissen und aller Wissen-
schaft eigenen personalen Rang des Glaubens weil}, der alles menschliche Wissen
und Wollen voraussetzt, umschliefit und iibersteigt, wer um die Totalstruktur des
christlichen Glaubens weif}, wer weiff, daf} der Glaube seine eigene Gewiflheit ,nicht
von der Historie zu Lehen hat*!, wird der vorgeschlagenen Isolierung des The-
mas durchaus zustimmen k&nnen, ohne fiirchten zu miissen, der Charakter der
Exegese als theologischer Wissenschaft konnte verkannt oder gar mifRachtet werden.
Exegese als Wissenschaft wird um des Glaubens willen getrieben, wenn sie auch keines-
wegs den Glauben erstellen und sichern, ihn aber doch wohl auch eigentlich nicht ge-
fihrden oder vernichten kann.

Fragen im Blick auf die Geschichte der Exegese

Wir handeln also von der Exegese als Wissenschaft, von der Exegese als wissenschaft-
lich erarbeiteter Auslegung der Bibel, insbesondere des Neuen Testaments. Wir fragen
dabei nicht nach der Gestalt der Exegese in einem idealtypischen Sinn, sondern nach
derjenigen, die ihr, geschichtlich aufgetragen und zugedacht, heute allein angemessen
erscheint. Begreift man die Gestalt der Exegese in solchem Sinn, dann ist sie zutiefst
durch ihre Geschichte bestimmt. Wenn wir auch nicht in eine nihere Erorterung dieser
nun schon dreihundertjihrigen neuzeitlichen Geschichte — die Forschungsgeschichte,
Methodengeschichte, Problemgeschichte — der exegetischen Wissenschaft eintreten kén-
nent2, so erheben sich doch im Blick auf diese Geschichte sogleich gewichtige Fragen.

1 B. Welte, Vom historischen Zeugnis zum christlichen Glauben, in: Auf der Spur des Ewigen (Frei-
burg 1965) 350.

1a Vgl. dazu meinen Beitrag: Zum Weg der modernen Evangelienforschung, in: Bibel und Leben 8
(1967) 42-63.

28 Stimmen 179, 6 433



Rudolf Pesch

Kann ein Katholik die Gestalt der Exegese, wie sie heute auch vom katholischen
Wissenschaftler in der konkreten Arbeit reprisentiert wird, durch ihre Geschichte be-
schreiben? Ist die Geschichte der Exegese nicht eine ,protestantische® Geschichte? Ist
der Weg der Exegese als Wissenschaft nicht tatsichlich, seit die Untersuchungen des
franzosischen Oratorianers Richard Simon zu Ende des 17. Jahrhunderts verboten
und verbrannt wurden, ein Weg protestantischer Wissenschaft? Und ist dieser Weg
nicht iiberdies deshalb, ist die heutige Exegese nicht deshalb ,protestantische® Wissen-
schaft, weil trotz grundsitzlicher Anerkennung der Bibel als Autoritdt in allen Kon-
fessionen durch die unterschiedliche Haltung zur Bibel als Autoritit bedeutsame Vor-
entscheidungen fallen, welche die Exegese als Wissenschaft beriihren?

E. Dinkler hat in seiner Mainzer Antrittsvorlesung 1949 vertreten: ,Etwas zu-
gespitzt ausgedriicke, aber doch durchaus im wesentlichen treffend, darf man sagen,
daR der Hauptunterschied zwischen der katholischen und evangelischen Kirche eben
der ist, dafl in der evangelischen Kirche die Bibel Mafistab der Kirche bleibt; der
Katholizismus aber die Autoritit der Kirche insofern iiber die Bibel stellt, als die
Bibelauslegung von der Kirche bestimmt wird und somit keine Kritik an der Kirche
auf eine freie Bibelauslegung begriindet werden kann.“?2

Diese Unterscheidung eines protestantischen Exegeten wird auch von katholischen
Bibelwissenschaftlern immer wieder betont hervorgehoben. R. Schnackenburg schrieb
1958 in einem programmatischen Artikel iiber den ,Weg der katholischen Exegese®
folgendes: ,Hier trennt sich der evangelisch-reformatorische Glaube vom katholi-
schen ... Fiir den katholischen Exegeten kann grundsitzlich kein Widerspruch zwi-
schen Schrift und lebendiger, notwendig auch autoritativer kirchlicher Verkiindigung
bestehen, ja mufl jene gerade von dieser Licht und Klarheit empfangen.“3 Und 1964
wiederholte Schnackenburg, fiir den katholischen Exegeten gebe es, ,immer fiir die
glaubensbedeutsame Interpretation, jene seiner eigenen Verstehensfahigkeit iibergeord-
nete Grofe der gliubigen Gemeinde, der mit den Gewalten und auch der Lehrautoritit
Christi ausgestatteten Kirche® 4.

Diese Zeugnisse liefen sich um Auflerungen anderer katholischer Autoren beliebig
vermehren, und die Kirche selbst hat durch ihr Lehramt im Zweiten Vatikanum in der
Dogmatischen Konstitution ,Dei Verbum® festgestellt: ,Die Aufgabe aber, das ge-
schriebene oder iiberlieferte Wort Gottes verbindlich zu erkliren, ist nur dem leben-
digen Lehramt der Kirche anvertraut, dessen Vollmacht im Namen Jesu Christi aus-
geiibt wird.“ Freilich mufl man beachten, wie der Text fortfihrt: ,Das Lehramt ist
nicht iiber dem Wort Gottes, sondern dient thm!“ 5 Verbindliche Erkldrung des Wortes
Gottes darf nicht etwa mit dessen , Verwaltung® verwechselt werden.

2 E. Dinkler, Bibelautoritit und Bibelkritik, in: Zschr. f. Theol. und Kirche 47 (1950) 70 f.

3 R. Schnackenburg, Der Weg der katholischen Exegese, in: Bibl. Zschr. NF 2 (1958) 171.

4 Ders., Zur Auslegung der Heiligen Schrift in unserer Zeit, in: Bibel und Leben 5 (1964) 235.

5 0. Semmelroth - M. Zerwick, Vatikanum II iiber das Wort Gottes. Die Konstitution ,Dei Verbum®:
Einfithrung und Kommentar, Text und Ubersetzung (Stuttgart 1966) 75. Die weiteren Zitate aus der
Konstitution sind dieser Ausgabe entnommen.

434



Exegese als Wissenschaft
Anerkennung der historisch-kritischen Methode

Wie steht es also um die Exegese als wissenschaftlich erarbeitete Auslegung der Bibel
im katholischen Raum? Zunichst darf man feststellen, dafl das kirchliche Lehramt nur
in duflerst wenigen und in ihrer Bedeutsamkeit noch nicht abgeklirten Fillen konkrete
Bibeltexte verbindlich ausgelegt hat. Bei der konkreten bibelwissenschaftlichen Arbeit
ist der katholische Exeget also trotz der grundsitzlichen Bindung an die verbindliche
Erkldrung des Lehramts keineswegs an freier wissenschaftlicher Forschung gehindert.
Die Geschichte der von katholischen Forschern betriebenen exegetischen Wissenschaft
seit dem letzten Weltkrieg etwa ist denn auch dadurch gekennzeichnet, dafl nach der
Freigabe der historisch-kritischen Methode fiir die katholische Bibelwissenschaft durch
die Enzyklika ,Divino afflante Spiritu® Pius’ XII. vom 30. 9. 1943 die historisch-
kritische Erforschung und die darauf basierende Auslegung der Schrift bestindig an
Boden gewonnen hat, so daf ein protestantischer Beobachter 1962 erstaunt geradezu
von einem ,,Sturm auf die eigentliche Domine protestantischer Bibelauslegung, nimlich
die sogenannte historische Kritik,“ ¢ sprechen konnte.

Der innerhalb der Kirche gepriesene Aufschwung katholischer Bibelwissenschaft, der
sowohl durch die letzte Instruktion der Bibelkommission ,De historica Evangeliorum
veritate® vom 21. 4. 1964 wie durch die Konstitution ,,Dei Verbum® (II1, 12; VI, 25)
bestdtigt wurde, wird mittlerweile auch protestantischerseits weithin anerkennend
gewiirdigt. Im eigenen Hause ist man sich aber durchaus dessen bewuft, daf die histo-
risch-kritische Methode nicht von katholischen Bibelwissenschaftlern entwickelt und
erprobt wurde.

Die historisch-kritische Methode gilt jedenfalls heute unter katholischen Exegeten
wie beim kirchlichen Lehramt als die sachgemifie Methode zu wissenschaftlich erarbei-
teter Auslegung der Bibel. Die Handhabung dieser Methode ist also wohl — oder
scheint wenigstens — an keine konfessionellen Voraussetzungen seitens der Forscher
gebunden. Exegese als Wissenschaft kann sich und mufl sich offenbar von solchen Vor-
aussetzungen freimachen.

Und so ist es nicht verwunderlich, daff man bei denselben katholischen Autoren, die
nachdriicklich von der Bedeutung des kirchlichen Lehramts fiir die Arbeit der Bibel-
wissenschaft sprechen, auch diese Aussagen liest: ,Der Exeget muf} philologisch-historisch
vorgehen mit der ganzen Sauberkeit der Methode, wie sie heute entwickelt ist. Es darf
ihn nicht schredken, wenn er dabei manchmal zu einem anderen Verstindnis einer
Schriftstelle gelangt, als es gemeinhin iiblich war. Es gibt eben einen echten Fortschritt
immer besserer Erkenntnis dessen, was in der Schrift steht.“7 Oder: es stehe fest, daf
der katholische Exeget ,nie die Sauberkeit der wissenschaftlichen Methode opfern

8 S. Schulz, Die romisch-katholische Exegese zwischen historisch-kritischer Exegese und lehramtlichem
Machtanspruch, in: Evang. Theol. 22 (1962) 142.
7 J. Michl, Dogmatischer Schriftbeweis und Exegese, in: Bibl. Zschr. NF 2 (1958) 5.

A 435



Rudolf Pesch

kann“8, P. Neuenzeit schlieft jiingst in dem reprisentativen Sammelband , Was ist
Theologie?“ einen Uberblick iiber die verschiedenen Weisen der Schriftauslegung von
der Viterexegese bis in unsere Tage mit der Feststellung: ,Riickschauvend wird man
sich des Eindrucks nicht erwehren konnen, dafl fiir die wissenschaftliche Exegese
die philologisch-historische Bibelkritik sowohl den biblischen Dokumenten und der sich
in ihnen entfaltenden geschichtlichen Struktur der gbttlichen Offenbarung als auch dem
heutigen kritischen Wissenschafts- und Selbstverstindnis am meisten gerecht wird.“?
Und die vorgenannte Instruktion der pipstlichen Bibelkommission empfiehlt den
katholischen Exegeten ausdriicklich ,,vor allem die historische Methode im allgemeinen
Sinn des Wortes® 19,

Exegetische Wissenschaft und kirchliches Lehramt

Wieweit sich nun im einzelnen, um noch einmal einen protestantischen Beobachter
zu zitieren, ,die romisch-katholische Exegese® ihrer Position ,zwischen historisch-
kritischer Methode und lehramtlichem Machtanspruch“! (besser gesagt: ihrer An-
erkennung der lebendigen kirchlichen Lehrautoritit) bewuft ist, wieweit sie die mdg-
licherweise daraus resultierenden Spannungen zu meistern imstande ist, kann hier nicht
geklirt werden. Wer die Selbstbesinnung der katholischen Exegese verfolgt, hat den
Eindruck, als behelfe man sich noch mit vorldufigen Losungen und erwarte von der
lebendigen Entwicklung weitere Klirung. Eine vorliufige Losung sieht zum Beispiel in
der vielzitierten Formulierung R. Schnackenburgs so aus: ,Der katholische Exeget
,braucht® also aus innerster theologischer Uberzeugung die autoritative Auslegung
der Kirche; aber er gebraucht sie nicht in methodischer Weise bei der Auffindung
des Literalsinns.“ 12, Zur Auffindung des Literalsinns der Schrift gebraucht auch der
katholische Exeget die Methoden, die mit dem Kurzausdruck ,Historische Kritik®
zusammengefaflt werden.

Doch sehen sich alle Behelfslosungen griindlich in Frage gestellt, wenn protestanti-
sche Forscher wie etwa G. Ebeling scharf betonen: ,,Es fiihrt nur zur Verschleierung der
Problemlage, wenn man die historisch-kritische Methode fiir eine rein formale, voraus-
setzungslose wissenschaftliche Technik hilt, deren Anwendung auf die historischen
Gegenstinde im Bereich der Theologie keine Konflikte hervorruft und das Gefiige der

8 R. Schnackenburg (s. Anm. 3) 173.

9 P.Neuenzeit, Neues Testament, in: E. Neuhiusler-E. G88mann, Was ist Theologie (Miinchen 1966) 93.

10 7, A. Fitzmyer, Die Wahrheit der Evangelien. Die ,Instructio de historica Evangeliorum veritate®
der Pipstlichen Bibelkommission vom 21. April 1964: Einfithrung, Kommentar, Text, Ubersetzung und
Bibliographie (Stuttgart 1965) 39. Die weiteren Zitate aus der Instruktion sind dieser Ausgabe entnommen.

11 G, Schulz a.a.0.

12 R, Schnackenburg (s. Anm. 3) 172.

436



Exegese als Wissenschafl

Dogmatik nicht antastet.“ 3 Werden nun aber tatsichlich Konflikte hervorgerufen —
und dariiber kann ja kaum Zweifel bestehen —, dann fragt sich, wer oder was im Kon-
fliktsfall entscheidet. Hier liegt eine der wichtigsten Fragen nach Aufgabe und Grenze
der Exegese. Die dogmatische Konstitution ,Dei Verbum®, die deutlich genug auf die
Kompetenz des kirchlichen Lehramts zur Erklirung der Schrift hinweist, zeigt nun
einen konkreteren Losungsweg moglicher Konflikte dadurch auf, dafl sic — indem sie
einen Passus aus der Enzyklika Leos XIII. ,Providentissimus Deus® vom 18. 11. 1893
wieder aufgreift — der exegetischen Wissenschaft eine wichtige Funktion bei der Ur-
teilsbildung des Lehramtes selbst zuweist: ,Aufgabe der Exegeten ist es, nach diesen
Regeln auf eine tiefere Erfassung und Auslegung des Sinnes der Heiligen Schrift hinzu-
arbeiten, damit so gleichsam auf Grund wissenschaftlicher Vorarbeit das Urteil der
Kirche reift® (111, 12, 3).

Die Regeln der exegetischen Wissenschaft sind aber wesentlich durch die historisch-
kritische Methode bestimmt; das heifit nun: Konflikte kénnen im Grund und bleibend
nur durch die je schirfere, kritische, wissenschaftliche Anstrengung geldst werden. So
kommentieren denn auch O. Semmelroth und M. Zerwick den oben zitierten Satz
aus ,Dei Verbum®: ,Die wissenschaftliche Vorbereitung geht dem reifen Urteil, zu
dem sie verhelfen soll, notwendig voraus und kann von dem noch nicht gereiften
Urteil nicht mehr an Hilfe erwarten als langmiitige Duldung und die Ermahnung, im
verantwortungsvollen Bewufitsein der schliefilich kirchlichen Zielsetzung unserer Ar-
beit Klugheit und Vorsicht nicht aufer acht zu lassen und bei ,neuen’ Auffassungen
die Miihe wiederholter Uberpriifung nicht zu scheuen.* 14

Exegese als Wissenschaft ist also, so sehen wir, auch in der katholischen Kirche mit
Billigung, ja auf Grund der Forderung des kirchlichen Lehramts historisch-kritische
Exegese. Angesichts der historisch-kritischen Exegese ist nun aber seit langem eine Un-
ruhe spiirbar. R. Schnackenburg sah sich schon 1958 gezwungen, den Verdacht zuriick-
zuweisen, als seien die gegeniiber fritherer Zeit diffizileren Forschungsmethoden der
katholischen Exegeten ,eine blofie Technik, ein gefihrliches, ja zersetzendes Ver-
fahren ..., das den Glauben eher hindert als fordert, die Einheit der Schrift auflost,
die Offenbarungswahrheiten relativiert, die dogmatische Sicherheit erschiittert, zum
mindesten aber theologisch unfruchtbar oder unzulinglich bleibt® 5.

Im Blick auf solche Verdichtigungen, die sich in unseren Tagen mitunter zu bosen
Vorwiirfen auszuwachsen scheinen, mufl die Frage interessieren: Was ist Exegese als
Wissenschaft heute? Wir haben bereits vorliufig geantwortet: Historisch-kritisch er-
arbeitete Auslegung, d. h. mit Hilfe der heute allerseits als sachgemif geltenden histo-
risch-kritischen Methode erarbeitete Auslegung. Die Frage nach der Exegese wird so zu
einer Frage nach ihrer Methode.

13 G. Ebeling, Die Bedeutung der historisch-kritischen Methode fiir die protestantische Theologie und
Kirche, in: Zschr. f. Theol. und Kirche 47 (1950) 27.

14 O, Semmelroth-M. Zerwick a.a.0. 38.

15 R, Schnackenburg (s. Anm. 3) 161.

437



Rudolf Pesch

Methode und Gegenstand

Die Methode einer Wissenschaft richtet sich in der Regel nicht nach Laune und Will-
kiir ihrer Vertreter, sondern nach ihrem Gegenstand. Und bei der Bestimmung des
Gegenstands der Exegese fallen wichtige Vorentscheidungen. Wer die Bibel unter An-
wendung einer unzulinglichen Inspirationstheorie fiir so etwas wie einen vom Himmel
gefallenen Brief Gottes oder fiir ein nach gottlichem Diktat geschriebenes, ibernatiir-
liches Buch ansehen wollte, wer die alte und veraltete Sekretirsvorstellung allzu billig
und bequem weiterschleppen wollte, dem wiirde sich in der Tat der Gegenstand der
Exegese so darbieten, dafl ihm die historisch-kritische Methode verboten wire; er kime
mit den vielfiltigen Problemen, die der Bibeltext dem fragenden Forscher nun einmal
aufgibt, aber sicherlich nicht in verantwortbarer Weise zurecht. Die Bemiihungen der
modernen Bibelwissenschaft sollten durchaus auch einmal nach ihren Chancen und Er-
folgen beurteilc werden, die Bibel als ein missionarisches Glaubenszeugnis in unserer
modernen Welt zu erhalten! Mit Recht stellte A. Vogtle kiirzlich fest: ,Wenn manche
hyperkonservativen, biblizistischen katholischen Neutestamentler mit ebenso erz-
konservativen evangelischen Kollegen fundamentalistisch-pietistischer Prigung im
Grunde schon jeden methodischen Fortschritt ablehnen und in einer ahistorischen, per-
spektiviosen Schrifterklirung verharren, so diirfte die Entwicklung schon lingst tiber
beide hinweggegangen sein.“ 16

Ein im Gefolge historisch-kritischer Bibelforschung und durch dogmatische Denk-
anstrengung gelduterter Inspirationsbegriff, der gottliche und menschliche Urheber-
bzw. Verfasserschaft nicht mechanisch, sondern dialektisch-geschichtlich-theologisch aus-
einander- und zusammendenkt, erlaubt uns, die Texte der Bibel als menschliche Glau-
benszeugnisse, als sprachliche Zeugnisse bestimmter Menschen oder menschlicher Ge-
meinschaften einer bestimmten Zeit zu begreifen und auszulegen. Fiir ein kritisch ge-
liutertes, geschichtliches Verstindnis erscheint das durch die Kanongeschichte in
27 Schriften zusammengefafite und von der Kirche als Gotteswort tiberlieferte Neue
Testament durchaus nicht als ein einheitliches, in jeder Hinsicht widerspruchsfreies Buch,
zu dessen Erklirung es keiner Anstrengungen bediirfte. Die Konstitution ,Dei Ver-
bum® weifl davon zu sprechen, dafl ,Gott in der Heiligen Schrift durch Menschen nach
Menschenart gesprochen hat® (III, 12). Sind die biblischen Texte aber echt mensch-
liche Zeugnisse aus vergangener Zeit, so untetliegen sie den Methoden, die in Ge-
schichts- und Literaturwissenschaft zum Verstindnis von Dokumenten aus fritheren
Zeiten entwickelt wurden. So fiihrt auch ,Dei Verbum® aus, der Exeget miisse, ,um
zu erfassen, was Gott uns mitteilen wollte, sorgfiltig erforschen, was die Heiligen
Schriftsteller wirklich zu sagen beabsichtigten und was Gott mit ihren Worten kundtun
wollte* (III, 12).

18 A. Vogtle, Mbglichkeiten und Grenzen der gemeinsamen Methode, in: Neue Grenzen, Okumenisches
Christentum morgen, hg. von K. v. Bismarck und W. Dirks (Stuttgart 1966) 48.

438



Exegese als Wissenschaft

Das Geflecht von Methoden nun, das zu solchem Zwedk, zu recht verstandener histo-
rischer Auslegung von Texten alter Zeit und der Bibel insbesondere in stdndig genaue-
rer Differenzierung und feinerer Durchbildung seit Humanismus und Aufkldrung und
insbesondere in der historischen Wissenschaft des letzten Jahrhunderts ausgebildet wor-
den ist, fassen wir mit dem Sammelbegriff ,Historisch-kritische Methode“ zusammen.
Was gehort im Blick auf die Bibel alles zu ihr?

Textgeschichte und Textkritik

Zunichst miissen Textgeschichte und Textkritik genannt werden. Der erste Schritt
zur modernen Bibelwissenschaft war getan, als man im 16. Jahrhundert den griechi-
schen Urtext des Neuen Testaments den lateinischen Ubersetzungen vorzuziehen be-
gann. Der Urtext ist uns jedoch nicht im jeweiligen Handexemplar des Verfassers er-
halten, er ist uns nur in Kodizes greifbar, deren ilteste bis ins vierte Jahrhundert zu-
riickfithren; dariiber hinaus lassen nur Papyrusfunde den Text bis ins 2. Jahrhundert
zuriideverfolgen. Die Erforschung der Geschichte des Bibeltextes hat nun die Benutzung
der #ltesten und besten Handschriften ermdglicht, und die Textkritik, welche die Er-
gebnisse der Textgeschichte mit subtiler Beobachtung sprachlicher und gedanklicher
Figenarten der Texte verbinden sowie Schreibgewohnheiten, Abschreibfehler, Emen-
dationen und vieles mehr zu studieren hat, erlaubt die Herstellung eines korrigierten
Textes, wie er in unseren Ausgaben heute vorliegt, die dem Benutzer zusitzlich in
einem kritischen Apparat die wichtigsten Lesarten nennen, die bei der Einzelinterpre-
tation gegen die Entscheidung des Textherausgebers wieder vorgezogen werden konnen.

Historisches Interesse, wie es in der Neuzeit erwacht ist, gibt sich mit bloflen Uber-
setzungen nicht mehr zufrieden. Der Riickgriff auf den griechischen Urtext erweist sich
nun darin, dafl dabei die Abhingigkeit von der Textiiberlieferung mit ihrer moglichen
Relativierung des Einzelwortes in diesem oder jenem Fall bewufit wird, als ein erster
Schritt zur Erkenntnis der ,Geschichtlichkeit® der Bibel. Wenn sich die neutestament-
liche Wissenschaft auch — an der klassischen Altertumswissenschaft gemessen — in einer
duferst gliicklichen Lage befindet (der dlteste vollstindige Homertext stammt aus dem
13. Jahrhundert!), wenn unser Bibeltext auch im wesentlichen als voll befriedigend ge-
sichert gelten kann, so ist aber doch eben in diesem Moment der Sicherung durch
menschliches Forschen uniibersehbar ein Aspekt der ,Geschichtlichkeit® der Bibel an-
gedeutet: Die Bibel wird vom Menschen, vom Wissenschaftler verantwortet. In der
verantwortlichen Hut der Wissenschaft erweist sich die Bibel als geschichtlich, wie ihre
Geschichtlichkeit Voraussetzung der wissenschaftlichen Verantwortung fiir sie ist.

Erforschung der Sprache

Dieser Sachverhalt wird sogleich klarer, wenn wir daran erinnern, dafl der Urtext
des Neuen Testaments eben griechisch geschrieben ist. Jede kritische Auslegung mufl
zuvor und zugleich Ubersetzung sein (wobei wir noch gar nicht von dem schwierigen

439



Rudolf Pesch

sprachphilosophischen, theologisch-hermeneutischen Problem des Ubersetzens in aller
Auslegung reden). Der Text des Neuen Testaments stammt von Menschen einer be-
stimmten Zeit, einer bestimmten Gegend, Menschen mit einer besonderen Sprache,
niherhin der sogenannten Koine, der Umgangs- und Literatursprache der griechisch-
sprechenden Welt zur Zeit der Entstehung der neutestamentlichen Schriften. Die Spra-
che der neutestamentlichen Autoren ist iiberdies in verschiedenen Graden durch den
Einfluf des griechischen Alten Testaments, der Septuaginta, vielfiltig iiberformt.

Diese Sprache, die keineswegs mit dem klassischen Griechisch ohne weiteres identisch
ist, gilt es zu studieren, mit anderen Autoren der damaligen Zeit zu vergleichen, ins-
besondere auch anhand der mannigfachen Inschriften oder Papyrusfunde zu erforschen.
Man hat auf den Vorgang der anhebenden christlichen Interpretation dieser Sprache
zu achten, der bei einzelnen neutestamentlichen Autoren aber durchaus verschieden ver-
laufen kann. Die lexikalische Erhellung des jeweiligen Sprachbefunds muf8 mit der aus
immanenter Textinterpretation gewonnenen Einsicht in den besonderen Sprachgebrauch
eines Autors zur Abstimmung gebracht werden. Vor- und Nachgeschichte einzelner
Begriffe (im Alten Testament, in der hellenistischen Welt und bei den apostolischen
Vitern) sind duflerst wichtig; Worterbiicher und mehr noch Konkordanzen sind bestin-
dige und unerlidfliche Hilfsmittel fiir den Interpreten.

Es ist zum Beispiel durchaus nicht belanglos fiir ein zutreffendes Textverstindnis, ob
dieser oder jener Autor das Alte Testament nach dem hebriischen Urtext in eigener
Ubersetzung oder nach der griechischen Ubersetzung der Septuaginta (deren Text u. U.
auch verschiedene Versionen anbietet) zitiert oder aber abweichende Ubersetzungen
benutzt oder selbst erst schafft. Die Nuance einer Textstelle erschlieft sich vielleicht
erst dadurch, dafl man eine bewufit abweichende Ubersetzung richtig erkennt. So zitiert
etwa der Evangelist Matthdus in 1, 23 gegen den Urtext Is 7, 14, der liest: ,sie wird
seinen Namen rufen®, absichtlich in abweichender Form mit: ,sie werden seinen Namen
rufen®, weil er auf das Bekenntnis der Kirche zu Jesus als Emmanuel, zu Gottes Sohn,
vorausweisen willl?,

Dann ist auch die theologische Begrifflichkeit im Neuen Testament durchaus nicht
einheitlich, selbst nicht bei den Synoptikern, wie man in jiingerer Zeit zunehmend ge-
merkt hat. Die uns aus der Alltagssprache gelidufigen Erscheinungen von Bedeutungs-
verschiebungen und anderem mehr miissen bei historischer Textinterpretation natiir-
lich methodisch in Rechnung gestellt werden.

Die Erforschung der Umwelt

Zu den historischen Voraussetzungen eines Textes gehort nicht nur seine Sprache,
die uns unmittelbar greifbar ist, sondern seine ganze Umwelt, die aus dem Text selbst
oder anderen Quellen ermittelt werden muf. Die Heimat des Autors mit ihrer mate-

17 Vel. fiir weitere Beispiele meinen Aufsatz: Eine alttestamentliche Ausfithrungsformel im Marthius-
Evangelium, in: Bibl. Zschr. NF 10 (1966) 220-245 und 11 (1967) 79-95.

440



Exegese als Wissenschafl

riellen und geistigen Kultur, die politische und insbesondere natiirlich die religidse
Situation der Gemeinde des Autors und der niheren und weiteren Umgebung, kurz
die Zeitgeschichte nach allen ihren Zweigen: Religion, Kultur, Politik, Philosophie
usw. spielt zur Ermittlung der historischen Situation eines Textes eine bedeutsame
Rolle. Die Erforschung der Geschichte des Altertums dient dem Verstindnis der Texte.
Wenn Paulus im 13. Kapitel des Romerbriefs eine bestimmte Haltung der Obrigkeit
gegeniiber empfichlt, so darf man fragen, ob er hier in der Linie der Weisheitstradition
etwa allgemeine Aussagen macht, oder ob er eine ganz bestimmte Obrigkeit vor Augen
hat, nimlich den rémischen Staat zu Ende der fiinfziger Jahre des ersten Jahrhunderts,
so dafl die Aussagen — erst recht — nicht ohne weiteres in die Situation eines demokrati-
schen Staates im 20. Jahrhundert iibertragbar wiren.

Weit wichtiger als die Kenntnis der politischen Umwelt ist zum Verstindnis der
Texte des Neuen Testaments die Erforschung der religidsen Umwelt, der Religions-
geschichte der damaligen Zeit. In unserer Gegenwart ist die Bedeutung der religions-
geschichtlichen Forschung durch die reichen Textfunde in Nag Hammadi und Qumran
ja in das BewuRtsein breiterer Kreise gedrungen. Das Alte Testament und spitjiidische
Stromungen sowie die reiche Welt des Hellenismus mit seinen Erlosungsreligionen und
Heilshoffnungen haben auf die Vorstellungswelt des frithen Christentums eingewirkt.
Historische Forschung sucht immer das Besondere zu verstehen, und so erschlieBt sich
die Vorstellungswelt urchristlicher Glaubenszeugnisse einem tieferen Verstindnis nur
im sorgfiltigen Vergleich mit beeinflussenden oder parallelen Vorstellungen anderer
Texte.

So geht zum Beispiel nicht sofort aus dem jeweiligen Wort hervor, was die christo-
logischen Titel Messias, Menschensohn oder Gottessohn fiir das Verstindnis eines be-
stimmten christlichen Autors meinen; ohne die Kenntnis der Vorgeschichte, der Wand-
lungen und der je neuen Prizisierungen der Titel bei verschiedenen neutestamentlichen
Autoren ist ein Verstindnis der durch das Wort angezeigten Sache kaum addquat
moglich.

Dem johanneischen Titel Menschensohn liegt ein entwickelteres christologisches Kon-
zept zugrunde als dem markinischen; dieser besitzt wiederum ein gegentiber der Ver-
wendung des Titels durch Jesus durchaus breiteres Anwendungsfeld, was natiirlich die
Bedeutung des Titels verindert. Eine Aussage wie: ,Jesus ist der Menschensohn® ist
solange nichts- oder wenigsagend, als nicht geklirt ist, in welchem Sinn, in welch
niherem, von anderen Auffassungen verschiedenen Verstindnis diese Aussage gemeint
ist. Dabei spielt es durchaus eine Rolle, in welchem Umfang und welchem Verstindnis
Jesus selbst vom Menschensohn gesprochen hat. Es ist nicht gleichgiiltig, ob die Men-
schensohnvorstellung mehr von Ezechiel, von Daniel, vom ithiopischen Henochbuch
oder einer Kombination der in diesen Biichern anzutreffenden Vorstellungen ausgeht.
Dies kleine Beispiel soll nur auf die grofle Bedeutung der religionsgeschichtlichen Frage-
stellungen aufmerksam machen. Es kann auch einen Hinweis darauf geben, wie ver-
wickelt und schwierig exegetisch-historische Fragen im einzelnen sein konnen.

441



Rudolf Pesch
Vielfalt, kein Uniformismus im Neuen Testament

Dafl die religionsgeschichtlichen Fragestellungen insbesondere dazu angetan sind, das
tiber Jahrhunderte hin in ahistorischer, perspektivenloser Interpretation dogmatisch
verfestigte Einerlei der neutestamentlichen Theologie und Christologie in Bewegung
zu bringen, liegt auf der Hand. Dem Blick des Forschers bieten sich im Neuen Testa-
ment verschiedene christologische Konzepte dar, verschiedene Auffassungen und Be-
griindungen des Erlosungswerkes Christi, Entwicklungen in der Ekklesiologie und
unterschiedliche Entwiirfe christlichen Geschichtsverstdndnisses. Manche den Glauben
der Urkirche bezeugende Vorstellungen treten erst spit auf, manche geraten schon frith
wieder in den Hintergrund; manche Theologumena spielen im judenchristlichen Milieu
eine groflere Rolle, andere in heidenchristlicher Welt, wieder andere werden beim Uber-
gang der Verkiindigung vom jtidischen in den hellenistischen Raum verwandelt und
neuinterpretiert. Dem forschenden Blick zeigt das Neue Testament einen Reichtum
theologischer Aussagen, der in so kurzer Zeit und auf so engem Raum in keiner spite-
ren Epoche wieder anzutreffen sein diirfte, so daf sich von daher gesehen die Theo-
logiegeschichte als ein fortschreitender Prozefl der Reduktion auf die wesentliche Sache
der christlichen Botschaft hin begreifen liefle, ein Prozef), der freilich mitunter durch
Verengungen wie durch Verflachungen hindurchgefithrt hat und fiihrt, wenn er nicht
auf den urspriinglichen Reichtum zuriickbezogen bleibt.

Die urkirchliche Verkiindigung nahm nicht nur die verschiedensten literarischen For-
men in ihren Dienst — ein heute geldufiger Sachverhalt —, sondern auch die verschieden-
sten Vorstellungsgehalte, und zwar Vorstellungsgehalte solcher Art, die keineswegs
immer zur Deckung gebracht oder allzu leicht harmonisiert werden kdnnen. Die Fin-
heit des Neuen Testaments besteht keineswegs in einem theologischen und erst recht
nicht in einem vorstellungsmifligen Uniformismus. Die spitere Theologie hat das, so-
fern sie das Neue Testament nicht geschichtlich interpretierte, zum Teil verkannt; sie
hat oft in einer Art Mosaiktechnik die verschiedenen Aussagen verschiedener Texte
zusammengebaut. Auch hierzu ein Beispiel.

In manchen dogmatischen Lehrbiichern kann man bis in unsere Tage lesen, zu den
sogenannten ,, Vorzeichen® der ,, Wiederkunft® Christi — damit sind schon wieder zwei
problematische ,, Vorstellungen® genannt — gehire das Auftreten des Antichristen. Dar-
stellung, Charakterisierung und Deutung des eschatologischen Phinomens ,, Antichrist®
sind in der Schrift aber so uneinheitlich, dafl man vor der Darbietung des Antichrist-
gedankens als Lehre nur warnen kann. Fragt man nimlich nach dem Grund der Un-
einheitlichkeit und Undeutlichkeit der Antichristerwartung, so merkt man, dafl dieser
Grund in der je notwendigen Neuorientierung des eschatologischen Verstehens von
Gegenwart und Zukunft liegt, wozu es keinen ,Fahrplan®, sondern nur eine vom
Glauben gewiesene ,Richtung® gibt. Deshalb konnen die Johannesbriefe ihre Gegen-
wart durch das Auftreten von Antichristen (Plural!) als ,letzte Stunde® qualifiziert
sehen, wihrend der zweite Thessalonicherbrief eschatologische Schwarmgeisterei, die

442



Exegese als Wissenschafl

das Ende der Welt beschwort, mit Hilfe der Antichristerwartung abwehrt. Auch in der
Apokalypse werden alte Motive parinetisch verwendet. Es wird kein Fahrplan fiir die
Endzeit gegeben.

Die historisch-kritische Exegese kann so z. B. die gliubige Gemeinde vor apokalyp-
tischem Augurentum bewahren. Wenn sie dabei mit ilteren religidsen Vorstellungen
in Konflikt gerit, so kaum zum Schaden der Gliubigen und der Kirche. Man braucht
ja nur daran zu erinnern, welche ungliickselige Rolle etwa der Antichristgedanke in
ilterer konfessioneller Polemik gespielt hat. Historisch-kritisches Verstindnis der Bibel
iibt notwendig Kritik an unseren historisch nicht verantwortbaren Vorstellungen.
Historisch-kritische Exegese will ja nicht ihr eigenes Vorverstdndnis von der Sache des
Christentums an den Texten der Bibel bestitigen, sondern sich von den Texten bestdti-
gen oder korrigieren lassen.

Die Frage nach Verfasser und Entstehungszeit

Neben der Sicherung des Textes, dem Studium der sprachlichen Voraussetzungen,
der Erhellung der politischen, kulturellen und insbesondere religivsen Umwelt der
Texte spielt fiir die wissenschaftlich erarbeitete Auslegung der Texte die Verfasserfrage
und die Entstehungszeit eine wichtige Rolle. Die einzelnen Schriften des Neuen Testa-
ments gehdren je in eine bestimmte und von der Forschung jeweils aufzufindende Situa-
tion der geographischen Ausbreitung und theologisch-geistigen Entwidslung des frithen
Christentums. Jede Schrift kann nur an ihrem geschichtlichen Ort richtig verstanden
werden; zu ihrem geschichtlichen Ort gehdren aber viele Komponenten, die nicht immer
leicht bestimmbar sind, weil die neutestamentlichen Quellen nicht immer soviel ge-
sichertes Material hergeben, dafl man eine auch nur annihernd zusammenhingende
Geschichte der Kirche im ersten Jahrhundert schreiben konnte.

Die sogenannten ,Einleitungsfragen® zu den einzelnen Biichern miissen vor Beginn
der Auslegung wissenschaftlich geklirt werden. Dazu gehdren insbesondere etwa auch
die literarkritischen Fragen. Einheitlichkeit und mdgliche oder tatsachliche literarische
Abhingigkeit der einzelnen Texte miissen untersucht werden. Die literarkritischen
Fragen sind fiir die Exegese der synoptischen Evangelien besonders wichtig. In detail-
lierten Untersuchungen der Ubereinstimmungen und Abweichungen dieser Evangelien
nach Wortlaut, Stil und Erzihlfolge ist erkannt worden, dafl Markus das erste Evan-
gelium schrieb, das jeweils unabhéngig von Matthius und Lukas bei Abfassung ihrer
Evangelien benutzt wurde, wobei diese beiden spiteren Evangelisten zusitzlich unab-
hingig voneinander eine sonst nicht mehr erhaltene Quelle verarbeiteten, die vorziig-
Jich Jesusworte enthielt. Die Zweiquellenhypothese, mit der das literarkritische Pro-
blem der Synoptiker gelost wurde, ist sicherlich die Hypothese, die den Textgegeben-
heiten am besten gerecht wird. Wer sie bei der Erkldrung der Texte nicht in Rechnung
stellt, gerit in Gefahr, deren Sinn zu verfehlen.

443



Rudolf Pesch

Das konkrete Geschift der Auslegung

Erst nachdem man durch solch vielfiltige Vorarbeit, die natiirlich kein einzelner und
keine einzelne Generation zu leisten imstande war und zu verbessern imstande ist, relativ
gesicherten Boden gewonnen hat, kann das Geschift der konkreten Textauslegung, des
verstehenden Nachvollzugs der Gedanken des Textes beginnen. Freilich konnte auch jetzt
noch einmal ein anderer Weg anheben, der Weg des Historikers, der die Texte nach
ihren historischen Voraussetzungen und ihren historischen Daten befragt. Doch gehen
wir dem nicht weiter nach. Auch der Texterklirer, der die theologische Botschaft der
Texte verstehen will, mufl ja nach den historischen Voraussetzungen fragen. Der Erkld-
rer der Evangelien mufl etwa nach der Uberlieferungsgeschichte fragen, er muf sich
dafiir interessieren, ob er in den Worten des markinischen Christus die viva vox des
historischen Jesus erkennen darf oder nicht, ob die Erzihlungen iiber Jesus historische
Begebenheiten seines Erdenwirkens wiedergeben oder von der Gemeinde zur Veran-
schaulichung ihrer Christuspredigt geschaffen wurden.

Legitime Fragestellungen gibt es in Fiille, und sichere Antworten sind nicht immer
ohne weiteres zu haben. Doch kann man angesichts von mancherlei Unsicherheit keines-
wegs behaupten, die Fragen, die der Exeget als Historiker (und nicht unmittelbar als
verkiindender Interpret des Textes) stellt, seien theologisch irrelevant. Im Gegenteil:
Die Botschaft der urkirchlichen Glaubenszeugen ist erst dann zureichend verstanden,
wenn die thnen jeweils vorausliegende Tradition wenigstens in Umrissen mitverstan-
den ist. So weist auch die schon mehrfach genannte Instruktion der Bibelkommission
den Exegeten an: ,Um die Zuverlissigkeit der Evangelientradition sachgerecht aufzu-
weisen, hat der Exeget die drei Uberlieferungsphasen zu beriicksichtigen, durch die hin-
durch Lehre und Leben Jesu auf uns gekommen sind® (VI, 2): die Verkiindigung Jesu
selbst, die Verkiindigung der Urkirche und die Arbeit der biblischen Schriftsteller.

Exegese als Wissenschaft it sich mit der jiingst von U. Wilckens gegebenen De-
finition gut bestimmen: , Eine wissenschaftlich verantwortbare Auslegung der Bibel ist
allein diejenige Untersuchung der biblischen Texte, die unter methodisch konsequenter
Anwendung der historischen Vernunft nach dem gegenwiirtigen Stande ihrer Kunst
nachverstehend zu erkennen und zu beschreiben sucht, welchen Sinn diese Texte im
Zusammenhang der urchristlichen Uberlieferungsgeschichte gehabt haben. Das Ziel
dieser Untersuchung der biblischen Texte ist die Erkenntnis der urchristlichen Ge-
schichte als der Ursprungsgeschichte des Christentums, dem wir heute zugehSren.*18

Grenze und Aufgabe

Mit dem Hinweis auf den ,gegenwirtigen Stand ihrer Kunst® ist die bedeutendste
Grenze der exegetischen Wissenschaft angegeben. Wie alle Wissenschaft ist auch die
Exegese des Neuen Testaments stets unabgeschlossen, revisionsbediirftig, neuen Frage-

18 U. Wilckens, Uber die Bedeutung historischer Kritik in der modernen Bibelexegese, in: W. Joest u. a.,
Was heifit Auslegung der Heiligen Schrift (Regensburg 1966) 133.

444



Exegese als Wissenschafl

stellungen, die in neuen geschichtlichen Situationen aufbrechen, verpflichtet. Wie jeder
auslegungswiirdige Text muf} die Bibel immer neu ausgelegt werden, in der je neuen
Auslegung kommt sie iiberhaupt erst zu Wort, zu dem Wort, das je selbig und neu als
Wort Gottes den Menschen selbst auszulegen beansprucht.

Damit erinnern wir an eine zweite entscheidende Grenze wissenschaftlicher Aus-
legung der Bibel. Wir, die wir heute dem Christentum zugehdren, wollen ja nicht nur
wissen, welchen Sinn die Texte im Zusammenhang der urchristlichen Uberlieferungs-
geschichte gehabt haben, sondern welchen Sinn sie fiir unsere gliubige Existenz heute
haben. Oder sagen wir es angemessener: Das Wort der Bibel als Wort Gottes will nicht
unser Wissen bereichern, unser historisches Verstehen fordern, sondern uns verkiindi-
gend ansprechen und angesichts seines Anspruchs in die Entscheidung rufen. Damit ist
aber keineswegs einer unwissenschaftlichen Auslegung das Wort geredet.

Verantwortliches Horen auf die Bibel als Wort Gottes kann sich heute nicht von der
wissenschaftlichen Bemiihung entbinden. Auf dem Weg zum Horen des Wortes Gottes
ist die wissenschaftliche Exegese heute ein unentbehrlicher Helfer, weil sie uns davor
bewahren kann, , die Historie von einstigem Reden und Handeln Gottes unter anderen
Menschen® 1 mit dem lebendigen Wort Gottes an uns zu verwechseln. Die exegetische
Wissenschaft hat solche Aufgabe und leistet ,dem Glaubenden mindestens diesen
Dienst, ihn an der Wirklichkeit zu halten und vor der Gefahr zu bewahren, sich schwei-
fenden Illusionen hinzugeben® 20,

Dieser Dienst der Wissenschaft bezeichnet zugleich ihre Grenze. Wie sie die ,Histo-
tie vom einstigen Reden und Handeln Gottes® im Neuen Testament mit allen ge-
schichtlichen Mitteln erforschen und dem heutigen Verstehen erschlieflen mufi, so kann
sie doch nicht bewerkstelligen, dafl Gott wieder spricht und handelt. Der Dienst der
Wissenschaft reicht so weit, als menschliches Zeugnis interpretiert werden mufl; und
dieser Bereich erstreckt sich iiber den ganzen Text; der Dienst der Wissenschaft endet
zwar dort, wo der Text gliubig verantwortet, wo seine Botschaft verkiindet wird; der
Dienst der Wissenschaft muf aber auch hier um des Glaubens, um der Verkiindigung
willen an- und aufgenommen werden.

19 K. H. Schelkle, Heilige Schrift und Wort Gottes, in: H. Vorgrimler, Exegese und Dogmatik (Mainz
1962) S. 11.
20 B, Welte a.2.0. 350.

445



