Hanns Lilje

Reformation heute

Die Frage nach der Gegenwartsbedeutung der Reformation mufl mit einer historischen
Klirung beginnen. Nimlich mit der ganz generellen Frage, welchen Wert eine der-
artige Reminiszenz, vor allem der Versuch eines , Jubildiumsgedenkens®, haben kann.
Der Vorgang des Thesenanschlages liegt 450 Jahre zuriick; die Frage ist erlaubt, ob
das menschliche Bewufltsein iiber einen solchen Zeitraum realiter zuriidsgreifen kann,
Nicht nur vom individual-psychologischen Gesichtspunkt her ist das zweifelhaft; das
geschichtliche Bewufitsein des einzelnen umspannt in Wahrheit wohl kaum mehr als
ein halbes Menschenalter. Aber auch das Gedichtnis der Generationen ist begrenzt.
Man mache sich klar, dafl die junge Generation, die heute unter uns heranwichst, schon
zu einem Ereignis wie dem letzten Weltkrieg kein wirkliches Verhiltnis mehr haben
kann.

Der historische Ort der Reformation

Wenn es demnach als ein leeres Unterfangen erscheinen will, solche geschichtlichen
Daten aktuell werden zu lassen, so gibt es doch einige wesentliche Ausnahmen. Alle
Epochen der Geschichte, die einen formativen Charakter gehabt haben, die nicht nur
eine Biegung des Weges, sozusagen eine geistesgeschichtliche Kurve darstellen, sondern
Krifte entfaltet haben, die in den nachfolgenden Generationen gestaltend wirksam
geworden sind, bilden eine Ausnahme. Die Reformation gehdrt ohne allen Zweifel
dazu; denn durch die von ihr vollzogenen geistigen Entscheidungen hat sie gestaltend
in den geschichtlichen Weg Europas und spiter auch der Welt eingegriffen. Daf diese
Entwicklung nicht ohne Tragik verlief, ist bekannt. Der Weg der Reformation fithrte
dazu, daf sich ein grofler Teil der christlich-abendlindischen Welt von der pipstlichen
Autoritdt losriff, und daf die im 16. Jahrhundert getroffenen Entscheidungen bis in
die blutigen Auseinandersetzungen des 30jihrigen Krieges sich fortsetzten und auch
spiter zu schweren geschichtlichen Spannungen fiihrten. Seither hat die Frage nach
der Einheit der Christenheit eine stindig aktuelle Bedeutung behalten.

Aber im gewissen Sinn hat dieser geschichtliche Zeitraum, iiber den wir jetzt zuriick-
blicken, die Schirfe des Gegensatzes auch relativiert. Wir konnen heute so unbefangen
wie nie zuvor gemeinsam fragen, was die bleibende Bedeutung der Reformation sein
konnte. Ist sie ein Ereignis des Segens und der Stirke oder ein Ereignis des Unheils?
In einer interessanten Bemerkung hat Wingren darauf aufmerksam gemacht, dafl ver-
mutlich die dogmatischen Entscheidungen der Reformation, also alles, was sie iiber

16 Stimmen 180, 10 217



Hanns Lilje

das Evangelium und die Rechtfertigung des Siinders ausgesagt hat, von den moder-
nen Katholiken angenommen werden und als zu Recht bestehende Auslegung der
Schrift und als gottliche Wahrheit bewertet werden konnte, dafl aber das Beschwer-
liche, die Siinde Luthers in der Zerbrechung der Einheit bestiinde. Und daff umgekehrt
der reformatorische Christ, der die grundsitzliche Neubesinnung des Zweiten Vati-
kanums weitgehend akzeptieren kann, dennoch die Frage nach der Autoritit der
Kirche und vor allem nach dem Wesen des kirchlichen Lehramtes nicht aus dem Auge
lassen kann. In dieser doppelten Hinsicht scheint ein wichtiger und wesentlicher
Hiatus fortzubestehen.

Es empfiehlt sich, zur Klirung zunichst doch an den geschichtlichen Ausgangspunkt
zuriickzukehren. Denn hier ist, wie es scheint, neue Unsicherheit aufgetaucht; was am
31. Oktober 1517 geschah, scheint wieder in das geschichtliche Dunkel zuriickgefallen
zu sein. Wir denken nicht nur an die neueren Thesen dariiber, dafl es sich nicht um den
31. Oktober, sondern um den 1. November gehandelt haben miisse, und dafl ein f6rm-
licher Thesenanschlag iiberhaupt nicht stattgefunden habe!, sondern wir denken an
die Frage nach der Tragweite dieser Thesendiskussion iiberhaupt. Es ist empfehlens-
wert, die historischen Einzelheiten in diesem Fall zuriicktreten zu lassen, nicht weil
sie unwichtig wiiren (mir erscheinen die Ergebnisse der Forschungen Heinrich Bohmers,
der in ungewdhnlicher Sorgfalt die Vorginge durchdacht hat, noch immer giiltig zu
sein), sondern weil es um eine dariiber hinausgreifende wesentliche Frage gehen mufl.
Wer etwa das 450jihrige Gedenken an den Thesenanschlag auf die interessante, aber
doch empfehlenswerte Weise begehen wollte, dafl er noch einmal die 95 Thesen sorg-
filtig studiert, wird entdedken, daf} es sich hier um ein theologisches Thema von grof-
ter Tragweite handelt.

Dieser Eindruck wird noch verstirkt, wenn man die beriihmt gewordenen Thesen
vom 31. Oktober 1517 im Kontext dieser anderen grundlegenden Auflerungen Luthers
aus dieser Zeit liest: Die Thesen vom 4. September 1517, die Resolutiones von 1518,
die Heidelberger Disputation, ja schlieflich auch die grundlegendste und umfassend-
ste Exposition der Lutherschen Gedanken in De servo arbitrio?. Zwar besagt uns Heu-
tigen die Diskussion um den Ablafl faktisch nichts mehr; jedenfalls im protestantischen
Bewufltsein ist diese Fragestellung im Verlauf der vier Jahrhunderte vollig fremd
geworden. Aber was es um die Freiheit der gottlichen Gnade ist, um die Bedingungs-
losigkeit der gottlichen Barmherzigkeit und die damit verbundene Unmittelbarkeit
des Menschen zu Gott, das ist ein ‘Thema von bleibender Bedeutung und beriihrt eine
Wahrheit, die nicht veraltet.

1 Erwin Iserloh, Luthers Thesenanschlag, Tatsache oder Legende? (Wiesbaden 1962).

2 Damit folge ich der Anregung von P. Yves Congar (Gesprich iiber Reform und Reformation, Re-
form der Kirche und Reformation Luthers 1517-1967), dafl die von Iserloh erbrterte Frage, ob Luther
iiberhaupt die Thesen angeschlagen habe oder nicht, eine hypothetische Darlegung sei, die jedenfalls daran
nichts #ndert, daf die Initiative, die Luther am 31. Oktober 1517 ergriffen hat, den Anfang seiner
reformatorischen Erhebung markiert.

218



Reformation heute

Luthers reformatorischer Aufbruch

Um aber das Gewicht der historischen Vorginge richtig einzuschitzen, ist es er-
forderlich, noch drei Bemerkungen zu der Gesamtbewertung von Luthers Personlich-
keit und seinem reformatorischen Auftreten hinzuzufiigen.

Dariiber sollte kein Zweifel sein, daf Martin Luther zu den genialen Gestalten
unserer Geschichte gehort. Es ist keine Ubertreibung, wenn man von der Einzigartig-
keit Martin Luthers spricht. Der Grund dafiir liegt in einem uniibersehbaren Zu-
sammentreffen einer Genialitdt mit einem ungewdhnlich fruchtbaren geschichtlichen
Augenblick. Genius und Kairos begegnen sich in dem Beginn des Lebenswerkes Martin
Luthers. Unter den vielen Aspekten, mit denen man das verdeutlichen konnte, steht
vielleicht die Beobachtung vorne an, daf es im deutschen Sprachbereich keinen Men-
schen gibt, der deutsch spricht, schreibt oder liest, der nicht mittelbar oder unmittelbar
von Luthers geistigem Erbe herkime. Diese Tatsache greift iiber alle konfessionellen
Grenzen weit hinaus. Die Kraft seiner Sprache, die unmittelbar dem lebendigen Le-
ben abgelauscht ist, der Wortschatz, der aus der Tiefe und Breite des Volkslebens kam,
aus der Atmosphire des Marktes, der Bergstidte, der Bauern, ist das ausdriicklichste
Indiz dieser Besonderheit. Zwar war er Theologe, Prediger, Reformator, also fiir
den Augenschein in einem ganz bestimmten Erlebnis- und Erfahrungsbereich einge-
bunden; aber die unmittelbare Kraft seiner Sprache kommt in seiner Predigttitigkeit
am eindriicklichsten zum Vorschein. Er braucht den lebendigen Austausch, das mensch-
liche Gegentiber, um die Kraft seiner Sprache ganz zu entfalten; bei solchem Gesprich
spiirt man, daff der michtige Strom seiner Gedanken nie abreifit. Die Fiille und Kraft
seiner geistigen Produktivitit ist gerade auch in den grofiten Kampfzeiten schier un-
glaublich; und durch dieses in breiter Fiille stromende Werk wird die Sprache, dieses
geistige und zugleich plastische Instrument, zum besten und wertvollsten Medium der
Glaubensiibermittlung. Die Zeit, in die hinein er sprach, schien aber gerade auf diese
geistige Explosion zu warten, Dafl jene Vorginge, die am Anfang seiner reformatori-
schen Wirksamkeit stehen, mit dem Augenblick, wo sie zum Durchbruch kamen, in
ciner beispiellosen Schnelligkeit die breitesten Schichten des Volkes, die Gelehrten
und die Einfachen erfafiten, ist ein weiteres Indiz dieses ungewdhnlich gliidkhaften
Zusammentreffens von Genialitit und Gunst des geistigen Augenblicks.

Der wichtigste Grund fiir die erstaunliche Durchschlagskraft Luthers, die von dem
ersten, offentlich wirksam werdenden Auftreten an da ist, liegt aber in einem nicht
unwichtigen eindeutigen Tatbestand: er hat keine Zeile geschrieben und keinen Satz
gesagt, der ihn nicht als engagierten Denker manifestierte. Er spricht aus Uberzeu-
gung. Er ist mit seiner ganzen Person identisch mit dem, was er zu sagen hat; was in
der Sprache seiner Zeit das Ringen um das Heil, um die Gnade Gottes darstellt, das
ist nicht nur formeller Ausdruck seiner Frommigkeit, sondern das ist seine ganze Exi-
stenz. Er ist Glaubender und Bekennender in allem, was er sagt, und vielleicht wird,

16% 219



Hanns Lilje

so seltsam es klingt, das nitgendwo deutlicher erkennbar als da, wo er polemisiert.
Denn er wendet sich gegen etwas, was er als Verfilschung der christlichen Frommig-
keit beurteilen mufl.

Eine derartige Erfahrung ist von der personlichsten Art. Er gehort mit anderen
Groflen der geistigen Geschichte zu denen, die ihren geistigen Weg mit einem erkenn-
baren und fixierbaren Grunderlebnis beginnen. Was Pascal veranlafit hat, seinen be-
rithmten Zettel, das Mémorial, niederzuschreiben, hat er selbst mit genauer Datums-
angabe verschen. In einer unvergefilichen nichtlichen Erfahrung ist ihm der ,Gott
Abrahams, Isaaks und Jakobs, nicht der Gott der Philosophen® deutlich geworden.
Die Szene, die im Leben Augustins die grofie Wende herbeigefiihrt hat, ist bekannt,
jener Augenblick im Garten zu Mailand, da er, von einer Kinderstimme angeriihrt
(»tolle, lege®), den Romerbrief bei dem 13. Kapitel aufschldgt und von diesem Gottes-
wort unmittelbar getroffen wird. Luther schligt dasselbe grofie neutestamentliche
Dokument im 1. Kapitel bei dem dunklen Satz von Gottes Gerechtigkeit auf. Unter
dieser Formel verbarg sich die Gottesfrage der Zeit, vor allem die Gottesfrage Luthers.
Die Existenz Gottes war ihm verhiillt, nicht weniger als sie manchem grofien Skepti-
ker unserer Generation verhiillt erscheint. Was heute die Abwesenheit Gottes genannt
wird, das war fiir das zeitgenossische Denken zu Luthers Zeit das Bild vom Zorn
Gottes. Und was heute die Frage ist, ob es Gott gibt, das war damals die Sorge, wie
man dem Zorn Gottes gegeniiber bestehen konne. Die naheliegende menschliche Ant-
wort, dafl man sich die Gunst Gottes verdienen miisse, enthiillt sich fiir Martin Luther
als eine vollige perspektivische Verzeichnung des Bildes. Mit einer jihen, iiberwilti-
genden Freude wird er dessen inne, dafl Gott nicht erwartet, der Mensch solle sich sein
Wohlgefallen verdienen, sondern daff die gbttliche Barmherzigkeit auf den Menschen
warte, dafl Gott ja sage zum Menschen, und dafl der entscheidende Akt des Glaubens
darin bestehe, Gott dieses Ja zum Menschen zu glauben. Daher geht Martin Luther
die Bedeutung der Wendung von der Gerechtigkeit Gottes, um deren Verstindnis er
unter schwersten Kimpfen gerungen hat, in einer volligen Verwandlung der Sicht auf.
Gerechtigkeit ist nicht, was Gott fordert, sondern was er schenkt. Jesus Christus ist
der Mittler, der dem Menschen deutlich macht, daff Gott auf ihn wartet, um ein volles
Ja zum Menschen zu sagen.

Wenn es dem evangelischen Christen nicht unnétig erscheint, noch einmal auf diesen
grundlegenden Aspekt im Wirken Luthers hinzuweisen, dann geschieht es aus mehre-
ren Griinden: Erstens darf nicht verdunkelt werden, dal es sich um einen wesentlichen
Einschnitt in der geschichtlichen Entwicklung gehandelt hat, der eben auch der Erkli-
rung von der Person Luthers her bedarf. Jeder an den Fragen Interessierte innerhalb
des deutschen Sprachkreises weifl, was in den letzten Jahren in dieser Auseinander-
setzung, auch von katholischen Autoren, publiziert ist, um das Bild der Personlichkeit
Luthers zurechtzuriicken und das zu iiberwinden, was Yves Congar in dem erwihnten
Referat so ausdriickt: ,Bei uns ist man trotz ausgezeichneter Biicher noch zu sehr an
Denifle gebunden.®

220



Reformation heunte

In der Tat wird eine fruchtbare Diskussion nicht gefithrt werden konnen, solange
nicht die religidse Intention und die kirchliche Gréfle Luthers anerkannt sind und das,
was innerhalb seiner Theologie bieibende Giiltigkeit hat.

Zweitens: Nur auf diesem Wege wird es auch moglich sein, die bleibenden und
wesentlichen Elemente von Luthers Theologie sachgerecht zu schildern, und nur so
kann mit Gewinn die Frage erhoben werden, was von der Reformation heute beiden
Kirchen als Frage und Anspruch auferlegt ist.

Und schlieflich drittens: Gerade der Versuch, iiber die historische Fixierung dieser
grofien Fragen im 16. Jahrhundert hinauszukommen und uns mit einiger Aussicht auf
positive Beantwortung die Frage aufzunédtigen, wo beide Kirchen heute stehen, kann
nur auf diesem Wege einer sorgfiltigen Wiirdigung geschehen.

Trotzdem ist nicht zu leugnen, daf} es sich hier nach wie vor um einen schwierigen
Fragenkreis handelt, schwierig deswegen, weil er so vielschichtig ist. Vermutlich ist
nicht einmal rasche Einigung dariiber zu erzielen, was eigentlich der wesentlich refor-
matorische Vorgang gewesen ist. Es ist die Uberzeugung der lutherischen Forschung
der letzten Jahrzehnte, dafl der Ansatzpunkt der reformatorischen Bewegung in
jenem schon erwihnten Turmerlebnis Luthers liegt. Man wird nicht gut daran tun,
dies lediglich als ein Phinomen der ,Innerlichkeit* zu beschreiben. Die schon ange-
filhrten Parallelen aus der Kirchengeschichte, die Erinnerung an Augustin und Pascal
zeigen, dafl solche augenscheinlich subjektiven Erlebnisse duflerst folgenreich fiir den
inneren Gang der Kirchengeschichte sein konnten. Es gibt ja keine Biographie eines
groflen, friithmittelalterlichen Heiligen, die nicht mit einer vergleichbaren Vocatio be-
ginne. Was aber Benedikt von Nursia recht ist, das mufl Martin Luther, dem Augu-
stinerménch, billig sein.

Die reformatorische Entscheidung

Es kann nur angedeutet werden, daf§ hier auch die Ansitze fiir Luthers Anthropolo-
gie liegen. Aus jenem grundlegenden Turmerlebnis, aus jener entscheidenden Glaubens-
erfahrung hinsichtlich der ,Gerechtigkeit Gottes®, ergibt sich ja ein unmittelbarer
Stand des Menschen vor Gott. Die Unvertauschbarkeit seiner Existenz, die Unmittel-
barkeit der ihm auferlegten Verantwortung, die Notwendigkeit eigener Glaubens-
entscheidung und eigener ethischer Entscheidung und vieles andere ergeben sich aus
diesem Grundsatz. Vermutlich ist dies nicht eigentlich kontrovers. In der verinderten
Welt von heute kénnte es sein, daf8 bei allen wesentlichen Unterscheidungen zwischen
der katholischen und der lutherischen Anthropologie doch eine wesenhafte Einheit in
den Grundfragen menschlicher Existenz entdeckt werden kénnte. Dafl an dieser Stelle
beide christliche Kirchen den gleichen verwirrenden und beschwerlichen Fragestellun-
gen der modernen Anthropologie gegeniiberstehen, ist unleugbar. Es wire sorgfiltiger

221



Hanns Lilje

Uberlegung wert, was im Angesicht dieser Herausforderung die fortbestechenden
Unterschiede in der theologischen Anthropologie beider Kirchen bedeuten, und was
auf der andern Seite in der Auseinandersetzung mit der Moderne der grundlegende
einheitliche Ansatz christlicher Anthropologie bedeutet.

Ein entscheidender Gegenstand der Auseinandersetzung zwischen den Konfessionen
scheint mir darin zu liegen, dafl der lutherische Christ deutlich machen muf}, warum
er den unmittelbaren Zugang zum Evangelium, die direkte Kenntnis, den direkten
Gehorsam, die direkte Anwendung des Evangeliums sucht, wihrend der katholische
Christ die Frage beantworten miiflte, ob in dieser Hinsicht das kirchliche Lehramt
Grenze, Schranke oder Hilfe bedeutet. Dies ist eine wesentliche und nicht leicht zu
beantwortende Frage. Das eherne ,,Haec dixit Dominus®, das fiir den theologischen
Stil Luthers so charakteristisch ist, die Notigung fiir den einzelnen Christen, sich un-
mittelbar dem Wort Gottes zu stellen, ist der wesentliche Grund dafiir, dafl sich im
Protestantismus eine so lebhafte und in viele Richtungen vorstofiende theologische
Diskussion iiber der Frage erhoben hat, was denn nun eigentlich Wort Gottes sei.

Die Uberzeugung Luthers, dafl es auf die viva vox Evangelii ankomme, d. h. auf
das gepredigte und verkiindigte Gotteswort, und dafl nur im Akt der Verkiindigung
dieses Wort real werden kann, hat zweifellos wesentlich beigetragen zu jenem theolo-
gischen Aktualismus, der heute in vielen Bereichen protestantischer Theologie bestim-
mend geworden ist. Was Wort Gottes ist, kann der Christ nur in actu erfahren, im
Akt des Lesens, des Horens, des Gehorchens. Es gibt fiir ihn in dieser Hinsicht nicht
die M&glichkeit irgendeiner Sicherung von auflen her. Er muf also an den Katholiken
die Frage richten, welche Bedeutung es hat, dafl er sich auf die Lehrautoritit der
Kirche verlassen will, und wie sich diese Haltung zu der Haltung des Glaubens und
des Glaubensgehorsams verhilt, also zu jener Radikalitit des Glaubens, der keine
duflere Stiitze gelten lassen kann und nur von dem Gehorsam gegen das Wort Gottes
geweckt und geiibt werden kann. Auf der anderen Seite wird ebenso deutlich an den
protestantischen Bibelleser die Frage gerichtet, wo die Grenze zu willkiirlicher, sub-
jektiver, in einem falschen Aktualismus befangenen Bibelauslegung liegt. In dieser
Hinsicht ist die Fragestellung der Reformation von einer nicht zu unterschitzenden
Aktualitit.

Das ist der Sinn der ganzen spiteren Diskussion um die Rechtfertigung des Gott-
losen. Es ist bis auf diesen Augenblick bemerkenswert, dafl die Formel so lautet: Recht-
fertigung des Gottlosen, das heifit aber, des Menschen, der es niemals dahin bringen
wird, von sich aus Gott wohlgefillig zu sein. Je klarer und zarter sein ethisches Urteil
ist, um so deutlicher wird er um sein Ungeniigen wissen. Dafl aber gerade diese An-
erkenntnis das Entscheidende ist, dafl der Mensch, der in diesem Sinn vor Gott Bettler
ist, immer Bettler, in der Lage ist zu begreifen, dafl Gott den Bettler beschenken will,
das ist der Wendepunkt in Luthers Theologie. Und das Ja zum Menschen tut das Tor
auf zum Ja, fiir das Ja zur Welt mit allen ihren Beziigen und Aufgaben. Das Exem-
plarische an Luthers Erfahrung ist eben dies: daf er als ein Kimpfer des Glaubens und

222



Reformation heute

des Geistes, aber auch als ein Leidender durch alle Feuer der Hélle hindurchging und
den Glaubenskampf der folgenden Jahrhunderte vorwegnahm und stellvertretend be-
stand.

Der geistige Ort der Reformation heute

Es ist also wesentlich, genau den geistigen Ort zu bestimmen, von dem aus die Frage
nach der Bedeutung der Reformation fiir die beiden Kirchen sinnvoll sein kann. Die
Antwort kann nicht in den dufleren geschichtlichen Vorgingen gefunden werden. Sie
haben zwar ihre Bedeutung in einer doppelten Hinsicht. Nimlich einmal in der inne-
ren und dufleren Situation der Kirche im Anfang des 16. Jahrhunderts, und nicht we-
niger auch in den geschichtlichen und kulturellen Auswirkungen der Reformation, die
nicht unbetrichtlich sind. Aber weder der Nachweis, dafl die Mifistinde in der katho-
lischen Kirche die Reformation herausgefordert hitten, noch auch der Hinweis
auf die spiteren geschichtlichen Leistungen der Reformation konnten die Frage
angemessen beantworten. Auch wenn man allgemein zugesteht, daf die Situation
der katholischen Kirche, wie sie etwa nach dem Zweiten Vatikanum vor uns steht,
niemals einen eruptiven Vorgang wie die Reformation ausgeldst hitte, und auch
wenn man auf der anderen Seite nicht leugnet, dafl eine Reihe wesentlicher ge-
schichtlicher Bewegungen, zum Beispiel die Freiheit im staatlichen und 6ffentlichen
Raum, aus der Reformation abgeleitet werden konnen, hat man noch keine ausrei-
chende Antwort auf diese Frage. Was es uns besonders erschwert, ist die geschichtliche
Entfernung von jenem Ausgangspunkt. Nach 450 Jahren sind wir in eine Periode tief-
greifenden Ubergangs eingetreten. Die strukturellen Wandlungen der Gesellschaft und
unseres wissenschaftlichen Weltbildes verlangen mehr als nur historische Vergewisse-
rung um den bisherigen Weg der Reformation. Nicht die historischen Fragen, sondern
die Sachprobleme miissen Orientierungspunkt fiir die Beantwortung dieser Frage sein.

Das aber sind, schematisch dargestellt, vor allem drei Problemkreise:

Das erste und wichtigste Problem ist die Frage nach der Bedeutung des Wortes Got-
tes. Das sola scriptura ist in den vergangenen Jahrhunderten auf seiten des Protestan-
tismus vielfach durchkonjugiert worden und hat alle Spielarten vom strengen ver-
balen Fundamentalismus bis zu sehr kithnen und gewagten Interpretationen des Bibel-
wortes umspannt. Die gegenwirtige Situation ist durch eine grundlegende Revision
unseres Verstindnisses vom Wesen der Bibel als Wort Gottes bestimmt. Die Grund-
zlige der neueren exegetischen und hermeneutischen Besinnung brauchen hier nicht
entfaltet zu werden. Sicherlich gibt es keine theologische Bewegung von Rang, die
sich den hier gestellten Fragen einfach verschlieflen kénnte. Und auch innerhalb der
lutherischen Kirche kann Bekenntnistreue nicht in der kritiklosen Annahme des Bibel-
textes bestehen. Aber wenngleich der kritische Vorstofl akzeptiert werden mufi und
man nicht gut an der modernen Theologie vorbei die Frage nach dem Wesen des Wor-
tes Gottes beantworten kann, so ist doch am Tage, daf} diese kritische Neubewertung

223



Hanns Lilje

des Bibelwortes keineswegs schon zu einem klaren und befriedigenden Abschluff ge-
fithre hat. Selbst derjenige Theologe, der bereit ist, den weitaus groferen Teil dieser
kritischen Erwigungen zu akzeptieren, wird die weitere Frage stellen miissen, was
denn nun, wenn alle exegetischen und hermeneutischen Befunde vorgelegt sind, das
Wort Gottes in dem Bibeltext ist. Die beiden Extreme scheiden auf jeden Fall aus —
ein unkritischer Verbalismus und auf der anderen Seite die vollige Applanierung des
Bibeltextes in die Literaturgeschichte. Wer das Neue Testament ausschliefilich als
Literardokument bewertet und dann auch folgerichtig die Gestalt Jesu von Nazareth
" lediglich als ein historisch-menschliches Phiinomen bewerten kann, ist im Begriff, das
Thema der Theologie auszuldschen. Das Mehr, das, was iiber den literarischen und
historischen Befund hinausreicht, ist das Entscheidende. Verschwindet es unserem Blick
vollig, dann hat die christliche Theologie aufgehtrt. Obwohl beide Kirchen an diese
Problemkreise in einer sehr verschiedenen Haltung herantreten, und obwohl der Pro-
testant oft den Verdacht hegen wird, daff dem Katholiken in diesen Fragen die Ent-
schlossenheit zur letzten Radikalitit fehle, weil er sich ja durch das Vorhandensein
einer Lehrautoritit geschiitzt weif}, miissen doch beide dieser entscheidenden Frage
standhalten. Die Christenheit hat ein Recht, die Frage beantwortet zu bekommen, was
denn nun noch das Offenbarungswort bedeutet: ob wir im Glauben daran festhalten,
daf Gott eine eigene Stimme hat, oder ob das, was wir Offenbarung genannt haben,
lediglich Reflex menschlicher Erwigungen und Empfindungen ist.

Der zweite grofie Fragenkreis betrifft die Christologie. Innerhalb der gegenwirtigen
theologischen Diskussion scheint es sich hier um ein spezifisch protestantisches Thema
zu handeln. Man kann den Eindruck haben, dafl innerhalb des Katholizismus fiir eine
radikale Infragestellung Jesu Christi gar kein Raum und keine Mdglichkeit ist. Mittel-
bar aber wird der Katholizismus mit betroffen von der Tatsache, daff innerhalb der
evangelischen Theologie, wie es scheint, auch an diesem Punkte eine radikale Umbesin-
nung im Vollzug ist. Es ist bekannt, mit welchem einseitigen Nachdruck bei manchen
protestantischen Theologen die Menschlichkeit Jesu, und zwar die Nur-Menschlichkeit
betont wird. Der Exeget reicht die Fragestellung an den Systematiker weiter, und das
Resultat aus einer rein literarischen Bewertung des Neuen Testaments ist auf dem
Boden der Dogmatik dann die ausschliefliche Menschlichkeit Jesu. Die Inkarnation
wird, wie es scheint, radikal zu Ende gedacht, und es entsteht ein vllig anderes Bild
des Jesus von Nazareth, als es das altkirchliche Bild von dem transzendenten Christus
bot. Daf hier der Ort ist, an dem die Frage nach der Auferstehung Jesu Christi thre
eigentliche Vehemenz bekommt, versteht sich dann fast von selbst. Der Streit darum,
ob es sich bei der Auferstehung Jesu Christi in irgendeiner Weise um etwas Faktisches
handle, oder ob eine Uminterpretation dieser grundlegenden biblischen Aussage notig
ist, hat vielleicht seinen Hohepunkt schon {iberschritten; aber er umfafit noch den gan-
zen Raum des Gesprichs innerhalb des Protestantismus und bildet den eigentlichen
Kern aller Auseinandersetzungen. Ein Gesprich zwischen den Konfessionen wire
nicht mdglich, wenn an dieser Stelle ein so tiefer Hiatus aufklaffte, dafl der Prote-

224



Reformation beute

stant von einem ganz anderen Christus spriche, als es der Katholik in seinen Glau-
bensduflerungen tut. Obwohl dies im engeren Sinn nicht eine Frage der Kontrovers-
theologie ist, betrifft sie doch mittelbar und unmittelbar das Verhiltnis der beiden
Konfessionen zueinander.

Drittens: Das wird deutlich in der Frage nach der Ekklesiologie. Es ist den Pro-
testanten bewuflt, dafl sie an dieser Stelle am meisten bereit sein miissen, ihre dogmati-
schen Erwigungen neu zu durchdenken. Denn seit dem Zweiten Vatikanum, seit der
Aussage, dafl die Kirche ,Ecclesia sancta simul et semper purificanda, poenitentiam
et renovationem continuo® prosequenda? sei, hilt der alte Gegensatz von der ecclesia
gloriae und der ecclesia crucis nicht mehr vor. Die Trennungslinie verliuft nicht mehr
da, wo sie noch 1517 gesehen werden mufite. An dieser Stelle sollte das fruchtbarste
Gesprich moglich sein, zumal durch den 8kumenischen Elan, den das Zweite Vatika-
num ausgel6st hat, diese Frage iiber alle blof theoretischen Erwigungen hinaus un-
mittelbare Bedeutung in der Praxis kirchlicher Begegnungen gewonnen hat. Wir kén-
nen nur andeuten, dafl in diesem Zusammenhang die Frage nach der Autoritit, be-
sonders der Lehrautoritit in der Kirche, ein vollig neues Gewicht gewonnen hat, daf}
auch die Protestanten diese Frage, vor allem im Angesicht der Bibeldiskussion, mit
neuem Ernst durchdenken miissen, und dafl an dieser Stelle eine gegenseitige Befruch-
tung am ehesten denkbar wire.

Der Raum verbietet, iiber diese kurzen und natiirlich ungeniigenden Andeutungen
hinweg die Fragen selbst in extenso zu erdrtern; aber es soll wenigstens auf sie hin-
gewiesen sein.

Okumenische Perspektiven

Die Frage nach der Einheit der Kirche gewinnt im Blick auf den Fortgang der Re-
formation noch ein weiteres schmerzliches Gewicht. Einer der beschwerlichen Aspekte
dieser Entwicklung besteht darin, daf sie zu der Bildung immer neuer Kirchenkrper
gefiihre hat. Die Geschichte des Protestantismus ist offensichtlich nicht nur die Ge-
schichte der reichen Entfaltung der Freiheiten dieser Welt, sondern auch die Geschichte
einer immer zunehmenden, ja verwirrenden Vielfalt von Kirchen: die Spaltung scheint
der schwere Preis zu sein, den der reformatorische Ansatz gekostet hat. Es geniigt nicht,
diesem Problem mit historischen Erwigungen zu begegnen, also zu fragen, wer etwa
die Schuld an den zunehmenden Zertrennungen trage; es geniigt auch nicht, auf die
immer wachsenden Bemiithungen der Weltchristenheit aufmerksam zu machen, sich zu
begegnen und niherzuriicken; sondern man wird drei wichtige Tatsachen ins Bewuf3t-
sein heben miissen.

3 ,Die Kirche ist zugleich heilig und stets der Reinigung bediirftig, sie geht immerfort den Weg der
Bufle und Erneuerung.® So heific es in dem Text der »Dogmatischen Konstitution iiber die Kirche*
(Lumen gentium) Kap. 1, Nr. 8.



Hanns Lilje

Die Auseinandersetzungen, die zu diesen Spaltungen gefithrt haben, muff man zu-
allererst als ein Zeichen echter, freier Lebendigkeit bewerten. Es gehort zum Wesen
des reformatorisch verstandenen Kirchentums, dafl die Kirche sich den Fragen stellt,
die an sie gerichtet werden, ja, daf sie sich selbst immer wieder in Frage zu stellen
bereit ist. Zweifellos ist an dieser Wurzel die Kraft geistiger Auseinandersetzung, vor
allem in der europiischen Geschichte, erwachsen. Schon die grofien Historiker des vori-
gen Jahrhunderts, allen voran Ranke, haben darauf hingewiesen, dafl mit der Re-
formation die Bedeutung der persdnlichen Glaubensentscheidung an die erste Stelle
geriickt ist. Hinfort ist es nicht mglich, um einer anderen Autoritit willen zu glauben,
sondern es gehdrt zum Wesen der menschlichen Existenz, dafl jeder seine eigene Glau-
bensentscheidung fillen mufl, daf jeder gefragt ist, welches das Zentrum seiner Exi-
stenz ist und aus welcher Quelle er das Leben zu bestehen gedenkt. Die Vielgestalt, die
Schirfe und kritische Prazision des modernen geistigen Lebens ist ohne diese Voraus-
setzung nicht denkbar. Von daher wire also die Verschiedenheit der Kirchen und
christlichen Glaubensiiberzeugungen keineswegs nur als eine schwere Hypothek zu be-
werten; die Frage, warum es nicht eine einzige Kirche gibt, kann dann nur auf eine
Form von Superkirche gehen. Erst in der Fiille der Auseinandersetzungen wird die
Kraft dieser Moglichkeiten erkennbar. Eines der Worte Luthers aus der Auseinander-
setzung mit Erasmus heifit: , Wenn es diese Tumulte in der Welt nicht gabe, wiirde ich
nicht glauben, daf das Wort Gottes in der Welt sei.“4 Die Wirkung des immer neu
verkiindigten Evangeliums besteht darin, dafl diese weltgeschichtliche Unruhe wach-
gehalten wird und zur Entscheidung zwingt.

Nur durch diese Tumulte und Probleme hindurch, nicht um sie herum, kann auch
jene brennende Frage der Klirung zugefiihrt werden, wie das Verhiltnis der reforma-
torischen Kirchen zum Katholizismus gestaltet werden soll. Die wachsende Nihe der
groflen Kirchen in der Welt ist ja ein Resultat dieser mithevollen Auseinandersetzun-
gen. Allen, die sich diesem geistigen Kampf nicht entzogen haben, ist in zunehmendem
Mafe das Wesen des Evangeliums klarer geworden, die Bedeutung Christi fiir den
Glauben und fiir die Welt. Ohne die schmerzhaften Auseinandersetzungen wiire diese
wachsende Klarheit nicht denkbar.

Zugleich aber wird damit der Blick der Christenheit nach vorn gerichtet. Die Gku-
menischen Begegnungen sind dann gesund, wenn sie von jedem Geist der Selbstbehaup-
tung frei sind, nicht zu verschirfter Abgrenzung voneinander fiihren, sondern wenn
sie die der Christenheit heute gestellten Fragen und Aufgaben gemeinsam angehen.

Die grundlegenden Strukturwandlungen in der Welt von heute sind eine uniiberhor-
bare Frage an die ganze Christenheit; sie haben lingst iiber die konfessionellen Be-
grenzungen hinausgefiithrt. Die Verschiedenheit der konfessionellen Lehr- und Glau-
bensansitze wird in sachgemifler Weise relativiert, wenn alle christlichen Kirchen be-
greifen, wie sehr sie gemeinsam durch diese Strukturwandlungen der Welt von heute,

4 Sermo enim Dei uenit mutaturus et innouaturus orbem, quoties uenit. (WA 18, 626).

226



Reformation beute

durch die fortschreitende Emanzipierung des Menschen und die Sdkularisierung der
Welt gefragt sind. Die konfessionellen Horizonte des abendlindischen Kirchentums,
die wir nicht einfach abstreifen kénnen, wie die Schlange sich hiutet, verlieren ihre
dominierende Bedeutung in dem Mafe, in dem die christlichen Kirchen bereit sind, die
vernderte Situation der Gesellschaft in der Welt zur Kenntnis zu nehmen und sich
diesen Fragen aufzuschlieBen. Dafl in der Welt der farbigen Vilker diese Wandlungen
inzwischen revolutiondren Charakter angenommen haben und geistesgeschichtlicher
Explosivstoff ersten Ranges geworden sind, ist dem Kundigen langst bekannt. Diese
grundlegenden Veréinderungen, wohl die wichtigsten Vorgidnge unserer Generation,
zwingen die beiden groflen Kirchen, in gleicher Weise Stellung zu nehmen. Aus der
Verbindung von Freiheit und Verantwortung, die sich aus dem Glaubensgrunde der
Reformation unmittelbar ergibt, konnte die Christenheit von heute die Hoffnung
schopfen, diesen Fragen, die bis an ihre Grundfesten gehen, in Glaubenszuversicht zu
begegnen.

227



