
Hans Maıer

Thomas Hobbes und der moderne Staat

In Thomas Hobbes hat sich der moderne Staatsgedanke erstmals 1n seiner anzen
Schärte ausgepragt jel stärker und konsequenter als bei noch halb-mittelalterlichen
Autoren w1e Machiavelli, Bodin und Putendort. In seinem Werk spiegelt sich, höchst
eindrucksvoll, der Weg der Staatsıdee VO  - eıner noch Rande stehenden, angefoch-
nen und abgelehnten Theorie einem beherrschenden, Ja alleinherrschenden Thema
der politıschen Liıteraten. Für den heutigen Betrachter 1St 6S taszınıerend, den Aufstieg
dieser Idee be1 Hobbes verfolgen doppelt faszınıerend, weıl das, W as damals als
kühne Ausfahrt begann, heute 1n 1ne Phase der Stagnatıon, des Zweiftels und der An-
fechtung 1St. ilt doch der moderne Staat Ja der Staat schlechthin heute
tür viele als ıne „1mM Abstieg begriffene Kategorie“ (3 Kaıser) Hobbes, se1nes Ver-
künders, Gestalt und Größe 1St damıt 1im Begriff, historisch werden.

Das Leben

Das Leben des Thomas Hobbes of Malmesbury! erstreckt S1C]  h über 91 Jahre, VO  e

1588, dem Jahr des Armada-Angrifts auf England, bıs 1679 Die Mutter, berichtet
selbst, se1 vorzeıtig miıt dem Knaben niedergekommen, erschreckt über die Ge-

rüchte, die VO  a der Anfahrt der ungeheuren spanıschen Flotte erzählten. „Und ine
solche Furcht empfing da meıine Mutter, dafß S1e Zzwel Kiınder gebar, mich un die
Furcht.“ Mıt seinen Jugendjahren reicht Hobbes noch in das Elisabethanische eit-
alter hınein: die Königın stirbt, als Cr ungefähr Jahre alt ISt. Die Geburtsdaten
Bacons und Shakespeares liegen ungefähr ein Vierteljahrhundert VOTLr dem des Hobbes:
Entfaltung un: Reıte beider fällt noch 1n seine Mannesjahre. Das lange Leben des
Hobbes umschlief{fßt die kürzeren Lebensjahre seiner philosophischen Zeıitgenossen
Descartes un Pascal; Newton und Leibniz, 1643 und 1646 geboren, haben noch 1n
seiner Lebenszeit ıhre ersten großen Werke veröftentlicht. Unter denen, die Hobbes

Die Werke sınd 1mM allgemeinen hne Seitenangaben, jedoch nach der VO' Hobbes gegebenen
Kapıtel- und Abschnittsgliederung zıtiert nach der Gesamtausgabe VO: Wıilliam Molesworth (London
91345)

Hobbes Malmesburiensis Vıta, pera Latına OL) I) S|  o

88



Thomas Hobbes und der moderne Staat

kannten und schätzten, finden WIr die französıschen Natu'rforéchéf A  Mersenne un
Gassendt, den englischen Staatsmann und Grotius-Gegner John Selden un Samuel
Pufendorf®. Viel größer aber als die Zahl der Bewunderer Wr die Zahl derer, die

Hobbes schrieben: über dreißig Werke wer den 1n dem Viıtae Hobbianae Auyucta-
Y1um, einer Erganzung ZuUur Vıta des Hobbes geENANNT, jene‘ Autoren ıcht eingeschlos-
SCHy, die 1n iıhren Werken ıh: polemisierten‘.

Hobbes, der Z7zweıte Sohn eınes Predigers, lernte mMi1ıt vier Jahren lesen, schreiben
und rechnen; mMi1t sechs begann Lateın und Griechisch lernen. Nach der Weiter-
bildung 1n einer privaten Schule bezog CL, eLw2 15jährig, die Universität 1in Oxford,
lebte füntf Jahre als Scholar und wurde 1n purıtanıschem Geıist ErZzZOgeN. 1607 legte
die Prüfung als Baccalaureus artıum 1b und erlangte damıt das Recht, über jedes
Buch der Logik Vorlesungen halten, W 4as CT, aum 20jährig, auch mıit Erfolg tat
Nach dem Abschluß seiner Studien wurde Hauslehrer des ZU Herzog geadelten
Barons Cavendish ot Hardwicke. Der Herzogssohn un der jJunge Hobbes wurden
Freunde:; gemeinsam singen s1e auftf die grand COUF, die europäische Reise, die damals
die Adelserziehung abschloß, un: verbrachten tast drei Jahre 1n Frankreich und Ita-
lıen. Nach der Heimkehr blieb Hobbes als Privatsekretär 1ın den Diıensten der Familie,
1€ ıhm reichlich eıit Forschungen ijeß Womuit sich 1n seinen Lehr- und Wander-
jahren 1m einzelnen beschäftigt hat, wıssen WIr NUur 1n Andeutungen; einige Zeilen
seiner Autobiographie sprechen VO  - Schwierigkeiten, die M1t der alten Logik un:
Physik hatte, dıe ıhm doch spater n1€e mehr Aaus dem Kopf sel., Sıcher 1St, da{fß

sıch schon 1n dieser eıit VO  3 der überlieterten Philosophie abwandte un! sıch 1n die
antıken Dichter un:! VOTLr allem die Historiker vertieten begann: 1m Umgang mMit
iıhnen erwarb sıch iıne reiche und präzıse Sprachkunst, der CS, w1e SagtT, nıe

große Worte, sondern den angeMeSSCHCHN und kraftvollen Ausdruck des Gedan-
kens Liun WAar. Krönung der Arbeıit dieser Jahre WAar iıne Übersetzung des Thukydıi-
des, die noch heute in der englischen Literatur einen geachteten Platz einnimmt®.
Gleichzeitig nahm Hobbes durch seine Verbindung miıt einer der ersten Famıilien des
Landes den politischen Geschicken Englands teil; schloß Bekanntschaft miıt füh-
renden Persönlichkeiten seiner Zeıt, darunter dem früheren Lordkanzler ACOo VUO  E

Verulam, von dem ein1ge Schriften 1NsSs Lateinische übersetzte®.
Die ersten vierz1g Lebensjahre VO  3 Thomas Hobbes unterscheiden sıch kaum von

der Biographie eines begabten Jungen Mannes seiner e1it Aus bürgerlichem Hause
stammend, 1n Oxford 1n der scholastischen Gelehrsamkeit der e1it geübt, durch Be-

ziehungen einer adeligen Famiıilie 1n Verbindung MI1It den führenden Gesellschafts-
schichten des Landes gebracht, Welterfahrung sammelnd auf Reıisen mit eiınem herzog-
lıchen Freund das 1St der tast typische Lebensgang, w1e ihn wohl noch viele bürger-

Vıtae Hobbianae Auctarıum, Amıcorum Elenchus (OL OC sqq.)
W: s1e[  o

5 'Ihe English Works E W), vol VIIL,
Hierzu Ferdinand Toennies, Hobbes. Leben und Lehre (Stuttgart

Stimmen 181, 89



Hans Maıer

ıche Gelehrte VOTr und nach Hobbes aufzuweisen hatten. In den mittleren Lebens-
jahren, VO  - 1628 bis 1660, also bis Zzu Ende der Cromwellschen Republik, ändert sıch
das plötzlich. Hobbes’ Lebensschicksal gerat iın ıne dramatische und gefährliche Be-
WCBRUNS. Er wird verstrickt ın die poliıtischen Revolutionen seiner Zeıit, nımmt Stel-
lung, MU: AuS England fliehen, kehrt zurück, versöhnt sıch mi1t dem Protektorat,
annn miıt dem restaurjerten Könıigtum; zugleich aber findet 1n diesen Jahren das
sroße wissenschaftliche Thema seınes Lebens: Moral und Politik, das Verhältnis VO:  a}

Staat und geistlicher Gewalt, das Handeln des Staatsmannes und die Gesetzmäßig-
keiten des öftentlichen Lebens das alles 111 untersuchen und auf seıne Gründe
zurückführen, MOTE geometrıco darstellen und demonstrieren: stetiger Be-
drohung, oft verfolgt, nıe ın gesicherter Ruhe, arbeitet diesem Plan

Eınen entscheidenden Einfluß hat dabe;j das Studium des Thukydides auf ihn AaUuUS-

gyeübt Es tührte ıhn den Schritten der Moralıisten und Politiker hın, VOrTr allem
Arıstoteles und Cicero, aber auch den mittelalterlichen Autoren. Der Eindruck,
den diese Schriften auf iıhn machten, W ar reıliıch negatıv: s1e schienen ihm, verglichen
mMit den Hıstorikern, allzu allgemein, erfahrungsfern, moralisierend: außerdem W 1-
dersprachen s1e einander. Es kann se1IN, dafß Hobbes’ kritische Stellungnahme beein-
filußt wurde VO  e} seiner ersten Berührung mit dem naturwissenschaftlichen Empirismus
der eıit iıne Bemerkung 1n seiner Vıta deutet das Hobbes erzählt, W1€e 1in einer
Gesellschaft VO  . Gelehrten gyleichsam spöttisch (quası Der contemptum) die Frage
aufgeworfen wurde, W as eigentlıch Wahrnehmung sel1. Niemand wußte Antwort
geben, und Hobbes wunderte sıch, dafß Menschen, die als Philosophen hochmütig aut
andere herabsahen, nıcht wußten, W 4S ıhre eigenen fünf Sınne selen.

Seither dachte oft ber die Ursache der Wahrnehmung nach un! kam VO  3 ungefähr
autf den Gedanken: WECeNnNn die körperlichen Dınge und ihre Teile alle 1n uhe waren,
der immer durch ahnliche Bewegungen bewegt würden, musse aller Unterschied der
Dınge un: olglich alle Wahrnehmung aufgehoben werden: darum musse die Ursache
aller Dınge 1n Verschiedenheit der Bewegungen gyesucht werden. Und dies wurde sSein
erster Grundsatz; ann TST wurde C dıe Verschiedenheiten un: Verhältnisse der
Bewegungen erkennen, auf die Geometrie hingeführt?.

Zu betonen S daß Hobbes sıch nıcht für den Gegenstand der Mathematik oder
(Geometrie interessierte, sondern tür die Methode. Warum, fragt iın den Elements
0} Law, kommt das logische Denken auf dem Gebiet der Naturwissenschaft be-
deutenden Ergebnissen? Seıine Antwort lautet: weıl nıcht M1t Menschen und mensch-
lıchen Interessen tun hat Untersucht INn  - Linien und Fıguren ebende Men-
schen und hre Handlungen, äandert sich alles, die Leidenschaften kommen 1Ns Spiel,
das reine Denken wird getrübt. Man mu{fß also 1ne Methode anwenden, welche
Leidenschaften un Aftekte nıchts vermOögen. Das 1St die mathematische Methode. Es

Vıta;: 1: Loennies 13



Thomas Hobbes un der moderne Staat

gilt Ethik, Politik und Naturrecht wI1e mathematische Probleme heranzugehen;
dann werden die Wiıdersprüche, die 1n den traditionellen Lehren alles verdunkeln,
verschwinden, und die Wissenschaft wiıird sıch dieses Bezirks bald ebenso erfolgreich
bemächtigt haben, w1e sıch Geometrie und Mathematik des Raumes und der ewegung
bemächtigt haben8.

ieweılt dieses Programm, das 1in der Geschichte der Ethik und Politik ebenso EeVO-

lutionierend wırken sollte wI1e das Vorgehen Descartes’ in der theoretischen Philoso-
phie, 1M einzelnen VO  3 den naturwissenschaftlichen Erfahrungen und Entdeckungen
der eıit beeinflußt wurde, 1St ine bis heute nıcht völlig befriedigend geklärte Frage®,
Sıcher ist, da{fß Hobbes seit seiınem ersten arıser Aufenthalrt in n Fühlung mi1t
naturwissenschaftlichen Denkern seiner Zeıt, mit Mersenne, Gassendz, Descartes und
anderen gestanden ISt. iıne nıcht ganz siıchere Überlieferung 111 wI1ssen, da{ß den
Gedanken, die Ethik und Politik mOTE geometrıco behandeln, VvVvon Galılez empfan-
SCH habel0, In der Tat 1St der mathematische Teıl seiner Staatslehre eın Versuch, gali-
eische Methoden des Messens und der geometrischen Demonstration auf das politische
Leben anzuwenden: die naturwissenschaftliche Empirıe wird ZU methodischen Ma{fß-
stab für die Erkenntnis der Menschenwelt. ber neben dem naturwissenschaftlichen
Systematisierungswillen steht bei Hobbes eın empfindliches Sensorium für Zeitereig-
nısse und iıne reiche politische Erfahrung. Hat doch, in ständıgem Umgang MI1t
Politikern, Diıplomaten, Wissenschaftlern lebend, reisend, schreibend, lesend, Erlebnisse
verarbeıtend, in England w 1e 1in Frankreıich die entscheidende revolutionäre Periode
miterlebt, die ZUTr Überwindung des mittelalterlich-feudalen Staatsgedankens führte:
in England die Herrschaft der Stuartkönige und Cromwells: 1n Frankreich die eıt
Richelieus und Mazarıns und die ersten Jahre Ludwigs XIV

Kehren WI1r seinem Leben Zzurück. Hobbes’ Eıntreten-: für die Souveränıtät des
Königs im Kurzen Parlament VO  ; 1640 an ıh ZUrTr Flucht nach Parıs, als das
ange Parlament Mıene machte, diejenigen vorzugehen, die die Rechte des
Könı1gs verteidigt hatten11. Im Exil 1ın Parıs lebte elf Jahre, im gyroßen und ganzen
frei VO materiellen Sorgen und in einer Stadt, die damals den Mittelpunkt der
Künste und Wissenschaften bildete, aber nıe völlig frei VO  $ polıtischer Bedrohung.

The Elements ot Law, Natural 2n Politic, ed Toenniıies London 1889, 2Edinburgh
Ep. ded

Frithjof Brandt, Thomas Hobbes’? mechanical conception of NAaiure London Raymond Polin,
Politique er phılosophie chez Thomas Hobbes (Parıs 55 H 9 vgl auch Ernst Cassırer, Die Philoso-
phie der Aufklärung "Tübingen 339

10 Sicher 1St, dafß Hobbes Galılei aut seiner Italıenreise besucht at: siehe Toennies A
11 Dies hatte Hobbes mMit seinen erstmals VO: Toennies edierten „Elements of Law (siehe Anm. 8)

N eın eıgener Bericht darüber: Consideration upDON_N the reputatıon of Thomas Hobbes: I
413 (414 f > eine Parallelstelle des gleichfalls VO' Toennıes edierten „Behemoth“ (London 1889,

36) bemerkt MmM1t Bıtterkeıit, dafß der König seine Verteidiger ıcht beschützte. „Hobbes meıinte hne
Zweifel schon damals, die Konsequenz ALUS seiner spater M1t Nachdruck vVe':  en Maxıme zıiehen,
dafß 1mM Augenblicke, die persönlıche Sıcherheit aufhöre, jedes Band de: Verpflichtung gelöst seı1“
(Toennies, Hobbes, 23)

[* 91



Hans Maıer

1'642 veröffentlichte 1n winziger Auflage seine Schrift De CLUE, die ıhm sogleich
europäische Berühmtheit eintrug. Es verfolgte VO  > Parıs Aaus aufmerksam die Zu-
spitzung der englischen Verhältnisse und den Ausbruch des Bürgerkriegs: den Auf-
stieg romwells un! das Hervortreten des demokratischen Puritanismus als der be-
wegenden raft der Revolution hat früh 1n seiner Bedeutung erkannt. Schon 1645,
als der Prinz VO  3 Wales seinem improvisıerten Hof 1n Saınt Germaıin die treu-

gebliebenen Royalisten sıch sammelte, War Hobbes überzeugt, daß die Sache des
Parlaments sıegen werde. Er hat sich deshalb obwohl vorübergehend Erzieher
des Prinzen wurdel? nNn1e test die königliche Familie gyebunden!3, Der Prozeß

König arl un seine Hinrichtung 1649 bıldeten den entscheidenden Anstoß
für Hobbes, die Rückkehr nach England vorzubereiten. Miıt diesem Gedanken schrieb

den Leviathan, die große Kritik der Kırche un der theokratischen Rechts- und
Staatslehre, 1n englischer Sprache für englische Leser (1651) Die darin enthaltenen
heftigen Angriffe auf dıe Geistlichkeit zerstorten das bisher noch ZULE Verhältnis um

englischen Hoft 1n Parıs. Hobbes wurde dadurch des Schutzes beraubt, den als An-
hänger des Königs 1m Exıl bisher hatte. Der Getahr einer Anklage VO'  3 seıten
der französischen Justiz, die VOL allem VO  3 der Geıistlichkeit betrieben wurde, konnte

sıch NUur durch EerneUute Flucht entziehen. In einer mühsamen Reıse mıtten 1m Wınter
651/52 kehrte 1n das VO Bürgerkrieg verwustete England 7zurück.

Der letzte Lebensabschnitt des Hobbes 1ın London VO 1652 bis 1679 WAar ruhiger
als die arıser Jahre; reilich lebte jetzt auch abgekehrt VO:  a der Tagespolitik und
hıelt Dıstanz VO  e den politischen Gewalten. In seinen etzten Lebensjahren erlebte
Hobbes den 'Lod Cromwells, die Abdankung seines Sohnes, die Wiıederherstellung des
Königtums und die Rückkehr des Stuartkönigs AaUus dem Exil Als arl I1 1660 fejer-
lıch 1n London eINZOg, sah CIy, w1e berichtet wiırd, seinen ehemaligen Geometrielehrer

einem 'Tor stehen: der Ön1g nahm den Hut ab, jeß den Greis herankommen und
bot ıhm die and ZU Kufß14 Hobbes hat VO  e der restaurıerten Monarchie manche
Zeichen der Anerkennung bekommen, viele beriefen sıch jetzt auf seiıne Lehren, die
monarchistisch umgedeutet wurden: NUr der erbitterte Widerstand der Geistlichkeit
verstummte bis seinem Lebensende 1e. Am Dezember 1679 starb Hobbes: seine
Gönner errichteten ıhm eın Grab, autf dessen Gedenkstein die Worte stehen: 1r
probus et fama eruditionis domi forisque bene cognitus,. Eın rechtschaftener Mann,
und durch gelehrten Ruhm daheim und 1n der Fremde wohlbekannt.“ 15 In der Ööffent-
lichen Meınung wurde Hobbes sehr bald das, W 4As Z7wel Jahrhunderte bleiben sollte:

Freilich NUur 1n Mathematik un! Geometrie, wıe gegenüber Freunden hervorhob; weigerte sich
auch, auf den 'Tıtel VO:  - „De CL1ve drucken lassen „Lehrer des Prinzen Vomn Wales“,

13 Hobbes für die Stärkung des Staates und seiner Staatsräson e1in, ıcht für den König der
doch NUuUr insotfern für den König, als dieser ın den damalıgen Verhältnissen der natürliche 1tZ der
Staatssouveränıtät Wäal, vgl dıe Vorrede ZUTr zweiten Auflage von A1De CLIve (1646)

Vıtae Hobbianae Auctarıum, I)
Loennies 65

92



Thomas Hobbes und der oderne Staat

der eoretiker der 1bsoluten Monarchie un der Vater des Atheismus 1in England.
Seine Werke schon Lebzeiten auf den Index der römischen Kirche ZESETZL
worden: drei Jahre nach seiınem Tod erlie{fß die Universıität Oxford eın Dekret, 1n
dem die Hobbessche Lehre VO  e der Volkssouveränıtät und die Lehre VO  ; der Selbst-
erhaltung als dem fundamentalen Gesetz der Natur verworfen wurde. „De 1ve un
der „Leviathan“ wurden 1n fejerlicher Zeremonie verbrannt, und die Studenten Lanz-

ten den Scheiterhaufen.

I1

Das Werk

Die politischen Schriften des Hobbes tüllen den aNzcCNh Horizont se1nes philosophi-
schen Denkens Aaus: waren S1e verloren, wüßten WIr 2um VO  w} ıhm: enn
seine physikalischen Schriften, seine Optik und Mechanik16 haben aum selbständigen
Wert Daher sollen 1m folgenden NUr die politischen Schriften behandelt werden, die
übrıgen Jediglich insOWweIlt, als s1e ZU Verständnis der Hauptwerke nötıg sind. Be1i
einer Darstellung des Werkes treten vier Aspekte auf, denen hier 1in Kurze nach-

werden soll Methode, Anthropologische Grundlagen, Rechtslehre,
Staatsbegriff.

Methode

Hobbes lebte ın einer Epoche, in der Philosophie tast g1eichbedeutend geworden
WAar mıiıt Naturwissenschaft und ın der nahezu alle theoretischen Bereiche des Denkens,
Logik, Physik, Metaphysik, VO:  . naturwissenschaftlich geschulten Denkern Galilei,
Bacon, Descartes, Mersenne LICH behandelt, kritisch analysiert und umgestaltet WUuL-

den Dıie Auflösung der scholastischen Astronomuıie, Physık und Physiologie un! die
Neubegründung der philosophischen Disziplinen durch mathematische Methoden,
Messung un: empirische Demonstration W Aar der philosophische Grundvorgang der
e1t. Er WAar nıcht die Philosophie gerichtet. Man wollte diese vielmehr LEU-

begründen WI1ie InNnan meılinte aut tragfähigerem Fundament. Die yroßen Naturwissen-
schaftler der eıt hatten keineswegs das Gefühl, in Opposıtion ZU philosophischen
Denken stehen, S1e ühlten siıch durchaus als Philosophen, w1e denn überhaupt der
moderne Gegensatz VvVon Philosophie und empirischer Einzelwissenschaft hier noch
keineswegs vorausgesetzZt werden darf17.

Immerhin £üllen die naturwissenschaftlichen Schriften ehrere Bände der lateinischen Hobbes-
Ausgabe!

Cassırer, Philosophie der Aufklärung, 4$

93



Hans Maıer

Die neugefundene Methode des Messens, der mathematisch-geometrischen Demon-
stratıon, 1n der Sprache der elIt des mOS geometricus erwıes sıch als eın heuristisches
Prinzıp VO  ; solcher raft und Tragfähigkeıit, dafß der Gedanke nahelag, auch auf
die FErkenntnis der Menschenwelt un damit auf die Gebiete der Ethik und Politik
anzuwenden. Das führte be] Hobbes zunächst einer kritischen Auflösung der tra-

ditionellen Erkenntnistheorie. In eiıner lıterarıschen Fehde Descartes’ „Dioptrik“
(1637) hat Hobbes für sıch das Erstgeburtsrecht der mechanistischen Erkenntnis-
theorie 1n Anspruch genommen!®, Diese Zeing davon Aaus, dafß das Sehen eın mecha-
nısch erklären se1 und nıcht etwa2 S dafß sıch beim Sehen eın Austausch materieller
Teilchen des Objekts und des Beobachters vollzieht, w1e die altere scholastische un
antıke species-Lehre wollte. 1le Substanzen, Kräfte, inhärenten Wirkungstendenzen
werden als Erklärungsprinzipien verbannt und durch Mathematik und Geometrie C1I-

eın Vorgang, dem die e1it nıcht 1Ur wissenschaftlichen Anteil nahm, SO11-

ern 1n dem S1e geradezu einen asthetischen Reiz entdeckte. Es stiımmt diesem Bıld,
WenNnn berichtet wiırd, wIıe Hobbes und seıne Freunde 1n Parıs 1n der Mönchszelle Mer-
SCHNES zusammenhockten un die Wände mit Heiligenbildern mM1t Zirkeln und
Quadraten bemalten1!®.

ber Descartes’ Wirkung auf Hobbes heißt 1M „Viıtae Hobbianae Auctariıum“:
„Aus allem, W as sıch durch lange Lebenserfahrung und durch scharfes Nachdenken
erworben hatte, hatte sıch 1n seınem Geist die Ansicht festgesetzt, daß in der Natur
alles aut mechanische Weiıse geschehe und dafß Aaus der einen, durch mannigfache Arten
und aße VO Bewegung erZeuUgtCN aterıe alle Erscheinungen der Dınge entsprin-
SCIL, sowohl 1n bezug auf die Empfindungen der ebenden Wesen als die Afektionen
der übrigen Körper.“ 20 Das 1St 1n der 'Tat eın Gedanke, der seine Prägung durch
Descartes verrat. ber führt zugleich über das cartesianısche Denken hınaus: der
grundlegende Unterschied VO  e} natürlicher Welt und Bewußstseinswelt, res extfensa2

und 1CS cCogıtans, wiıird bei Hobbes ZUZSUNSTEN einer prinzıpiellen Naturwissenschaft-
iıchkeit der Welterkenntnis (die im gleichen Atemzug ZUr eiNZ1g sicheren Methode
proklamiert wiırd) eingeebnet. Der Mensch wiırd VO'  - Hobbes eiınem großen Vereıin-
facher als „physisch“ agıerender und reagiıerender Mechanismus betrachtet in einer
VWeıise, die VO materialistischen „homme machine“ der Spätaufklärung nıcht weıt
entternt 1St. Nur annn Hobbes Sein Programm entwickeln und durchführen, das
die Hauptwerke De COTDOTE, De homine und De 2Ue€e systematisch 1n drei Schritten
auseinanderlegen: die rechenhafte Erklärung un: geometrische Zerlegung des viel-
deutig-unbestimmbaren Wesens Mensch

Elements of Law, ed Toennies, Appendix I1
Toennıies, Hobbes,

vÄN I) RET

94



Thomas Hobbes UN der oderne Staat

Anthropologische Grundlagen

Geht mMa  } mMi1t dem Wıillen mechanıiıstischer Systematisierung die Menschen-
welt heran, scheint die Aufgabe zunächst hoffnungslos. Wıe oll die Vielfalt indiv1ı-
dueller Strebungen, Aftekte, Leidenschaften und Tätigkeıiten, die u1ls hier begegnen,
‚IN geometr1co“ erfaßt werden können? Entzieht sich diese Fülle VO  e’ Aktionen
und Passıonen nicht VO  e} vornherein dem konstruktiven Zugrift des Systematikers?
Hobbes gelingt die gleichsam geometrische Abstraktion des Handelns der Menschen 1n
der Tat DUr dadurch, daß Wwe1l einschneidende Reduktionen vornımmt: einmal die
Ausklammerung der Willensfreiheit des Menschen, AD anderen die generelle Rück-
führung aller seiner Handlungen auf den Grundantrijeb der Furcht oder, DOSILtLV AaUusSs-

gedrückt, den Willen ZUr Selbsterhaltung.
Der Angriff auf die Willensfreiheıit, der sich durch alle Schriften VO  ; Hobbes hıin-

durchzieht,; hat Z7wWel Wurzeln, iıne theologische und ıne naturwissenschaftliche. Theo-
logısch 1St der Nominalismus 1n der Liniıie VO  3 Dauns Scotus, Occam und der CNS-
lischen philosophischen Tradition?1, durch den die Gottesmacht 1Ns Absolute gyesteigert
und der Mensch ZU Spielball des göttlichen Wıillens gemacht wird. Naturwissenschaft-
ıche Quelle ISt eın Determin1ısmus, der AaUus dem Verständnis e1nes iın sıch inNeN-

hängenden, konsistenten, nıcht zurfälliıgen Unıyersums fließt, das individuelle Willens-
Aaus systemıimmanenten Gründen ausschließt.

Noch folgenreicher 1St die Rückführung der Handlungsmotivationen auf bestimmte
einfachste Grundantriebe, durch die ine Konstruktion des Soziallebens nach Art der
Mechanik möglıch wird. Sıe hat für den unkritischen Beobachter zunächst Ver-
führerisches, da sS1e wı1ıe in der Naturwissenschaft ine Vielzahl VO  ' Vorgängen, die
tür sıch IM dısparat und unverständlich bleiben, auf einen erklärenden Nen-
Her bringen scheint. So WwIe, eın modernes Beispiel gebrauchen, eın Fußball-
spiel dem unverständlich se1n wird, der die zugrunde lıegenden Regeln nıcht kennt,
nach denen sich die Spieler bewegen, fällt auch die Menschenwelt und ıhre Aktionen
1n bloße Empirıe auseinander, zufällig und theoretisch unerfaßbar, WEeNn mMan nıcht
den geometrischen Schlüssel in Gestalt der Lehre VO'  a den Trieben und Aftekten be-
SItZE. Besıitzt INa  w ıhn, erschlief(ßt sich leicht 1n seiner Ordnung, W 4as vorher eın (56e-
WIrr gegeneinanderlaufender Strömungen se1ın schien. Kann INa  $ Sar, w ıe Hobbes,
die Vielheit der Triebe auf den Grundantrieb zurückführen, der allem zugrundeliegt,
dann siıeht 1n der 'Tat die Menschenwelt einfach AUuSs W 1e die yalileische Natur, 1n der
immanente (Gesetze alle Erscheinungen berechenbaren Abläutfen machen.

Damıt wırd reilich Hobbes’ Kritiker haben nıcht versaumt, darauf hınzuweısen
das soz1iale Erkenntnisfteld Sanz aut das iırdische Leben eingeengt??, Denn kein jense1ts-
bezogener Antrieb, se1 denn schon 1m vorhineın aufklärerisch als Dämonenfurcht

21 Hıerzu Hans Welzei‚ Naturrecht und materiale Gerechtigkeıit, Göttingen 112
Al  e Vor allem Bischoft Bramhall 1n seinen verschiedenen Schriften Hobbes; siehe BDD S

905



Hans Maıer

oder Himmelsliofinung entlarvt, gelangt 1n den Blick der Hobbesschen Enthüllungs-
psychologie. Der Mensch 1St hier ein Wesen, das ausschliefßlich Irıeben seiner physi-
schen und psychischen Natur tolgt, w/1e das 1jJer seinem Instinkt un die Marıonette
der and des Spielers. Und die Bühne, auf der dieses Spiel menschlicher Handlungen
und Passıonen abrollt, hat eın ben und Unten; sie 1St ganz un Sar ırdiısch, VO  a}

Geburt und Tod begrenzt.
In der Lehre VO  } den Aftekten und Leidenschaften zeıigt sich Hobbes’ psychologi-

sche Mcistersd1afl:. Dıie Bewegungen der Seele, die sich als anımalische Bewegung dem
Körper mitteılen, werden zunächst 1n anziehende und abstoßende eingeteilt: Liebe,
Begehren, ust auf der einen, Schmerz, Abneigung, Furcht auf der anderen Seıite. Die
Aftekte beziehen siıch aber auch auf Gegenwärtiges, Vergangenes, Zukünftiges: einmal
als Wahrnehmung, dann als Erinnerung, endlich als Erwartung. Die allgemeinen Be-

der Seele, 1n der Dımension der eıt differenziert, kristallisieren sich
besonderen Aftekten: Ehre und Unehre; Stolz, Streben, Dünkel, Eıtelkeit; Demut,
Scham, Mut, Hoffnung, Verzweıiflung, Vertrauen 1i1ne N Kette VO  w Triebkräf-
ten, die das Mens:  enwesen lenken und dahin und dorthin treiben?23. Wenn Hobbes
den alten stoisch-christlichen Vergleich VO Leben als eınem Wettrennen benutzt,
erhält dieses Bild be] ıhm eiınen Zanz anderen Sınn als bei Paulus Kor 9 24), da der
Mensch jetzt 1n ein radikales Diesseıts verbannt 1St Er äuft ıcht un einen 1VeTI-

gänglichen Kampipreıs, sondern findet im Grunde Nnur 1n der ewegung sich Be-
friedigung, ohne daß ein etzter Zweck, eın SUININUM bonum, ıh: leitet:

Darın 1sSt AÄAnsetzen, Begierde,
chlaftwerden, Sinneslust,
Dıiıe hınter einem sind betrachten, Stolz,
Die VOT einem S1N: betrachten, Demut
Eınen andern sturzen sehen, Neigung um Lachen,
Eınen übertroffen sehen, dem mMan nl wünschte, Mitleid,
Eınen gewınnen sehen, dem INa  - nicht gOnnte, Entrüstung
Fortwährend übertroften werden, Elend,
Fortwährend den, der VOor einem 1St, übertreften, Glück,
Und die Bahn verlassen 1St sterben?24,

Mıt dieser Auffassung des Menschen LreNNt siıch Hobbes nıcht 1LUFr VO  m der christlich-
theologischen, sondern auch VO  ; der antık-politischen Tradıition. [Diese hatte die Auft-
tassung begründet, dafß der Mensch die Vollendung seiner Natur 1n der bürgerlichen
Gesellschaft finde So wird für Arıstoteles der Mensch erst 1n der Polıis SAaNZ selbst:
außerhalb des Politischen, außerhalb der Gemeinschaft x1bt eın vollständiges, SOI1-

dern NUr eın unvollständiges Sein. Natürlicher Zustand des Menschen 1St ıhm daher

De homine A, T: De C1Ve, 1: Leviathan, NI: die Grundzüge SIN schon entwickelt 1in den
FElements ot Law.

Elements ot Law, ed Toennıies, (hier 1ın der Übersetzung VO:  3 Toennıis, Hobbes, 181

96



Thomas Hobbes nd der Oderne Staat

nıcht e1inHn vorstaatliches Daseın, sondern das Leben der Gesellschaft25 Hobbes da-
7ieht Nnen scharfen Trennungsstrich zwischen dem bürgerlichen und dem atur-

lichen Leben Natürlicher Zustand des Menschen 1ST für iıh: ein Daseın der orge, der
Furcht, des Ausgeliefertseins, e1in bellum IMNNLUML CONLILTA omnes?26 Und das bürgerliche
Leben konstitulert sich erst der Überwindung dieses Zustandes durch die künstliche
Konstruktion des Staates TYSt VO  $ Hobbes xibt der politischen Theorie 1Ne

ausgesprochene Lehre VO Naturzustand als dem Zustand der der Staatsbildung VOTL-

ausgeht, Gegensatz ZU bürgerlichen Zustand?27 VWıe entscheidend diese TIrennunz
ST, ermißt Inan den Konsequenzen, die Hobbes AUuSs ıhr zieht

Wenn die Tradition annahm, dafß der Mensch die Vollendung seiner Natur der
bürgerlichen Gesellschaft und durch S1C erreichen könne, ergab sıch zugleich daraus,
daß die bürgerliche Gesellschaft logıisch den Vorrang VOT dem FEinzelmenschen dem
Indiyiıduum modernen Sınne hatte Der vollkommene, ZUur Verwirklichung sSseINeCeLr

Natur gelangte Mensch konnte nach dieser Anschauung ıcht als isolierte Robinson-
gedacht werden exXx1istierte vielmehr Gesellschafl Die Menschlichkeit des

Menschen WAar keine vor-politische, vor-bürgerliche Qualität, sondern 111C bürgerliche
Das heißt gab für die Tradition eın isoliertes Individuum IN natürlichen, VOILI -

staatlıchen Rechten, sondern NUr den bürgerlichen Leben SC11I1 Wesen verwirklichen-
den Menschen Und weılıfer die „natürliche moralische Tatsache, VO  w der die gesell-
schaftliche Ordnung AUSSUINS, War die Pflicht und iıcht die Rechte28 Be1 Hobbes aÜandert
sich dies radikalen Sınne lehrt,; dafß das Individuum sıch ohne Berück-
sichtigung SCEHIGEr Eigenschaften, ohne Aktualisierung seiner Natur Gesellschaft be-

1iNe natürliche Ausstattung besitzt da{fß Alter sCec1 als die bürgerliche Gesellschaft
und dafß daher auch rechtlich 1ine Priorität VOTLT ihr Anspruch nehmen könne Aus
dem vorstaatlich gyedachten Naturzustand bringt das Indivyviduum „natürliıche Rechte
MITt die bei der Gesellschafts- und Staatsbildung berücksichtigt werden iNUSsSeEN das
1ST das NEUE politische Grundaxı1ıom, MIt dem Hobbes das altere VO Vorrang der
Gesellschaft VOr dem Indivyviduum und VO Vorrang der Pflicht VOT dem echt über-
wındet

Rechtslehre

Von SC1INECT Menschenlehre Aaus kommt Hobbes Theorie des Rechts, die C111-

SCILLS, ausschließlich die Ordnungsfunktion des Rechts betont Seine Ab-
siıcht zielt auf yBalc Rechtsordnung, die WIC S1C begründet und worautf

25 Pol 1252 29—30 Ühnlich ı88l 1280 3335 und VII 13724 H1 9
De CLVE und Vorwort.

27 Vorbereitet i1SE diese Trennug freilich ı der theologischen Lıteratur; vgl azu Leo Strauss, Natur-
recht und Geschichte (Stuttgart 191 (Anm 23)

258 Ebd 188

97



Hans Maıer

sie gerichtet 1St wirklich, eftektiv, verbindlich, gültig isSt. Ihr Inhalt 1St dabei
durchaus sekundär. Niıcht die ewige Gerechtigkeıit gılt VO den Sternen holen,
sondern ıne wirkliche Ordnung auf Erden schaften ine Ordnung, die oilt, be-
achtet wiırd, Respekt einflößt und das Chaos des Krıieges aller alle bändigt??,
Die Bestie Mensch Mi1t ıhren Irieben und ıhrer unüberwindlichen Agegressionslust
homo hominı [uDus wird gleichsam 1m Käfig dieses Rechts gefangen und gezähmt,
der natürlıche, unberechenbare Ausdehnungsdrang wiırd 1n seine renzen zewlesen,
wobei der menschliche Grundantrıieb, die Furcht, der höheren Vernunft des Herrschers
und des Staates unbewußft 1n die Hände arbeitet.

Dennoch ware einfach, wollte Ma  e} in Hobbes’ Rechtslehre 1Ur einfach das
Juristische Gewand einer 1n bloßer acht begründeten Herrschaftsordnung sehen.
war übereignet sıch der einzelne nach seiner Lehre unwiderruflich und endgültig
den Herrscher: aber dieser Herrscher, aut den Hobbes alle Prädikate göttlicher acht-
vollkommenheıt häuft, hat doch teıl nıcht Ur der Omnıipotenz, sondern auch
der Gerechtigkeit Gottes. Indem Hobbes Qualitäten (Gottes autf den Herrscher über-
tragt, verfolgt diıe Absicht, das Herrscherrecht als essentiell Zut weiıl mi1t der
göttlichen bonitas zusammenhängend VO  - jeder Willkürherrschaft abzuheben®3®. Das
Problematische dieser Begrenzung lıegt freilich darın, daß s1e ıhrem Wesen nach ine
Selbstbegrenzung des Herrschers 1St, dıe dieser annehmen, aber auch verweıgern kann83l.

Auch VO  e her begrenzt Hobbes die Staats- un: Herrschermacht, nämlich
durch die 1n der Indivyvidualnatur wurzelnden natürlichen Rechte des Menschen. Sıe
schützen 1St Ja der Staat erdacht worden: verliert seıin echt auf Gehorsam, sobald

dieser Grundverpflichtung nıcht mehr gerecht wird. Insofern <1bt be] Hobbes
durchaus eın Widerstandsrecht?2. Dieses reilich wirkt nıcht ınnerhalb des Staates, da

Ja Aaus der vor-bürgerlichen Sphäre des Naturzustands STAMMET, 1öst vielmehr,
wenn praktiziert wird, den Staat überhaupt auf und tührt in die natürlıche An-
archıe zurück, ine Konsequenz, die nach Hobbes 1n estimmten Grenzfällen 11V6[I-

meidlich ISt, da das natürliıche echt des Menschen, sıch schützen, WenNnn nıiemand

Welzel 114
30 Vgl De Cive VI, 15 Anm. „Wenn 1€es5 (sc. Unrechttun) auch dem Rechte nach, hne Un-

recht begehen, Iun könnte, könnte es doch ErsIenNs iıcht moralisch, ıcht hne Verletzung
der natürlıchen esetze un! hne Unrecht Gott. Deshalb gibt der Schwur des Fürsten den Unter-

einıge Sıcherheit“ (von mM1r hervorgehoben). Eın säkularısıerter Nachklang 1sSt Hegels emerkung
(Rechtsphilosophie $ 301), „daß CS der Ansicht des Pöbels, dem Standpunkte des Negatıven ber-
haupt gehört, be1 der Regierung einen bösen der wenıger Wıiıllen vorauszusetzen“ eıne These,
AaUS der, Wwı1ıe bei Hobbes, dıe Ablehnung jeglicher Kontrolle YO:  S und jeglicher Vorstellung VO:  3

ecks un balances folgt.
31 Darauft hat schon Leibniz hingewiesen: 1€ Beweise des Hobbes haben 1Ur für den Staat Geltung,

1in welchem Gott der König ist; dem allein INa 1n allem vertrauen darft“ eın prinzipieller FEinwand
ede Art VO' politischer Theologie! (zıt. bei Welzel 119)

89 Hıerzu neueSsSteENS Peter Cornelius Mayer-Tasch, Thomas Hobbes un! das Widerstandsrecht (Tü-
bingen

98



Thomas Hobbes UN der oderne Staat

anderer dazu in der Lage ist, keinen Umständen aufgegeben werden kann33,
So hattet der Bındung der Staatsgewalt VO  - be] Hobbes die gleiche Problemaak

w1e der VO  } oben, der inneren Pflichtbindung des Herrschers das göttliche Ge-
se Sie ergibt sıch 1LUFr 2aus willentlichen, „theologischen“ Wertentscheidungen des
Menschen, nıcht Aaus der Automatik der triebgesteuerten Staats- und Gesellschafts-
organısatıon. Daher leiben schliefßlich innerhalb des Hobbesschen Systems LLUX: die
dem posıtıven echt immanenten Schranken übrig, der Grundsatz, daß Schuld
Kenntnis der Gesetze' VOFrausSseTZL, und der Ausschlufß rückwirkender Gesetze (nulla
38% sıne lege) S während alles andere als eın essentielles BlCmaar über die Formalıi-
tAat des Hobbesschen Staates hinausführt.

Faßt 11a  ; den Menschen auf, WI1e Hobbes iıhn charakterisiert, 1St diese Kon-
struktion des Rechts völlig logisch und unbestreitbar. Sıe steht und fällt reilich auch
Mit dieser Menschenlehre. Denn die daseinserhaltende raft der Rechtsordnung ware
NUur dann der Kern des Rechts, das echt gyinge 1Ur dann 1in seiner Fähigkeit, Ord-
Nnung begründen, auf, wenn das ırdische Leben tatsächlich der einzıge un höchste
VWert ware: „Die Bahn verlassen 1St sterben.“ Hobbes’ Naturrecht verliert sofort seine
Gültigkeıt, WL ıhm iıne Weltanschauung entgegentritt, die eiınen höheren Wert als
das individuelle Leben AaNnSetIzZt Hıeraus erklärt sıch die große Reizbarkeit Hobbes’
ygegenüber Lehren, die 1n der Befolgung des Gewı1issens oder 1in der Erringung des
Seelenheıils das höchste CZUT sehen (besonders den Kardinal Bellarmin). Diese
Reizbarkeit erklärt sıch nıcht blofß Aus der Abwehr kirchlicher Herrschaftsansprüche,
sondern auch Aaus dem Gefühl der Unterlegenheit seiner Grundposıition.“

Staatsbegriff

ur  s die Hobbessche Staatslehre gilt festzuhalten, dafß sich ein Wandel innerhalb
se1nes Werkes vollzieht: erst allmählich hat Hobbes ıne Lehre VO Staat entwickelt,
wird der Staat als Einheit, als Person, als künstlicher Mensch, schließlich als eus
mortalıs 1n voller Größe sichtbar. Ist in den Elements of Law noch das Recht der Ziel-
punkt und in De 2U€ der Bürger, verdichtet sıch der Staatsgedanke 1m Buch VOo

Leviathan.
Die Entstehung des Staates hat Hobbes in De 2U€ (Kap beschrieben. Er edient

sıch dabe;j der Konstruktionsprinzıipien und Begrifte der alten Vertragslehre. Noch
immer 1n England die mittelalterlichen Anschauungen lebendig, daß der Herr-

53 „Dıiıe Verpflichtung der Untertanen den Souveran dauert NUur lange, wıe s1e autf Grund
seiner acht schützen kann, und ıcht Jänger. Denn das natürliche echt der Menschen, sich selbst
schützen, WEeNN nıemand anderes Aazu 1n der Lage 1St, ann durch keinen Vertrag aufgegeben werden
(Leviathan

Levjiathan XAXIL, AAXNVE: vgl Welzel LEA Anm 19
Welzel 120

99



Hans Maıer

scher Rechtsschranken gebunden sel, Ja daß alles Hérrscha&srecht 1im Grunde Ver-
tragscharakter Daneben stand die scholastisch-naturrechtliche Lehre VO (26s611:
schaftsvertrag und dem ıhm gegenüberstehenden Herrschaftsvertrag. Der Gedanke,
der zugrunde lag, WAar folgender: ehe ıne Gesellschaft sıch eınem einzelnen oder einer
Gruppe unterwerten ann (Herrschaftsvertrag), mu(ß s1e selbst Eerst rechtlich konsti-
tujert seıin. Das heißt Anfang mu ıne ursprüngliche CONSOCLALLO stehen, ein Ver-
einigungsakt der ursprünglıch isolierten Individuen, EerSst dann kann auf eiıner zweıten
Stufe der Unterwerfungs- oder Herrschaftsvertrag folgen. Zu unterscheiden sind also
drei Stuten: der STAatLus naturalıs: die bürgerliche Gesellschaft: das politische Herr-
schaftsgefüge, oder VO echt her gesehen Naturrecht, Privatrecht und Staats-
recht36® Nıcht konkrete Stuten der historischen Entwicklung 1St hier gedacht, SOI-

dern rechtstheoretische Denkmöglichkeiten: politisches oder bürgerliches
echt verletzt, ergab siıch eın Rückgriff auf noch weıter zurückliegende „natürliche“
Rechte, dafß dem Herrscher der Weg „absoluter“, rechtsentbundener Herrschaft
verlegt WAar.

Hobbes überspringt Nnun die Zzweıte Stufe Wiährend die Vertragstheorie AaNSCHOM-
INEeN hatte, daß das olk schon als ıne rechtlich konstituierte uNLVeErSLIAS VOT Abschluß
des Herrschaftsvertrags bestanden habe mi1t der Folgerung, da{fß diese uniıversıtas
auch 1mM konstitujerten Staate weıterlebe un! den Herrscher Rechtsschranken binden
könne äßt Hobbes den Gesellschaftsvertrag mi1ıt dem Unterwerfungsvertrag —-

sammenftallen: das „Voölk* ebt nach Vertragsabschlufß als Rechtspersönlichkeit ıcht
weıter, StILDES 1 Vertragsschlufß®37, Fortan gilt Nnur der Herrschaftsvertrag, und
jeder Bruch dieses Herrschaftsvertrags durch das olk eınen Bruch durch den Herr-
scher gibt nıcht aßt die schutzlos gewordenen Individuen sotort 1n den Natur-
zustand, das bellum omnıum CONLYA 7zurücktallen. Es xibt zwiıschen absoluter
Anarchie und absoluter Herrschaft keinen Zwischenzustand, und t5ällt der Gesell-
schaftsvertrag als eigene Größe dahin, bzw wird 1n den Herrschaftsvertrag als 'Teıl
eingefügt.

Die Konsequenzen einer solchen absoluten Herrschaft, die autf totaler Entäußerung
(subditio) beruht, liegen auf der and Be1 Hobbes 1St der Staat frei VO:  e jeder Ver-
bindlichkeit gegenüber {rüheren, also dem Herrschaftsvertrag vorausliegenden Rech-
ten. Und da der Wılle des obersten Gewaltträgers pPEer definitionem auch der des Staa-
tes ISt, ergibt sich, „dafß der, dem die oberste Gewalt übertragen worden ist, weder
durch die (Gesetze des Staates gebunden (denn ware (9)88 sich selbst verpflich-
tet) noch einen Bürger verpflichtet 1st“ .38 Nıemand hat eın Eıgentum, aut das
der Inhaber der höchsten Gewalt nıcht eın Recht hätte, „denn die Gesetze sind seine

Dıie wichtigsten 'Lexte S1N! gesammelt beiı Alfred Voigt, Der Herrschaftsvertrag (Neuwied-Berlin
So dıe plastische Formulierung VOIN Ötto VvVvon Gierke, Deutsches Genossenschaftsrecht 458%
De Cive VI

100



Thomas Hobbes un der oderne Staat

Gesetze, 1n seiınem Wıillen 1St auch der Wıille der einzelnen Bürger enthalten, und
iSt VO  n den einzelnen Zu höchsten Richter bestellt worden“ 3! Überhaupt 1st die

Rechtsordnung „fılia CIVAtALS.. eın Geschöpf des Staates. Immer geht 1Ur

die Geltung der Gesetze, nıcht die ihnen zugrunde liegende „Natur  ° So sind
Diebstahl, Totschlag, Ehebruch auch für Hobbes nach dem Naturgesetz verboten;
„Was aber als Diebstahl, als Totschlag, als Ehebruch und als Unrecht einem Bürger
gelten soll, hat iıcht das natürliche, sondern das bürgerliche Gesetz bestimmen“ 40
Und W 4S 1m einen Staat Unrecht iSt, ann 1im andern Recht se1n, w1e eLIwa2 der jeb-
stahl bei den Lacedämoniern für die Knaben erlaubt WAafr, wWeNn s1ie nıcht dabei er-

wurden. „Verbindungen, die 1 einen Staat als Ehe angesehen werden, werden
1 andern als FEhebruch erklärt un: umgekehrt.“ 41

Hobbes selbst WAar sıch der Unpopularität dieser Gedanken bewußt. „Den
meisten Menschen“, schrieb 1n De CLUE, „erscheint diese höchste Staatsgewalt und
diese absolute acht hart,; dafß Sie selbst die Ausdrücke dafür hassen“ 4 Er ver-
teidigte sıch aber MmMIiIt der Notwendigkeit absoluter Macht für jeden Staat; auch die
Republik und Demokratie, MIt dem Hınweis auf das größere bel der Anarchie 1m
Naturzustand un: nıcht 7uletzt miıt der immer wieder betonten Pflichtbindung des
Herrschers, die den möglıchen Mißbrauch der acht begrenze%3, Dabei nahm für
sıch eın überparteiliches Denken gegenüber den partikulären Gesichtspunkten seiner
Krıtiker, der „Geıistliıchen, Sektierer und Juristen“, WwW1€e Sie 1in der Vorrede VO  .

De CLUE NNT, 1n Anspruch: „Der Tadel aller dieser hat mich deshalb wenıg berührt,
denn sS1e sprechen LLUTL für ihre eigenen Interessen; vielmehr habe iıch die Knoten 1Ur

um schärfer angezogen.”
Kreıst De 2UE€C noch die Figur des Bürgers, trıtt der Staatsbegriff in voller

Deutlichkeit im Leviathan hervor. Die transpersonale Institution des „künstlichen
Menschen“ wırd erkennbar, losgelöst VON Begriffen des Rechts, der Bürgergemeinde,
Ja selbst der Frage nach dem Inhaber der staatlichen Gewalt. Hobbes schildert, —-

knüpfend alte organologische Bılder, WwW1e der Staat als Imıtatiıon der Natur Aaus

dem Kunstwillen des Menschen hervorgeht:

- Ebd. VI 15 Ebd VI
41 Ebd VI 16 Erstaunlich 1St, da{ß Hobbes 1n diesem Kapitel bereits dıie obligatorische Zivilehe

proklamiert, ZU) Entsetzen seiner anglikanischen Gegner: „Auch macht N die unerlaubten Vertrage cht
gültig, WENN eın Schwur der eın Sakrament damıt verbunden 1St, enn 6S ISt bereits dargelegt WOTr-

den, dafß dergleichen der Verbindlichkeit der Verträage nıchts hinzufügt.“
49 De Cive VI L/ Ühnlich Levjathan „Man Mag 1er einwenden, dıe (lnterfanen befänden

sıch in einer cehr elenden Lage, da S1EC den Begierden und anderen zügellosen Leidenschaften dessen der
derer AauUSZESETZT seıen, die eine unbegrenzte Macht 1n Händen halten Sıe bedenken nicht, daß der
Zustand der Menschen n1ıe hne die eine der die andere Unannehmlichkeit sein kann, und dafß die
größte, die 1n jeder Regierungsform dem olk gewöhnlich 7zustoßen A9, aum fühlbar ist, WenNnn INan

s1e Mi1t dem Elend und den schrecklichen Nöten vergleicht, die eın Bürgerkrieg der die Zügellosigkeit
herrenloser Menschen ohne Unterwerfung esetze un eine Zwangsgewalt, die Tre Hände
VO'  3 aub un! ache abhält, mit sich bringen“ (Übersetzung Walter Euchner),.

Anm. AAst

101



Hans Maier

1€ Natur das 1St die Kunst, mMi1t der Ott die Welt gemacht hat und lenkt) WIr!
durch die Kunst des Menschen w1e 1n vielen anderen Dıngen auch darın nach-
geahmt, da{fß s1e eın künstliches Tier herstellen kannn Denn da das Leben LUr eine Be-
WESUNS der Glieder 1st, die innerhalb eınes besonders wichtigen Teils beginnt
sollten WIr dann nıcht 9 alle Automaten (Maschinen, die sıch selbst durch Federn
un Räder bewegen, w1ie eıne Uhr) hätten eın künstliches Leben? Denn W as ISt das
Herz, WEn nıcht ine Feder, W as sind die Nerven, WEeNN nıcht viele Strange, un W ds

die Gelenke, wWenn nıcht viele Räder, die den ZanzCH KöOörper in Bewegung SETZECN,
wI1ie > VO Künstler beabsichtigt wurde? Die Kunst geht noch weıter, indem S1e auch
jenes vernünftige, hervorragendste Werk der Natur nachahmt, den Menschen. Denn
durch Kunst wırd jener große Leviathan veschaffen, SENANNT Gemeinwesen der Staat,
auf lateinisch C1V1tas, der nıchts anderes 1St als ein künstlicher Mensch, wenn auch VOon

größerer Gestalt un Stiärke als der natürliche, dessen Schutz und Verteidigung
wurde. Die Ouveränıtät stellt darin eiıne künstliche Seele dar, die dem Sanzch

Körper Leben un Bewegung x1bt, die Beamten un: anderen Bediensteten der Jurıis-
dıktion un Exekutive künstliche Gelenke, Belohnung und Strafe, die mi1t dem 1tz der
Souveränıtät verknüpft sınd un: durch die jedes Gelenk und Glied An Verrichtung
seines Dienstes veranla{ßrt wird, sınd die Nerven, die 1ın dem natürlichen Körper die
gleiche Aufgabe erfüllen. Wohlstand und Reichtum aller einzelnen Glieder tellen die
Stärke dar, salus populi (die Sıcherheit des Volkes) seine Aufgabe; die Ratgeber, die
iıhm alle Dınge vortragen, die unbedingt wissen mudßß, siınd das Gedächtnis, Billigkeit
un esetze künstliche Vernunft un: künstlicher Wille; Eintracht 1St Gesundheıit, Auf-
ruhr Krankheıt und Bürgerkrieg Tod Endlich ber gleichen die Verträge un Über-
einkommen, durch welche die Teile dieses politischen KöÖörpers ZUEerSst geschaffen,
sSaAmMMENSECSETZL un: vereıint wurden, jenem ‚Fıat‘ der ‚Laßt uns Menschen machen‘, das
Gott beı der Schöpfung aussprach.“

Wıe oft 1ın seinen Werken greift Hobbes j1er einem biblischen Bıld, sich SE1-
1Cer bıbelfesten, Ja bibelwütigen eıit verständlich machen. Der Leviathan 1st. ein
Seeungeheuer, das 1mM Buch Hiıob, Kap 41 erwähnt wird; hier finden sıch auch die
Stellen, aut die Hobbes anspielt: S xibt nıchts aut Erden, W 4as iıhm vergleichbar waäre.
Er 1St geschaften, nıchts fürchten; sieht alles ohe sıch und 1St König der
Kınder des Stolzes.“ ber die biblischen Ausdrücke verhüllen den Gedanken des
Hobbes mehr, als sie ıh: entschleiern. Warum x1ibt der Autor seinem Staat, der doch
DOSItLV gesehen und als Hıilte für den Menschen gefeiert wırd, das abschreckende
Symbol des Leviathan auf den Weg? Handelt sich Ironıie, eınen 1n arocker
Manıer verkleideten Generalvorbehalt? Das 1St bıs heute ıne Streitfrage der Inter-

preten geblieben®5, Klarer 1St eın anderes Schlüsselwort des zitierten Textes. Es heißt
artıfıcial künstlich. Wır erinnern Uuns, daß Hobbes die Welt des Menschen 1n ihren
mechanıschen Antrieben, ıhren berechenbaren Gesetzlichkeiten erfassen 3111 Der Levıa-
than 1St nıchts anderes als das letzte und EXILTrEeME Ergebnis dieser methodischen Be-
mühung einer Bemühung, die ausgıng VO  e der mechanıistıischen Umdeutung der
Aftektenlehre 1n eiınen Triebmechanısmus, die weiterschritt ZUr Reduktion des anımal

Leviathan, Einleitung (übers. VO' Euchner).
Vgl die rwäagungen beı arl Schmitt, Die vollendete Reformation: Der Staat (1965) (53

102



Thomas Hobbes uN: der oderne Staat

homo auf den Grundantrieb der Furcht, die 3ann die Herrschaft als rationales Ergeb-
115 eines Vertrags konstruierte, schließlich den poliıtischen Zusammenhang VO  w}

Regierenden und Regierten, den Staat 1 SaNnzZeCN iM Bild des Leviathan als künstlichen
Mechanısmus darzustellen. Dem entspricht das der ersten Auflage vorangestellte Tıtel-
kupfer: hinter Bergen und einer Stadt taucht der Herrschers M1t Krone und Insıgnien
auf: der riesige künstliche Mensch ist, WEn INa  - näher zusieht, Aaus lauter kleinen
Menschlein zusammengesetzt — Abbild der Tatsache, daß jeder miıt sich celbst 1n Hobbes’
leviathaniıschem Staat einen Vertrag schließt, der Wille aller MIt dem Wıillen des
Herrschers übereinstimmt.

Aber noch eın anderes Element z1bt den Büchern VO  - Leviathan seine Prägung: die
staatliche Kirchenpolitik46, Der Leviathan handelt Ja nıcht 1Ur VO weltlichen, SOTM1-

dern auch VO kirchlichen Staat, und der entsprechende Traktat nımmt fast die Häilfte
des Werkes e1in. Hıer siınd die Hobbesschen Thesen einahe noch revolutionärer als ım
weltlichen Bereich. Der Leviathan zieht nıcht 1Ur die außerste Konsequenz AUS der
Freisetzung der Staatsgewalt VO Recht, vernichtet auch kühn wen1gstens 1n der
Theorie die Selbständigkeit der Kırche Hobbes ßr die menschliche Gesellschaft
ausschliefßlich die chse der politischen Repräsentation kreisen: kennt keinen
Priımat, noch nıcht einmal iıne Autonomıie des Spirituellen. uch dies 1St auf dem Bild
1m Tıtel ausgedrückt: der gekrönte Herrscher, der die Allmacht des Staates über die
Menschen symbolisiert, hält in seinen Händen nıcht LLUTL das Schwert, sondern auch
den Krummstab.

Wiederum ISt dies VO: Ansatz der Hobiaesschen Staatslehre her konsequent. Ist der
Mensch wirklich 1Ur eın Bündel VO  w Trieben, erschöpft sıch se1ın Lebensziel 1in der
Selbsterhaltung, nımmt aut der Flucht VOrLr dem Nebenmenschen (der ebenso eın
reißender Wolt 1St W 1e selbst) allen Schutz, auch den bloßer Autorität ohne Wahr-
heitsanspruch, dankbar ENTISECSECNH, dann gehen ın der Tat alle Zwecke dieses Wesens
1n seiner polıtischen Organısatıon auf, dann reduziert siıch alles soz1ale Leben auf ine
Dialektik VO  3 Schutz un Gehorsam. Mıt schärfsten Ausdrücken hat deshalb Hobbes
die Existenzberechtigung einer anderen als polıtıschen Repräsentatıion des Menschen
abgelehnt. Seine „vornehmste Antipathie“ (Leopold VO  } Ranke) in dieser Hınsıcht
galt der katholischen Kiırche47. ber seine politische Tendenz geht jede Form
Von Kiırche, die öftentliche Geltung für sıch 1n Anspruch nımmt. Was Hobbes will, 1St
die Eın- un Unterordnung der Kırche, ıhre Einschmelzung in den Staat. Er versucht
die christliche Scheidung der Gewalten, des Geıistlichen und des VWeltlichen, @R:  ber-
winden, den Weg zurückzugehen ZUrFr. antıken Ungeschiedenheit VO  e} ult und Politik,

46 Sıe 1St schon 1n De CLIve MI1t einem ganzen Schlußabschnitt 1e€ Religion“ vertreten; zentrales
Thema wırd S1C jedoch ErSt im Levijathan.

47 Leviathan COA K AL mi1t der Quintessenz: „Und betrachtet INa  } den Ursprung dieses großen
kirchlichen Herrschaftsgebietes, wırd [Na  3 leicht bemerken, daß das Papsttum nıchts anderes 1St als
der Geist des verstorbenen römischen Reiches, der gekrönt aut dessen rab hockt. Denn tauchte das
Papsttum plötzlich AauS den Ruien dieser heidnischen Macht aut.“

103



Hans Maıer
die „beiden Köpfe des Adlers“ WI1e Rousseau hellsichtie erkannt hat48 wieder In
einer bonne politie zusammenzufügen. Und der christliche Staat, dessen Bild die etzten
Kapıtel des Leviathan entwerfen, 1St 1n Wahrheit eın antiıkes Gemeinwesen MIt einer
Polisreligion, deren außere Formen der christlichen Tradıition entlehnt sind.

111

Dıiıe Nachwirkungen

Um Hobbes wurde nach seinem 'Tod rasch still Seine Werke wurden verurteıilt,
se1n Andenken 1n Acht un: ann tan. Als Feind der Kirche un: der Gesellschaft
wurde einem Schreckgespenst der folgenden Generatıionen. Politisch beseitigte
die glorious revolution aum zehn Jahre nach seiınem 'Tod die Voraussetzungen
für ine modern-staatliche Entwicklung in England nach Art des kontinentalen Ab-
solutismus; und 1n der Geschichte des politischen Denkens jef John Locke, eın typischer
FEklektiker und wen1g origineller Geıist, dem unenglisch radıkalen äalteren Denker
den Rang ab Stärker die Nachwirkungen der Hobbesschen Lehren autf dem
Kontinent weniıger 1n Frankreich, der fortschreitende Absolutismus un: die
Gegenreaktionen, die provozierte, bald über Hobbes’ Fragestellungen hinausführ-
ten, mehr in den Niederlanden, 1n Italien und 1m alten eich 1er lebte iınsbesondere
die Hobbessche Naturrechtslehre 1n den Werken VO  w Pufendorf, Leibniz un: Thoma-
S1445 weiıter. In der französischen Aufklärung beginnt siıch dann, VO  3 der Kirchen-
kritik her, Interesse tür das Werk des Hobbes ICSCN. Diderots Artikel .  ber
die Staatslehre des Hobbes 1n der Enzyklopädie tragt alle Züge freudigen Wieder-
erkennens eines als verwandt empfundenen Geıistes. Die Geschichte der wissenschaft-
lıchen Wiederentdeckung des Hobbes aber beginnt erst 1mM Jahrhundert, un!
annähernd gleichzeitig in England, Deutschland und Frankreich49.

Hobbhes 1St iıcht (oder doch NUur 1n eingeschränktem Sınn un in Konkurrenz mit
anderen) der Denker des modernen Absolutismus oder Sal Totalitarismus. ber 1St
1n eiınem zugespitzten Sınn der Denker des modernen Staates. Er WAar der 9 der
diesen Staat als allumfassenden Regulator des soz1alen Lebens aufgefaßt un: 1in der
dichterischen Vısıon des Leviathan dargestellt hat. Er sah ihn, WwW1e spater Hegel, als

Contrat socılal, I OO  OO (De 1a religion civile). Vgl. ZuUr Interpretation dieser Stelle Hans Maıer,
Revolution Uun! Kirche (Freiburg ‘1965) 134

Sıe eın miıt  S, der Herausgabe der gesammelten Werke durch William Molesworth
der ZU! Kreıis der philosophischen Radıkalen Bentham un James Mill gehörte. In Frankreich hat
Comte, der Hobbes auf seinen kularisierten Heiligenkalender SCUZTE; maßgeblich ZUr enalssance seiner
Ideen beigetragen. In Deutschland kommt Ferdinand TLoennı1es eine ähnliche Stellung Eıne gZutic
UÜbersicht ber die LEUETE Entwicklung der Hobbes-Forschung bei Irıng Fetscher in der Einleitung ZUr

deutschen Ausgabe des Leviathan (Neuwied-Berlin TOZSEOEN.:

104



Thomas Hobbes und der oderne Staat

transpersonales Wesen, jense1ts der in Kleinheit versinkenden individualistischen Na

zungech des COMMON Man , als „sterblichen (Sott“ über der kreatürlichen Niedrigkeit;
zugleich aber auch als künstlichen Menschen, den die realen Menschen haben,

sich selbst VOTL ıhren Leidenschaften 1in Sicherheit bringen; als mechanısch-unpar-
teilichen Ordner und Regler, ohne den das soziale Zusammenleben der Fülle der
vegensätzlichen Auffassungen scheitern und 1n blindem Lebensdrang ersticken müßte.
icht AUS seiner Wahrheitsfülle und Gerechtigkeit ebt dieser deus mortalis, sondern
allein Aaus seinem ebenso unerschütterlichen W1€e inhaltslosen Vorhandenseın: dieses
legitimiert ıhn:; autf faktische acht gründet siıch (zesetz und Ordnung: „Auctorıtas
non merıtas facıt legem.“ Hobbes’ Staatslehre W ar nıcht gebunden monarchische
oder demokratische Führer oder Institutionen: S1e lag w1e ein technisches Utensil für
jeden bereıit, der sich ihrer bedienen wollte. Darın, und nıcht 1n eiınem materiellen
„Absolutismus“ oder „ Totalıtarısmus“, lıegt die tiefe Problematik se1nes Werkes: die
altere ethische Lehre der Politik bricht 1er 1n den Dualismus des DFLVat- gewordenen
Individuums MIiIt seinem Sekuritätsbedürfnis und die VO' Menschen gelöste Techni17zi-
tat des Staatsapparates auseinanderö®1,

Hobbes’ Lehre und Leben kann 8808  5 LLUTL verstehen autf dem Hintergrund der kon-
fessionellen Bürgerkriege seiner eıit Wır können u11l heute kaum mehr vorstellen,
MIt welcher Leidenschaft und tast relig1ösen Inbrunst jenes Zeitalter nach dem Staat
gerufen hat. Man hatte die Zzerstörerische Wirkung des Streıits der Religionen und
Kontessionen 1in blutigen Kriegen, Foltern und Greueln bıs Zr Neige ausgekostet:
AUS dem Kampf die Wahrheıit W ar ıne selbstmörderische asere1 geworden, die
das menschliche Daseın selbst bedrohte. Was lag näher als den Staat herbeizusehnen
als den großen Zwangsschlichter der aufrührerischen Religionsparteien und ıhm alles

übertragen, W 4s bıs dahın Gegenstand des relig1ösen und philosophischen Denkens
SCWESCH WAal: die rage nach Gut und Böse, die orm der Verehrung Gottes, die Be-
ziehungen den Menschen un Zu Stdat. das Verhältnis VO  3 welrtlicher und
relig1öser Gewalt. Selbst das christliche Denken hat VOTr dieser Problematik resigniert.
FEınem Pascal 1St die Gehorsamspflicht des Christen gegenüber der reinen und Osen
acht des Staates ebenso heilig w1e dem englischen Denker®2. Freıilich, Ss1ie erwächst bei
ihm AUS der Leidensverpflichtung des Christen 1n der Welt, dxe das Recht durch die
Sünde verdunkelt, während Hobbes diese Dimension nıcht mehr kennt, sondern
hierin ein Vorläuter des modernen Liberalismus® den Staat 1n empirischem Wahr-
heitsverzicht autf der unferen Ebene der Interessenkonkurrenz, der orge für das Heu-

tige und Nützliche, ansıedelt.

50 Levi:athan Ar
al Leo Strauss, Hobbes’ politische Philosophie (Neuwied-Berlin 126
A  U Den Zusammenhang der Pascalschen Rechtstheorie MI1t der des Hobbes hat Erich Auerbach EeNLT-

wickelt: ber Pascals politische Theorie, 1n: Vıer Untersuchungen ZUr Geschichte der französischen Bıl-
dung (Bern (72

5 Strauss, Hobbes 181

Stimmen 181, 105



Hans Maıer

Vieltach hat iINan A2us dem Werk mıiıt seinen düsteren und bitteren Zügen auf die
Person zurückgeschlossen und Hobbes Misanthropie, Mißtrauen un: Bosheit angedich-
tetr. Davon ann keine ede se1n. Schon sein großer Freundeskreıs, ın dem aum eın
Verhältnis durch Jahrzehnte hindurch siıch trübte, spricht ıne derartige Ver-
mutung®*, Vielmehr sprechen die Freunde durchweg VO  ; seiner Heiterkeit und GelÖöst-
heit; seiner Frische und AÄAnmut, seiınem Wıtz. Er WAar eın Mann VO  } klassischer Bildung
un! verkehrte, WwI1e Montaıigne, mi1t den Alten w 1e mi1t seinen Zeıitgenossen. ber WI1e
1mM Werk des Ihukydides, den über alles liebte, der Schrecken einer revolutionären
Wende in Satzen VO'  e AaTMmMOoTINe Kühle festgehalten ist; bewahren die
un: festen Perioden des Hobbes das Entsetzen eıner 1n Auflösung befindlichen relig1ö-
SChMh und politischen Ordnung Ühnlich wI1e 1n der geschlossenen Muschel die Bewegung
des Ozeans zıttert un: dröhnt.

Toennies, Hobbes 56

106


