Hans Maier

Thomas Hobbes und der moderne Staat

In Thomas Hobbes hat sich der moderne Staatsgedanke erstmals in seiner ganzen
Schirfe ausgeprigt — viel stirker und konsequenter als bei noch halb-mittelalterlichen
Autoren wie Machiavelli, Bodin und Pufendorf. In seinem Werk spiegelt sich, hochst
eindrucksvoll, der Weg der Staatsidee von einer noch am Rande stehenden, angefoch-
tenen und abgelehnten Theorie zu einem beherrschenden, ja alleinherrschenden Thema
der politischen Literaten. Fiir den heutigen Betrachter ist es faszinierend, den Aufstieg
dieser Idee bei Hobbes zu verfolgen — doppelt faszinierend, weil das, was damals als
kithne Ausfahrt begann, heute in eine Phase der Stagnation, des Zweifels und der An-
fechtung getreten ist. Gilt doch der moderne Staat — ja der Staat schlechthin — heute
fiir viele als eine ,,im Abstieg begriffene Kategorie“ (J. H. Kaiser). Hobbes, seines Ver-
kiinders, Gestalt und Grifle ist damit im Begriff, historisch zu werden.

Das Leben

Das Leben des Thomas Hobbes of Malmesbury! erstreckt sich tiber 91 Jahre, von
1588, dem Jahr des Armada-Angriffs auf England, bis 1679. Die Mutter, so berichtet
er selbst, sei vorzeitig mit dem Knaben niedergekommen, erschreckt iiber die Ge-
riichte, die von der Anfahrt der ungeheuren spanischen Flotte erzihlten. ,,Und eine
solche Furcht empfing da meine Mutter, dafl sie zwei Kinder gebar, mich und die
Furcht.“2 Mit seinen Jugendjahren reicht Hobbes noch in das Elisabethanische Zeit-
alter hinein: die Konigin stirbt, als er ungefdhr 15 Jahre alt ist. Die Geburtsdaten
Bacons und Shakespeares liegen ungefihr ein Vierteljahrhundert vor dem des Hobbes;
Entfaltung und Reife beider fillt noch in seine Mannesjahre. Das lange Leben des
Hobbes umschliefit die kiirzeren Lebensjahre seiner philosophischen Zeitgenossen
Descartes und Pascal; Newton und Leibniz, 1643 und 1646 geboren, haben noch in
seiner Lebenszeit ihre ersten grofen Werke verffentlicht. Unter denen, die Hobbes

1 Die Werke sind — im allgemeinen ohne Seitenangaben, jedoch nach der von Hobbes gegebenen
Kapitel- und Abschnittsgliederung — ziciert nach der Gesamtausgabe von William Molesworth (London
1839-1845),

2 T. Hobbes Malmesburiensis Vita, Opera Latina (= OL) I, LXXXV sqq. (LXXXVI).

88



Thomas Hobbes und der moderne Staat

kannten und schitzten, finden wir die franzosischen Naturforscher Mersenne und
Gassendi, den englischen Staatsmann und Grotius-Gegner Jobn Selden und Samuel
Pufendorfs. Viel gréfer aber als die Zahl der Bewunderer war die Zahl derer, die
gegen Hobbes schrieben: iiber dreifig Werke werden in dem Vitae Hobbianae Aucta-
rium, einer Erginzung zur Vita des Hobbes genannt, jene Autoren nicht eingeschlos-
sen, die in ihren Werken gegen ihn polemisierten?.

Hobbes, der zweite Sohn eines Predigers, lernte mit vier Jahren lesen, schreiben
und rechnen; mit sechs begann er Latein und Griechisch zu lernen. Nach der Weiter-
bildung in einer privaten Schule bezog er, etwa 15jihrig, die Universitdt in Oxford,
lebte fiinf Jahre als Scholar und wurde in puritanischem Geist erzogen. 1607 legte er
die Priifung als Baccalaureus artium ab und erlangte damit das Recht, iiber jedes
Buch der Logik Vorlesungen zu halten, was er, kaum 20jihrig, auch mit Erfolg tat.
Nach dem Abschlu} seiner Studien wurde er Hauslehrer des zum Herzog geadelten
Barons Cavendish of Hardwicke. Der Herzogssohn und der junge Hobbes wurden
Freunde; gemeinsam gingen sie auf die grand tour, die europiische Reise, die damals
die Adelserziehung abschloff, und verbrachten fast drei Jahre in Frankreich und Ita-
lien. Nach der Heimkehr blieb Hobbes als Privatsekretir in den Diensten der Familie,
die ihm reichlich Zeit zu Forschungen lie}. Womit er sich in seinen Lehr- und Wander-
jahren im einzelnen beschiftigt hat, wissen wir nur in Andeutungen; einige Zeilen
seiner Autobiographie sprechen von Schwierigkeiten, die er mit der alten Logik und
Physik hatte, die ihm doch spiter nie mehr aus dem Kopf gegangen sei. Sicher ist, dafl
er sich schon in dieser Zeit von der iiberlieferten Philosophie abwandte und sich in die
antiken Dichter und vor allem die Historiker zu vertiefen begann: im Umgang mit
ihnen erwarb er sich eine reiche und prizise Sprachkunst, der es, wie er sagt, nie um
grofle Worte, sondern um den angemessenen und kraftvollen Ausdruck des Gedan-
kens zu tun war. Kronung der Arbeit dieser Jahre war eine Ubersetzung des Thukydi-
des, die noch heute in der englischen Literatur einen geachteten Platz einnimmts.
Gleichzeitig nahm Hobbes durch seine Verbindung mit einer der ersten Familien des
Landes an den politischen Geschicken Englands teil; er schlof Bekanntschaft mit fiih-
renden Personlichkeiten seiner Zeit, darunter dem fritheren Lordkanzler Baco won
Verulam, von dem er einige Schriften ins Lateinische {ibersetzte®.

Die ersten vierzig Lebensjahre von Thomas Hobbes unterscheiden sich kaum von
der Biographie cines begabten jungen Mannes seiner Zeit, Aus biirgerlichem Hause
stammend, in Oxford in der scholastischen Gelehrsamkeit der Zeit geiibt, durch Be-
ziechungen zu einer adeligen Familie in Verbindung mit den fithrenden Gesellschafts-
schichten des Landes gebracht, Welterfahrung sammelnd auf Reisen mit einem herzog-
lichen Freund — das ist der fast typische Lebensgang, wie ihn wohl noch viele biirger-

3 Vitae Hobbianae Auctarium, Amicorum Elenchus (OL LXII sqq.).

4 OL LXIX sqq.

5 The English Works (= EW), vol. VIII, IX.

8 Hierzu Ferdinand Toennies, Hobbes. Leben und Lehre (Stuttgart 1896) 7 £.

7 Stimmen 181, 2 89



Hans Maier

liche Gelehrte vor und nach Hobbes aufzuweisen hatten. In den mittleren Lebens-
jahren, von 1628 bis 1660, also bis zum Ende der Cromwellschen Republik, dndert sich
das plotzlich. Hobbes’ Lebensschicksal gerit in eine dramatische und gefihrliche Be-
wegung. Er wird verstrickt in die politischen Revolutionen seiner Zeit, nimmt Stel-
lung, mufl aus England flichen, kehrt zuriick, versshnt sich mit dem Protektorat,
dann mit dem restaurierten K8nigtum; zugleich aber findet er in diesen Jahren das
grofie wissenschaftliche Thema seines Lebens: Moral und Politik, das Verhilenis von
Staat und geistlicher Gewalt, das Handeln des Staatsmannes und die GesetzmiRig-
keiten des dffentlichen Lebens — das alles will er untersuchen und auf seine Griinde
zuriickfihren, more geometrico darstellen und demonstrieren; unter stetiger Be-
drohung, oft verfolgt, nie in gesicherter Ruhe, arbeitet er an diesem Plan.

Einen entscheidenden Einflufl hat dabei das Studium des Thukydides auf ihn aus-
geiibt. Es fithrte ithn zu den Schriften der Moralisten und Politiker hin, vor allem zu
Aristoteles und Cicero, aber auch zu den mirttelalterlichen Autoren. Der Eindrudk,
den diese Schriften auf ihn machten, war freilich negativ: sie schienen ihm, verglichen
mit den Historikern, allzu allgemein, erfahrungsfern, moralisierend; auflerdem wi-
dersprachen sie einander. Es kann sein, daR Hobbes’ kritische Stellungnahme beein-
fluft wurde von seiner ersten Beriihrung mit dem naturwissenschaftlichen Empirismus
der Zeit. Eine Bemerkung in seiner Vita deutet das an. Hobbes erzihlt, wie in einer
Gesellschaft von Gelehrten gleichsam spdttisch (quasi per contemptum) die Frage
aufgeworfen wurde, was eigentlich Wahrnehmung sei. Niemand wufite Antwort zu
geben, und Hobbes wunderte sich, dal Menschen, die als Philosophen hochmiitig auf
andere herabsahen, nicht wufiten, was ihre eigenen fiinf Sinne seien.

Seither dachte er oft tiber die Ursache der Wahrnehmung nach und kam von ungefihr
auf den Gedanken: wenn die kérperlichen Dinge und ihre Teile alle in Ruhe wiren,
oder immer durch Zhnliche Bewegungen bewegt wiirden, so miisse aller Unterschied der
Dinge und folglich alle Wahrnehmung aufgehoben werden; darum miisse die Ursache
aller Dinge in Verschiedenheit der Bewegungen gesucht werden. Und dies wurde sein
erster Grundsatz; dann erst wurde er, um die Verschiedenheiten und Verhiltnisse der
Bewegungen zu erkennen, auf die Geometrie hingefiihrt?.

Zu betonen ist, dafl Hobbes sich nicht fiir den Gegenstand der Mathematik oder
Geometrie interessierte, sondern fiir die Methode. Warum, so fragt er in den Elements
of Law, kommt das logische Denken auf dem Gebiet der Naturwissenschaft zu so be-
deutenden Ergebnissen? Seine Antwort lautet: weil es nicht mit Menschen und mensch-
lichen Interessen zu tun hat. Untersucht man statt Linien und Figuren lebende Men-
schen und ithre Handlungen, so dndert sich alles, die Leidenschaften kommen ins Spiel,
das reine Denken wird getriibt. Man muf} also eine Methode anwenden, gegen welche
Leidenschaften und Affekte nichts vermdgen. Das ist die mathematische Methode. Es

7 Vita; OL I, XX sq.; Toennies 13 f.

90



Thomas Hobbes und der moderne Staat

gilt an Ethik, Politik und Naturrecht wie an mathematische Probleme heranzugehen;
dann werden die Widerspriiche, die in den traditionellen Lehren alles verdunkeln,
verschwinden, und die Wissenschaft wird sich dieses Bezirks bald ebenso erfolgreich
bemiichtigt haben, wie sich Geometrie und Mathematik des Raumes und der Bewegung
beméchtigt habens.

Wieweit dieses Programm, das in der Geschichte der Ethik und Politik ebenso revo-
lutionierend wirken sollte wie das Vorgehen Descartes’ in der theoretischen Philoso-
phie, im einzelnen von den naturwissenschaftlichen Erfahrungen und Entdeckungen
der Zeit beeinflufft wurde, ist eine bis heute nicht v6llig befriedigend geklarte Frage®.
Sicher ist, dafl Hobbes seit seinem ersten Pariser Aufenthalt in enger Fithlung mit
naturwissenschaftlichen Denkern seiner Zeit, mit Mersenne, Gassendi, Descartes und
anderen gestanden ist. Eine nicht ganz sichere Uberlieferung will wissen, dafl er den
Gedanken, die Ethik und Politik more geometrico zu behandeln, von Galilei empfan-
gen habel?, In der Tat ist der mathematische Teil seiner Staatslehre ein Versuch, gali-
leische Methoden des Messens und der geometrischen Demonstration auf das politische
Leben anzuwenden: die naturwissenschaftliche Empirie wird zum methodischen Maf3-
stab fiir die Erkenntnis der Menschenwelt. Aber neben dem naturwissenschaftlichen
Systematisierungswillen steht bei Hobbes ein empfindliches Sensorium fiir Zeitereig-
nisse und eine reiche politische Erfahrung. Hat er doch, in stindigem Umgang mit
Politikern, Diplomaten, Wissenschaftlern lebend, reisend, schreibend, lesend, Erlebnisse
verarbeitend, in England wie in Frankreich die entscheidende revolutionire Periode
miterlebt, die zur Uberwindung des mittelalterlich-feudalen Staatsgedankens fiihrte:
in England die Herrschaft der Stuartkénige und Cromwells; in Frankreich die Zeit
Richelieus und Mazarins und die ersten Jahre Ludwigs XIV.

Kehren wir zu seinem Leben zuriick. Hobbes’ Eintreten fiir die Souverdnitit des
Konigs im Kurzen Parlament von 1640 zwang ihn zur Flucht nach Paris, als das
Lange Parlament Miene machte, gegen diejenigen vorzugehen, die die Rechte des
Kénigs verteidigt hatten!t. Im Exil in Paris lebte er elf Jahre, im groflen und ganzen
frei von materiellen Sorgen und in einer Stadt, die damals den Mittelpunkt der
Kiinste und Wissenschaften bildete, aber nie v&llig frei von politischer Bedrohung.

8 The Elements of Law, Natural and Politic, ed. F. Toennies (London 1889, 2Edinburgh 1928)
Ep. ded.

9 Frithjof Brandt, Thomas Hobbes’ mechanical conception of nature (London 1928); Raymond Polin,
Politique et philosophie chez Thomas Hobbes (Paris 1953) 55 ff.; vgl. auch Ernst Cassirer, Die Philoso-
phie der Aufklirung (Tiibingen 1932) 339.

10 Sicher ist, dal Hobbes Galilei auf seiner Italienreise besucht hat; siehe Toennies 17.

11 Dies hatte Hobbes mit seinen — erstmals von Toennies edierten — ,Elements of Law® (siche Anm. 8)
getan. Sein eigener Bericht dariiber: Consideration upon the reputation ... of Thomas Hobbes; EW IV,
413 ff. (414 £.); eine Parallelstelle des — gleichfalls von Toennies edierten — ,Behemoth® (London 1889,
S.36) bemerkt mit Bitterkeit, dafl der Konig seine Verteidiger nicht beschiitzte. ,Hobbes meinte ohne
Zweifel schon damals, die Konsequenz aus seiner spiter mit Nachdruds vertretenen Maxime zu zichen,
daB im Augenblicke, wo die persénliche Sicherheit aufhire, jedes Band der Verpflichtung geldst sei®
(Toennies, Hobbes, 23).

€8 91



Hans Maier

1642 verdffentlichte er in winziger Auflage seine Schrift De cive, die ihm sogleich
europiische Berithmtheit eintrug. Es verfolgte von Paris aus aufmerksam die Zu-
spitzung der englischen Verhiltnisse und den Ausbruch des Biirgerkriegs: den Auf-
stieg Cromwells und das Hervortreten des demokratischen Puritanismus als der be-
wegenden Kraft der Revolution hat er frith in seiner Bedeutung erkannt. Schon 1645,
als der Prinz von Wales an seinem improvisierten Hof in Saint Germain die treu-
gebliebenen Royalisten um sich sammelte, war Hobbes iiberzeugt, dafl die Sache des
Parlaments siegen werde. Er hat sich deshalb — obwohl er voriibergehend Erzieher
des Prinzen wurde!? — nie fest an die konigliche Familie gebunden!®. Der Prozef)
gegen Konig Karl I. und seine Hinrichtung 1649 bildeten den entscheidenden Anstof}
fiir Hobbes, die Riickkehr nach England vorzubereiten. Mit diesem Gedanken schrieb
er den Leviathan, die grofle Kritik der Kirche und der theokratischen Rechts- und
Staatslehre, in englischer Sprache fiir englische Leser (1651). Die darin enthaltenen
heftigen Angriffe auf die Geistlichkeit zerstérten das bisher noch gute Verhiltnis zum
englischen Hof in Paris. Hobbes wurde dadurch des Schutzes beraubt, den er als An-
hinger des Konigs im Exil bisher genossen hatte. Der Gefahr einer Anklage von seiten
der franzosischen Justiz, die vor allem von der Geistlichkeit betrieben wurde, konnte
er sich nur durch erneute Flucht entzichen. In einer mithsamen Reise mitten im Winter
1651/52 kehrte er in das vom Biirgerkrieg verwiistete England zuriidk.

Der letzte Lebensabschnitt des Hobbes in London von 1652 bis 1679 war ruhiger
als die Pariser Jahre; freilich lebte er jetzt auch abgekehrt von der Tagespolitik und
hielt Distanz von den politischen Gewalten. In seinen letzten Lebensjahren erlebte
Hobbes den Tod Cromwells, die Abdankung seines Sohnes, die Wiederherstellung des
Kénigtums und die Riickkehr des Stuartkonigs aus dem Exil. Als Karl II. 1660 feier-
lich in London einzog, sah er, wie berichtet wird, seinen ehemaligen Geometrielehrer
an einem Tor stehen; der Kénig nahm den Hut ab, lie den Greis herankommen und
bot ihm die Hand zum Kuf3!4. Hobbes hat von der restaurierten Monarchie manche
Zeichen der Anerkennung bekommen, viele beriefen sich jetzt auf seine Lehren, die
monarchistisch umgedeutet wurden; nur der erbitterte Widerstand der Geistlichkeit
verstummte bis zu seinem Lebensende nie. Am 4. Dezember 1679 starb Hobbes; seine
Gonner errichteten ihm ein Grab, auf dessen Gedenkstein die Worte stehen: , Vir
probus et fama eruditionis domi forisque bene cognitus. — Ein rechtschaffener Mann,
und durch gelehrten Ruhm daheim und in der Fremde wohlbekannt.“ 15 In der 6ffent-
lichen Meinung wurde Hobbes sehr bald das, was er zwei Jahrhunderte bleiben sollte:

12 Freilich nur in Mathematik und Geometrie, wie er gegeniiber Freunden hervorhob; er weigerte sich
auch, auf den Titel von ,De cive® drudsen zu lassen ,Lehrer des Prinzen von Wales®,

13 Hobbes trat fiir die Stirkung des Staates und seiner Staatsrison ein, nicht fiir den Kénig ~ oder
doch nur insofern fiir den Konig, als dieser in den damaligen Verhiltnissen der natiirliche Sitz der
Staatssouverdnitit war; vgl. die Vorrede zur zweiten Auflage von ,De cive® (1646).

14 Vitae Hobbianae Auctarium, OL I, XXXIX.

15 Toennies 65.

92



Thomas Hobbes und der moderne Staat

der Theoretiker der absoluten Monarchie und der Vater des Atheismus in England.
Seine Werke waren schon zu Lebzeiten auf den Index der romischen Kirche gesetzt
worden; drei Jahre nach seinem Tod erliefl die Universitit Oxford ein Dekret, in
dem die Hobbessche Lehre von der Volkssouverinitit und die Lehre von der Selbst-
erhaltung als dem fundamentalen Gesetz der Natur verworfen wurde. ,De cive® und
der ,Leviathan® wurden in feierlicher Zeremonie verbrannt, und die Studenten tanz-
ten um den Scheiterhaufen.

10
Das Werk

Die politischen Schriften des Hobbes fiillen den ganzen Horizont seines philosophi-
schen Denkens aus: wiren sie verloren, so wiifiten wir kaum etwas von ihm; denn
seine physikalischen Schriften, seine Optik und Mechanik!® haben kaum selbstindigen
Wert. Daher sollen im folgenden nur die politischen Schriften behandelt werden, die
iibrigen lediglich insoweit, als sie zum Verstindnis der Hauptwerke nétig sind. Bei
einer Darstellung des Werkes treten vier Aspekte auf, denen hier in Kiirze nach-
gegangen werden soll: 1. Methode, 2. Anthropologische Grundlagen, 3. Rechtslehre,
4, Staatsbegriff.

Methode

Hobbes lebte in einer Epoche, in der Philosophie fast gleichbedeutend geworden
war mit Naturwissenschaft und in der nahezu alle theoretischen Bereiche des Denkens,
Logik, Physik, Metaphysik, von naturwissenschaftlich geschulten Denkern — Galilei,
Bacon, Descartes, Mersenne — neu behandelt, kritisch analysiert und umgestaltet wur-
den. Die Auflésung der scholastischen Astronomie, Physik und Physiologie und die
Neubegriindung der philosophischen Disziplinen durch mathematische Methoden,
Messung und empirische Demonstration war der philosophische Grundvorgang der
Zeit. Er war nicht gegen die Philosophie gerichtet. Man wollte diese vielmehr neu-
begriinden — wie man meinte auf tragfihigerem Fundament. Die groflen Naturwissen-
schaftler der Zeit hatten keineswegs das Gefiihl, in Opposition zum philosophischen
Denken zu stehen, sie fithlten sich durchaus als Philosophen, wie denn iiberhaupt der
moderne Gegensatz von Philosophie und empirischer Einzelwissenschaft hier noch
keineswegs vorausgesetzt werden darf!?,

18 Immerhin fiillen die naturwissenschaftlichen Schriften mehrere Binde der lateinischen Hobbes-
Ausgabe!
17 Cassirer, Philosophie der Aufklirung, 48 ff.

93



Hans Maier

Die neugefundene Methode des Messens, der mathematisch-geometrischen Demon-
stration, in der Sprache der Zeit des mos geometricus erwies sich als ein heuristisches
Prinzip von solcher Kraft und Tragfihigkeit, dafl der Gedanke nahelag, es auch auf
die Erkenntnis der Menschenwelt und damit auf die Gebiete der Ethik und Politik
anzuwenden. Das fiihrte bei Hobbes zunichst zu einer kritischen Aufldsung der tra-
ditionellen Erkenntnistheorie. In einer literarischen Fehde gegen Descartes’ ,, Dioptrik®
(1637) hat Hobbes fiir sich das Erstgeburtsrecht der neuen mechanistischen Erkenntnis-
theorie in Anspruch genommen!s. Diese ging davon aus, dafl das Sehen rein mecha-
nisch zu erkldren sei und nicht etwa so, daf sich beim Sehen ein Austausch materieller
Teilchen des Objekts und des Beobachters vollzieht, wie es die dltere scholastische und
antike species-Lehre wollte. Alle Substanzen, Krifte, inhdrenten Wirkungstendenzen
werden als Erklirungsprinzipien verbannt und durch Mathematik und Geometrie er-
setzt — ein Vorgang, an dem die Zeit nicht nur wissenschaftlichen Anteil nahm, son-
dern in dem sie geradezu einen #sthetischen Reiz entdeckte. Es stimmt zu diesem Bild,
wenn berichtet wird, wie Hobbes und seine Freunde in Paris in der Monchszelle Mer-
sennes zusammenhockten und die Winde statt mit Heiligenbildern mit Zirkeln und
Quadraten bemalten?,

Uber Descartes’ Wirkung auf Hobbes heifit es im ,Vitae Hobbianae Auctarium®:
»Aus allem, was er sich durch lange Lebenserfahrung und durch scharfes Nachdenken
erworben hatte, hatte sich in seinem Geist die Ansicht festgesetzt, dafl in der Natur
alles auf mechanische Weise geschehe und daf aus der einen, durch mannigfache Arten
und Mafle von Bewegung erzeugten Materie alle Erscheinungen der Dinge entsprin-
gen, sowohl in bezug auf die Empfindungen der lebenden Wesen als die Affektionen
der iibrigen Korper.“20 Das ist in der Tat ein Gedanke, der seine Prigung durch
Descartes verrit. Aber er fithrt zugleich iiber das cartesianische Denken hinaus: der
grundlegende Unterschied von natiirlicher Welt und BewufStseinswelt, res extensa
und res cogitans, wird bei Hobbes zugunsten einer prinzipiellen Naturwissenschaft-
lichkeit der Welterkenntnis (die im gleichen Atemzug zur einzig sicheren Methode
proklamiert wird) eingeebnet. Der Mensch wird von Hobbes — einem grofien Verein-
facher — als ,physisch® agierender und reagierender Mechanismus betrachtet in einer
Weise, die vom materialistischen ,homme machine® der Spitaufklirung nicht weit
entfernt ist. Nur so kann Hobbes sein Programm entwickeln und durchfithren, das
die Hauptwerke De corpore, De homine und De cive systematisch in drei Schritten
auseinanderlegen: die rechenhafte Erklirung und geometrische Zerlegung des viel-
deutig-unbestimmbaren Wesens Mensch.

18 Elements of Law, ed. Toennies, Appendix II.
19 Toennies, Hobbes, 24.
20 OL I, XXVIIL

94



Thomas Hobbes und der moderne Staat
Anthropologische Grundlagen

Geht man mit dem Willen zu mechanistischer Systematisierung an die Menschen-
welt heran, so scheint die Aufgabe zunichst hoffnungslos. Wie soll die Vielfalt indivi-
dueller Strebungen, Affekte, Leidenschaften und Titigkeiten, die uns hier begegnen,
,more geometrico® erfaflt werden kdnnen? Entzieht sich diese Fiille von Aktionen
und Passionen nicht von vornherein dem konstruktiven Zugriff des Systematikers?
Hobbes gelingt die gleichsam geometrische Abstraktion des Handelns der Menschen in
der Tat nur dadurch, daf er zwei einschneidende Reduktionen vornimmt: einmal die
Ausklammerung der Willensfreiheit des Menschen, zum anderen die generelle Riick-
fihrung aller seiner Handlungen auf den Grundantrieb der Furcht oder, positiv aus-
gedriickt, den Willen zur Selbsterhaltung.

Der Angriff auf die Willensfreiheit, der sich durch alle Schriften von Hobbes hin-
durchzieht, hat zwei Wurzeln, eine theologische und eine naturwissenschaftliche. Theo-
logisch ist es der Nominalismus in der Linie von Duns Scotus, Occam und der eng-
lischen philosophischen Tradition?!, durch den die Gottesmacht ins Absolute gesteigert
und der Mensch zum Spielball des gottlichen Willens gemacht wird. Naturwissenschaft-
liche Quelle ist ein Determinismus, der aus dem Verstindnis eines in sich zusammen-
hingenden, konsistenten, nicht zufilligen Universums flieft, das individuelle Willens-
regungen aus systemimmanenten Griinden ausschlieft.

Noch folgenreicher ist die Riickfithrung der Handlungsmotivationen auf bestimmte
einfachste Grundantriebe, durch die eine Konstruktion des Soziallebens nach Art der
Mechanik mdglich wird. Sie hat fiir den unkritischen Beobachter zunichst etwas Ver-
fithrerisches, da sie — wie in der Naturwissenschaft — eine Vielzahl von Vorgingen, die
fiir sich genommen disparat und unverstindlich bleiben, auf einen erkldrenden Nen-
ner zu bringen scheint. So wie, um ein modernes Beispiel zu gebrauchen, ein Fuflball-
spiel dem unverstindlich sein wird, der die zugrunde liegenden Regeln nicht kennt,
nach denen sich die Spieler bewegen, so fillt auch die Menschenwelt und ihre Aktionen
in bloBe Empirie auseinander, zufillig und theoretisch unerfalbar, wenn man nicht
den geometrischen Schliissel in Gestalt der Lehre von den Trieben und Affekten be-
sitzt. Besitzt man ihn, so erschliefit sich leicht in seiner Ordnung, was vorher ein Ge-
wirr gegeneinanderlaufender Stromungen zu sein schien. Kann man gar, wie Hobbes,
die Vielheit der Triebe auf den Grundantrieb zuriickfiithren, der allem zugrundeliegt,
dann sieht in der Tat die Menschenwelt so einfach aus wie die galileische Natur, in der
immanente Gesetze alle Erscheinungen zu berechenbaren Abldufen machen.

Damit wird freilich — Hobbes’ Kritiker haben nicht versiumt, darauf hinzuweisen —
das soziale Erkenntnisfeld ganz auf das irdische Leben eingeengt?2. Denn kein jenseits-
bezogener Antrieb, er sei denn schon im vorhinein aufklirerisch als Ddmonenfurcht

21 Hierzu Hans Welzel, Naturrecht und materiale Gerechtigkeit, Gottingen 31960, 112 f.
22 Vor allem Bischof Bramhall in seinen verschiedenen Schriften gegen Hobbes; siche OL LXIX sq.

95



Hans Maier

oder Himmelshoffnung entlarvt, gelangt in den Blick der Hobbesschen Enthiillungs-
psychologie. Der Mensch ist hier ein Wesen, das ausschliefilich Trieben seiner physi-
schen und psychischen Natur folgt, so wie das Tier seinem Instinkt und die Marionette
der Hand des Spielers. Und die Biihne, auf der dieses Spiel menschlicher Handlungen
und Passionen abrollt, hat kein Oben und Unten; sie ist ganz und gar irdisch, von
Geburt und Tod begrenzt.

In der Lehre von den Affekten und Leidenschaften zeigt sich Hobbes® psychologi-
sche Meisterschaft. Die Bewegungen der Seele, die sich als animalische Bewegung dem
Korper mitteilen, werden zunichst in anziehende und abstoflende eingeteilt: Liebe,
Begehren, Lust auf der einen, Schmerz, Abneigung, Furcht auf der anderen Seite. Die
Affekte beziehen sich aber auch auf Gegenwirtiges, Vergangenes, Zukiinftiges: einmal
als Wahrnehmung, dann als Erinnerung, endlich als Erwartung. Die allgemeinen Be-
wegungen der Seele, in der Dimension der Zeit differenziert, kristallisieren sich zu
besonderen Affekten: Ehre und Unehre; Stolz, Streben, Diinkel, Eitelkeit; Demut,
Scham, Mut, Hoffnung, Verzweiflung, Vertrauen — eine ganze Kette von Triebkrif-
ten, die das Menschenwesen lenken und dahin und dorthin treiben2?. Wenn Hobbes
den alten stoisch-christlichen Vergleich vom Leben als einem Wettrennen benutzt, so
erhilt dieses Bild bei ihm einen ganz anderen Sinn als bei Paulus (1 Kor 9, 24), da der
Mensch jetzt in ein radikales Diesseits verbannt ist. Er liuft nicht um einen unver-
ginglichen Kampfpreis, sondern findet im Grunde nur in der Bewegung an sich Be-
friedigung, ohne dafl ein letzter Zweck, ein summum bonum, ihn leitet:

Darin ist Ansetzen, Begierde,

Schlaffwerden, Sinneslust,

Die hinter einem sind betrachten, Stolz,

Die vor einem sind betrachten, Demut . . .

Einen andern stiirzen sehen, Neigung zum Lachen,

Einen iibertroffen sehen, dem man es nicht wiinschte, Mitleid,
Einen gewinnen sehen, dem man es nicht génnte, Entriistung . ..
Fortwihrend {ibertroffen werden, Elend,

Fortwihrend den, der vor einem ist, {ibertreffen, Gliick,

Und die Bahn verlassen ist sterben®.

Mit dieser Auffassung des Menschen trennt sich Hobbes nicht nur von der christlich-
theologischen, sondern auch von der antik-politischen Tradition. Diese hatte die Auf-
fassung begriindet, dafl der Mensch die Vollendung seiner Natur in der biirgerlichen
Gesellschaft finde. So wird fiir Aristoteles der Mensch erst in der Polis ganz er selbst:
auflerhalb des Politischen, auflerhalb der Gemeinschaft gibt es kein vollstindiges, son-
dern nur ein unvollstindiges Sein. Natiirlicher Zustand des Menschen ist thm daher

28 De homine XII, XIII; De cive, I; Leviathan, VI; die Grundziige sind schon entwidkelt in den
Elements of Law.
24 Elements of Law, ed. Toennies, 47 (hier in der Ubersetzung von Toennis, Hobbes, 181 f.).

96



Thomas Hobbes und der moderne Staat

nicht ein vorstaatliches Dasein, sondern das Leben in der Gesellschaft?s. Hobbes da-
gegen zieht einen scharfen Trennungsstrich zwischen dem biirgerlichen und dem natiir-
lichen Leben. Natiirlicher Zustand des Menschen ist fiir ihn ein Dasein der Sorge, der
Furcht, des Ausgeliefertseins, ein bellum omnium contra omnes®8. Und das biirgerliche
Leben konstituiert sich erst in der Uberwindung dieses Zustandes durch die kiinstliche
Konstrukrtion des Staates. Erst von Hobbes an gibt es in der politischen Theorie eine
ausgesprochene Lehre vom Naturzustand als dem Zustand, der der Staatsbildung vor-
ausgeht, im Gegensatz zum biirgerlichen Zustand??. Wie entscheidend diese Trennung
ist, ermif}t man an den Konsequenzen, die Hobbes aus ihr zieht.

Wenn die Tradition annahm, daff der Mensch die Vollendung seiner Natur in der
biirgerlichen Gesellschaft und durch sie erreichen konne, so ergab sich zugleich daraus,
dafl die biirgerliche Gesellschaft logisch den Vorrang vor dem Einzelmenschen — dem
Individuum im modernen Sinne — hatte. Der vollkommene, zur Verwirklichung seiner
Natur gelangte Mensch konnte nach dieser Anschauung nicht als isolierte Robinson-
natur gedacht werden: er existierte vielmehr in Gesellschaff. Die Menschlichkeit des
Menschen war keine vor-politische, vor-biirgerliche Qualitit, sondern eine biirgerliche.
Das heifit: es gab fiir die Tradition kein isoliertes Individuum mit natiirlichen, vor-
staatlichen Rechten, sondern nur den im biirgerlichen Leben sein Wesen verwirklichen-
den Menschen. Und weiter: die ,natiirliche® moralische Tatsache, von der die gesell-
schaftliche Ordnung ausging, war die Pflicht und nicht die Rechte?8. Bei Hobbes dndert
sich dies in einem radikalen Sinne: er lehrt, daR das Individuum an sich, ohne Beriick-
sichtigung seiner Eigenschaften, ohne Aktualisierung seiner Natur in Gesellschaft be-
reits eine natiirliche Ausstattung besitzt, dafl es dlter sei als die biirgerliche Gesellschaft
und daf} es daher auch rechtlich eine Prioritit vor ihr in Anspruch nehmen konne. Aus
dem vorstaatlich gedachten Naturzustand bringt das Individuum ,natiirliche Rechte®
mit, die bei der Gesellschafts- und Staatsbildung beriicksichtigt werden miissen — das
ist das neue politische Grundaxiom, mit dem Hobbes das dltere vom Vorrang der
Gesellschaft vor dem Individuum und vom Vorrang der Pflicht vor dem Recht iiber-
windet.

Rechtslehre

Von seiner Menschenlehre aus kommt Hobbes zu einer Theorie des Rechts, die ein-
seitig, ja ausschlieflich die positive Ordnungsfunktion des Rechts betont. Seine Ab-
sicht zielt auf eine Rechtsordnung, die — wie immer sie begriindet und worauf immer

25 Pol I, 2. 1252 b 29-30; 4hnlich 111, 9. 1280 b 33-35, und VII, 2. 1324 a 5-13,

26 De cive I und Vorwort.

27 Vorbereitet ist diese Trennug freilich in der theologischen Literatur; vgl. dazu Leo Strauss, Natur-
recht und Geschichte (Stuttgart 1953) 191 ff. (Anm. 23).

28 Ebd. 188.

I



Hans Maier

sie gerichtet ist — wirklich, d. h. effektiv, verbindlich, giiltig ist. Thr Inhalt ist dabei
durchaus sekundir. Nicht die ewige Gerechtigkeit gilt es von den Sternen zu holen,
sondern eine wirkliche Ordnung auf Erden zu schaffen — eine Ordnung, die gilt, be-
achtet wird, Respekt einfléft und so das Chaos des Krieges aller gegen alle bindigt®®.
Die Bestie Mensch mit ihren Trieben und ihrer uniiberwindlichen Aggressionslust —
homo homini lupus — wird gleichsam im Kifig dieses Rechts gefangen und gezidhmt,
der natiirliche, unberechenbare Ausdehnungsdrang wird in seine Grenzen gewiesen,
wobei der menschliche Grundantrieb, die Furcht, der hoheren Vernunft des Herrschers
und des Staates unbewuft in die Hinde arbeitet.

Dennoch wire es zu einfach, wollte man in Hobbes’ Rechtslehre nur einfach das
juristische Gewand einer in blofler Macht begriindeten Herrschaftsordnung sehen.
Zwar iibereignet sich der einzelne nach seiner Lehre unwiderruflich und endgiiltig an
den Herrscher; aber dieser Herrscher, auf den Hobbes alle Pridikate gottlicher Macht-
vollkommenheit hauft, hat doch teil nicht nur an der Omnipotenz, sondern auch an
der Gerechtigkeit Gottes. Indem Hobbes Qualititen Gottes auf den Herrscher iiber-
trigt, verfolgt er die Absicht, das Herrscherrecht als essentiell gut — weil mit der
gottlichen bonitas zusammenhingend — von jeder Willkiirherrschaft abzuheben®. Das
Problematische dieser Begrenzung liegt freilich darin, dafl sie threm Wesen nach eine
Selbstbegrenzung des Herrschers ist, die dieser annehmen, aber auch verweigern kann3!.

Auch von unten her begrenzt Hobbes die Staats- und Herrschermacht, nidmlich
durch die in der Individualnatur wurzelnden natiirlichen Rechte des Menschen. Sie zu
schiitzen ist ja der Staat erdacht worden; er verliert sein Recht auf Gehorsam, sobald
er dieser Grundverpflichtung nicht mehr gerecht wird. Insofern gibt es bei Hobbes
durchaus ein Widerstandsrecht32. Dieses freilich wirkt nicht innerbalb des Staates, da
es ja aus der vor-biirgerlichen Sphire des Naturzustands stammt, es 16st vielmehr,
wenn es praktiziert wird, den Staat {iberhaupt auf und fiihrt in die natiirliche An-
archie zuriick, eine Konsequenz, die nach Hobbes in bestimmten Grenzfillen unver-
meidlich ist, da das natiirliche Recht des Menschen, sich zu schiitzen, wenn niemand

29 Welzel 114.

30 Vgl. De cive VI, 13, Anm.: ,Wenn er dies (sc. Unrechttun) auch dem Rechte nach, d. h. ohne Un-
recht zu begehen, tun kbnnte, so kinnte er es doch erstens nicht moralisch, d. h. nicht ohne Verletzung
der natiirlichen Gesetze und ohne Unrecht gegen Gott. Deshalb gibt der Schwur des Fiirsten den Unter-
tanen einige Sicherbeit® (von mir hervorgehoben). — Ein sikularisierter Nachklang ist Hegels Bemerkung
(Rechtsphilosophie § 301), ,daf es zu der Ansicht des Pobels, dem Standpunkte des Negativen iiber-
haupt gehdrt, bei der Regierung einen bosen oder weniger guten Willen vorauszusetzen® — eine These,
aus der, wie bei Hobbes, die Ablehnung jeglicher Kontrolle won unten und jeglicher Vorstellung von
checks und balances folgt.

31 Darauf hat schon Leibniz hingewiesen: ,Die Beweise des Hobbes haben nur fiir den Staat Geltung,
in weldem Gott der Kénig ist, dem allein man in allem vertrauen darf — ein prinzipieller Einwand
gegen jede Arc von politischer Theologie! (zit. bei Welzel 119).

32 Hierzu neuestens Peter Cornelius Mayer-Tasch, Thomas Hobbes und das Widerstandsrecht (Tii-
bingen 1965).

98



Thomas Hobbes und der moderne Staat

anderer dazu in der Lage ist, unter keinen Umstinden aufgegeben werden kann33,
So haftet der Bindung der Staatsgewalt von unten bei Hobbes die gleiche Problematik
an wie der von oben, der inneren Pflichtbindung des Herrschers an das gottliche Ge-
setz: sie ergibt sich nur aus willentlichen, ,theologischen® Wertentscheidungen des
Menschen, nicht aus der Automatik der triebgesteuerten Staats- und Gesellschafts-
organisation. Daher bleiben schliefilich innerhalb des Hobbesschen Systems nur die
dem positiven Recht immanenten Schranken iibrig, so der Grundsatz, dafl Schuld
Kenntnis der Gesetze voraussetzt, und der Ausschlufl riickwirkender Gesetze (nulla
poena sine lege) 3, wihrend alles andere als ein essentielles Element iiber die Formali-
it des Hobbesschen Staates hinausfiihrt.

Faflt man den Menschen so auf, wie Hobbes ihn charakterisiert, so ist diese Kon-
struktion des Rechts vollig logisch und unbestreitbar. Sie steht und fillt freilich auch
mit dieser Menschenlehre. Denn die daseinserhaltende Kraft der Rechtsordnung wire
nur dann der Kern des Rechts, das Recht ginge nur dann in seiner Fdhigkeit, Ord-
nung zu begriinden, auf, wenn das irdische Leben tatsichlich der einzige und héchste
Wert wire: ,,Die Bahn verlassen ist sterben.” ,,Hobbes’ Naturrecht verliert sofort seine
Giiltigkeit, wenn ihm eine Weltanschauung entgegentritt, die einen h6heren Wert als
das individuelle Leben ansetzt. Hieraus erklirt sich die grofle Reizbarkeit Hobbes’
gegeniiber Lehren, die in der Befolgung des Gewissens oder in der Erringung des
Seelenheils das hochste Gut sehen (besonders gegen den Kardinal Bellarmin). Diese
Reizbarkeit erklirt sich nicht bloff aus der Abwehr kirchlicher Herrschaftsanspriiche,
sondern auch aus dem Gefiihl der Unterlegenheit seiner Grundposition.* 35

Staatsbegriff

Fiir die Hobbessche Staatslehre gilt es festzuhalten, daf} sich ein Wandel innerhalb
seines Werkes vollzieht: erst allmihlich hat Hobbes eine Lehre vom Staat entwickelt,
wird der Staat als Einheit, als Person, als kiinstlicher Mensch, schliefflich als dewus
mortalis in voller Grofe sichtbar. Ist in den Elements of Law noch das Recht der Ziel-
punkt und in De cive der Biirger, so verdichtet sich der Staatsgedanke im Buch vom
Leviathan.

Die Entstehung des Staates hat Hobbes in De cive (Kap. V) beschrieben. Er bedient
sich dabei der Konstruktionsprinzipien und Begriffe der alten Vertragslehre. Noch
immer waren in England die mittelalterlichen Anschauungen lebendig, dafl der Herr-

33 Die Verpflihtung der Untertanen gegen den Souverin dauert nur so lange, wie er sie auf Grund
seiner Macht schiitzen kann, und nicht linger. Denn das natiirliche Recht der Menschen, sich selbst zu
schiitzen, wenn niemand anderes dazu in der Lage ist, kann durch keinen Vertrag aufgegeben werden
(Leviathan XXI).*

34 Leviathan XXI, XXVI; vgl. Welzel 117, Anm. 19.

35 Welzel 120.

99



Hans Maier

scher an Rechtsschranken gebunden sei, ja dafl alles Herrschaftsrecht im Grunde Ver-
tragscharakter trage. Daneben stand die scholastisch-naturrechtliche Lehre vom Gesell-
schaftsvertrag und dem ihm gegeniiberstehenden Herrschaftsvertrag. Der Gedanke,
der zugrunde lag, war folgender: ehe eine Gesellschaft sich einem einzelnen oder einer
Gruppe unterwerfen kann (Herrschaftsvertrag), muf sie selbst erst rechtlich konsti-
tuiert sein. Das heifft: am Anfang muf} eine urspriingliche consociatio stehen, ein Ver-
einigungsakt der urspriinglich isolierten Individuen, erst dann kann auf einer zweiten
Stufe der Unterwerfungs- oder Herrschaftsvertrag folgen. Zu unterscheiden sind also
drei Stufen: der status naturalis; die biirgerliche Gesellschaft; das politische Herr-
schaftsgefiige, oder — vom Recht her gesehen — Naturrecht, Privatrecht und Staats-
recht?, Nicht an konkrete Stufen der historischen Entwicklung ist hier gedacht, son-
dern an rechtstheoretische Denkmdglichkeiten: waren politisches oder biirgerliches
Recht verletzt, so ergab sich ein Riickgriff auf noch weiter zuriickliegende , natiirliche®
Rechte, so dafl dem Herrscher der Weg zu ,absoluter®, rechtsentbundener Herrschaft
verlegt war.

Hobbes iiberspringt nun die zweite Stufe. Wihrend die Vertragstheorie angenom-
men hatte, dafl das Volk schon als eine rechtlich konstituierte universitas vor Abschluf}
des Herrschaftsvertrags bestanden habe — mit der Folgerung, dafl diese universitas
auch im konstituierten Staate weiterlebe und den Herrscher an Rechtsschranken binden
konne —, liflt Hobbes den Gesellschaftsvertrag mit dem Unterwerfungsvertrag zu-
sammenfallen: das ,Volk® lebt nach Vertragsabschlufl als Rechtspersonlichkeit nicht
weiter, es ,stirbt® im Vertragsschlufl®”. Fortan gilt nur der Herrschaftsvertrag, und
jeder Bruch dieses Herrschaftsvertrags durch das Volk — einen Bruch durch den Herr-
scher gibt es nicht — ldfit die schutzlos gewordenen Individuen sofort in den Natur-
zustand, das bellum omnium contra omnes zuriickfallen. Es gibt zwischen absoluter
Anarchie und absoluter Herrschaft keinen Zwischenzustand, und so fillt der Gesell-
schaftsvertrag als eigene Grofe dahin, bzw. er wird in den Herrschaftsvertrag als Teil
eingefiigt.

Die Konsequenzen einer solchen absoluten Herrschaft, die auf totaler Entduflerung
(subditio) beruht, liegen auf der Hand. Bei Hobbes ist der Staat frei von jeder Ver-
bindlichkeit gegeniiber fritheren, also dem Herrschaftsvertrag vorausliegenden Rech-
ten. Und da der Wille des obersten Gewalttrigers per definitionem auch der des Staa-
tes ist, ergibt sich, ,dafl der, dem die oberste Gewalt iibertragen worden ist, weder
durch die Gesetze des Staates gebunden (denn er wire sonst gegen sich selbst verpflich-
tet) noch gegen einen Biirger verpflichtet ist“.38 Niemand hat ein Eigentum, auf das
der Inhaber der h6chsten Gewalt nicht ein Recht hitte, ,denn die Gesetze sind seine

36 Die wichtigsten Texte sind gesammelt bei Alfred Voigt, Der Herrschaftsvertrag (Neuwied-Berlin
1965).

37 So die plastische Formulierung von Otto von Gierke, Deutsches Genossenschaftsrecht IV 458 ff.

38 De cive VI 14.

100



Thomas Hobbes und der moderne Staat

Gesetze, in seinem Willen ist auch der Wille der einzelnen Biirger enthalten, und er
ist von den einzelnen zum hochsten Richter bestellt worden®3?. Uberhaupt ist die
ganze Rechtsordnung ,filia civitatis“, ein Geschopf des Staates. Immer geht es nur um
die Geltung der Gesetze, nicht um die ihnen zugrunde liegende ,Natur®. So sind
Diebstahl, Totschlag, Ehebruch auch fiir Hobbes nach dem Naturgesetz verboten;
»was aber als Diebstahl, als Totschlag, als Ehebruch und als Unrecht an einem Biirger
gelten soll, hat nicht das natiirliche, sondern das biirgerliche Gesetz zu bestimmen® 49,
Und was im einen Staat Unrecht ist, kann im andern Recht sein, wie etwa der Dieb-
stahl bei den Lacedimoniern fiir die Knaben erlaubt war, wenn sie nicht dabei er-
tappt wurden. ,,Verbindungen, die im einen Staat als Ehe angesehen werden, werden
im andern als Ehebruch erkldrt und umgekehrt.® 41

Hobbes selbst war sich der extremen Unpopularitit dieser Gedanken bewufit. ,Den
meisten Menschen®, schrieb er in De cive, ,erscheint diese hichste Staatsgewalt und
diese absolute Macht so hart, daf sie selbst die Ausdriicke dafiir hassen®42, Er ver-
teidigte sich aber mit der Notwendigkeit absoluter Macht fiir jeden Staat, auch die
Republik und Demokratie, mit dem Hinweis auf das grofere Ubel der Anarchie im
Naturzustand und nicht zuletzt mit der immer wieder betonten Pflichtbindung des
Herrschers, die den moglichen Miflbrauch der Macht begrenze®®. Dabei nahm er fiir
sich ein iiberparteiliches Denken gegeniiber den partikuliren Gesichtspunkten seiner
Kritiker, der ,Geistlichen, Sektierer und Juristen®, wie er sie in der Vorrede von
De cive nennt, in Anspruch: ,Der Tadel aller dieser hat mich deshalb wenig beriihrt,
denn sie sprechen nur fiir ihre eigenen Interessen; vielmehr habe ich die Knoten nur
um so schirfer angezogen.“

Kreist De cive noch um die Figur des Biirgers, so tritt der Staatsbegriff in voller
Deutlichkeit im Leviathan hervor. Die transpersonale Institution des ,kiinstlichen
Menschen® wird erkennbar, losgelost von Begriffen des Rechts, der Biirgergemeinde,
ja selbst der Frage nach dem Inhaber der staatlichen Gewalt. Hobbes schildert, an-
kntipfend an alte organologische Bilder, wie der Staat als Imitation der Natur aus
dem Kunstwillen des Menschen hervorgeht:

39 Ebd. VI 15. 40 Ebd, VI 16,

41 Ebd. VI 16. — Erstaunlich ist, da Hobbes in diesem Kapitel bereits die obligatorische Zivilehe
proklamiert, zum Entsetzen seiner anglikanischen Gegner: ,Auch macht es dic unerlaubten Vertrige nicht
giiltig, wenn ein Schwur oder ein Sakrament damit verbunden ist, denn es ist bereits . . . dargelegt wor-
den, daf} dergleichen zu der Verbindlichkeit der Vertrige nichts hinzufiige.®

42 De cive VI 17; dhnlich Leviathan XVIII: ,Man mag hier einwenden, die Untertanen befinden
sich in einer sehr elenden Lage, da siec den Begierden und anderen ziigellosen Leidenschaften dessen oder
derer ausgesetzt seien, die eine so unbegrenzte Macht in Hinden halten . .. Sie bedenken nicht, daff der
Zustand der Menschen nie ohne die eine oder die andere Unannehmlichkeit sein kann, und dafl die
grofite, die in jeder Regierungsform dem Volk gewdhnlich zustofien mag, kaum fiihlbar ist, wenn man
sie mit dem Elend und den schredklichen Noten vergleicht, die ein Biirgerkrieg oder die Ziigellosigkeit
herrenloser Menschen ohne Unterwerfung unter Gesetze und unter eine Zwangsgewalt, die ihre Hinde
von Raub und Rache abhilt, mit sich bringen® (Ubersetzung Walter Euchner).

43 8, Anm. 25.

101



Hans Maier

»Die Natur (das ist die Kunst, mit der Gott die Welt gemacht hat und lenkt) wird
durch die Kunst des Menschen wie in vielen anderen Dingen so auch darin nach-
geahmt, daf sie ein kiinstliches Tier herstellen kann. Denn da das Leben nur eine Be-
wegung der Glieder ist, die innerhdlb eines besonders wichtigen Teils beginnt — warum
sollten wir dann nicht sagen, alle Automaten (Maschinen, die sich selbst durch Federn
und Rider bewegen, wie eine Uhr) hitten ein kiinstliches Leben? Denn was ist das
Herz, wenn nicht eine Feder, was sind die Nerven, wenn nicht viele Stringe, und was
die Gelenke, wenn nicht viele Rider, die den ganzen Korper so in Bewegung setzen,
wie es vom Kiinstler beabsichtigt wurde? Die Kunst geht noch weiter, indem sie auch
jenes verniinfrige, hervorragendste Werk der Natur nachahmt, den Menschen. Denn
durch Kunst wird jener grofle Leviathan geschaffen, genannt Gemeinwesen oder Staat,
auf lateinisch civitas, der nichts anderes ist als ein kiinstlicher Mensch, wenn auch von
groferer Gestalt und Stirke als der natiirliche, zu dessen Schutz und Verteidigung er
ersonnen wurde. Die Souverinitit stellt darin eine kiinstliche Seele dar, die dem ganzen
Korper Leben und Bewegung gibt, die Beamten und anderen Bediensteten der Juris-
diktion und Exekutive kiinstliche Gelenke, Belohnung und Strafe, die mit dem Sitz der
Souverinitit verkniipft sind und durch die jedes Gelenk und Glied zur Verrichtung
seines Dienstes veranlafit wird, sind die Nerven, die in dem natiirlichen K&rper die
gleiche Aufgabe erfiillen. Wohlstand und Reichtum aller einzelnen Glieder stellen die
Stirke dar, salus populi (die Sicherheit des Volkes) seine Aufgabe; die Ratgeber, die
ihm alle Dinge vortragen, die er unbedingt wissen muf}, sind das Gedichtnis, Billigkeit
und Gesetze kiinstliche Vernunft und kiinstlicher Wille; Eintracht ist Gesundheit, Auf-
ruhr Krankheit und Biirgerkrieg Tod. Endlich aber gleichen die Vertrige und Uber-
einkommen, durch welche die Teile dieses politischen Korpers zuerst geschaffen, zu-
sammengesetzt und vereint wurden, jenem ,Fiat® oder ,Lafit uns Menschen machen’, das
Gort bei der Schépfung aussprach.® 4

Wie oft in seinen Werken greift Hobbes hier zu einem biblischen Bild, um sich sei-
ner bibelfesten, ja bibelwiitigen Zeit verstindlich zu machen. Der Leviathan ist ein
Seeungeheuer, das im Buch Hiob, Kap. 41 erwdhnt wird; hier finden sich auch die
Stellen, auf die Hobbes anspielt: ,Es gibt nichts auf Erden, was thm vergleichbar wire.
Er ist geschaffen, nichts zu fiirchten; er sicht alles Hohe unter sich und ist Konig der
Kinder des Stolzes.“ Aber die biblischen Ausdriicke verhiillen den Gedanken des
Hobbes mehr, als sie ihn entschleiern. Warum gibt der Autor seinem Staat, der doch
positiv gesehen und als Hilfe fiir den Menschen gefeiert wird, das abschreckende
Symbol des Leviathan auf den Weg? Handelt es sich um Ironie, um einen in barocker
Manier verkleideten Generalvorbehalt? Das ist bis heute eine Streitfrage der Inter-
preten geblieben®s. Klarer ist ein anderes Schliisselwort des zitierten Textes. Es heifs
artificial — kiinstlich. Wir erinnern uns, dafl Hobbes die Welt des Menschen in ihren
mechanischen Antrieben, thren berechenbaren Gesetzlichkeiten erfassen will. Der Levia-
than ist nichts anderes als das letzte und extreme Ergebnis dieser methodischen Be-
mithung — einer Bemiihung, die ausging von der mechanistischen Umdeutung der
Affektenlehre in einen Triebmechanismus, die weiterschritt zur Reduktion des animal

44 Teviathan, Einleitung (iibers. von W. Euchner).
45 Vgl, die Erwigungen bei Carl Schmitt, Die vollendete Reformation: Der Staat 4 (1965) 51 ff. (53 £.).

102



Thomas Hobbes und der moderne Staat

homo auf den Grundantrieb der Furcht, die dann die Herrschaft als rationales Ergeb-
nis eines Vertrags konstruierte, um schlieflich den politischen Zusammenhang von
Regierenden und Regierten, den Staat im ganzen im Bild des Leviathan als kiinstlichen
Mechanismus darzustellen. Dem entspricht das der ersten Auflage vorangestellte Titel-
kupfer: hinter Bergen und einer Stadt taucht der Herrsches mit Krone und Insignien
auf; der riesige kiinstliche Mensch ist, wenn man niher zusicht, aus lauter kleinen
Menschlein zusammengesetzt— Abbild der Tatsache, dafl jeder mit sich selbst in Hobbes’
leviathanischem Staat einen Vertrag schliefit, der Wille aller mit dem Willen des
Herrschers tibereinstimmt.

Aber noch ein anderes Element gibt den Biichern von Leviathan seine Prigung: die
staatliche Kirchenpolitik48. Der Leviathan handelt ja nicht nur vom weltlichen, son-
dern auch vom kirchlichen Staat, und der entsprechende Traktat nimmt fast die Hilfte
des Werkes ein. Hier sind die Hobbesschen Thesen beinahe noch revolutionirer als im
weltlichen Bereich. Der Leviathan zieht nicht nur die duferste Konsequenz aus der
Freisetzung der Staatsgewalt vom Recht, er vernichtet auch kithn — wenigstens in der
Theorie — die Selbstindigkeit der Kirche. Hobbes 148t die menschliche Gesellschaft
ausschlieflich um die Achse der politischen Reprisentation kreisen; er kennt keinen
Primat, noch nicht einmal eine Autonomie des Spirituellen. Auch dies ist auf dem Bild
im Titel ausgedriickt: der gekronte Herrscher, der die Allmacht des Staates iiber die
Menschen symbolisiert, hilt in seinen Hinden nicht nur das Schwert, sondern auch
den Krummstab.

Wiederum ist dies vom Ansatz der Hobbesschen Staatslehre her konsequent. Ist der
Mensch wirklich nur ein Biindel von Trieben, erschopft sich sein Lebensziel in der
Selbsterhaltung, nimmt er auf der Flucht vor dem Nebenmenschen (der ebenso ein
reiflender Wolf ist wie er selbst) allen Schutz, auch den blofler Autoritit ohne Wahr-
heitsanspruch, dankbar entgegen, dann gehen in der Tat alle Zwecke dieses Wesens
in seiner politischen Organisation auf, dann reduziert sich alles soziale Leben auf eine
Dialektik von Schutz und Gehorsam. Mit schirfsten Ausdriicken hat deshalb Hobbes
die Existenzberechtigung einer anderen als politischen Reprisentation des Menschen
abgelehnt. Seine ,vornehmste Antipathie® (Leopold von Ranke) in dieser Hinsicht
galt der katholischen Kirchet?. Aber seine politische Tendenz geht gegen jede Form
von Kirche, die 6ffentliche Geltung fiir sich in Anspruch nimmt. Was Hobbes will, ist
die Ein- und Unterordnung der Kirche, ihre Einschmelzung in den Staat. Er versucht
die christliche Scheidung der Gewalten, des Geistlichen und des Weltlichen, zu iiber-
winden, den Weg zuriickzugehen zur antiken Ungeschiedenheit von Kult und Politik,

46 Sie ist schon in De cive mit einem ganzen Schluflabschnitt ,Die Religion® vertreten; zentrales
Thema wird sie jedoch erst im Leviathan.

47 Leviathan XLIV-XLVII mit der Quintessenz: ,Und betrachtet man den Ursprung dieses grofen
kirchlichen Herrschaftsgebietes, so wird man leicht bemerken, dafl das Papsttum nichts anderes ist als
der Geist des verstorbenen rémischen Reiches, der gekront auf dessen Grab hockt. Denn so tauchte das
Papsttum plétzlich aus den Ruinen dieser heidnischen Macht auf.®

103



Hans Maier

die ,beiden Kopfe des Adlers* — wie Rousseau es hellsichtig erkannt hat®® — wieder in
einer bonne politie zusammenzufiigen. Und der christliche Staat, dessen Bild die letzten
Kapitel des Leviathan entwetfen, ist in Wahrheit ein antikes Gemeinwesen — mit einer
Polisreligion, deren duflere Formen der christlichen Tradition entlehnt sind.

II1.
Die Nachwirkungen

Um Hobbes wurde es nach seinem Tod rasch still. Seine Werke wurden verurteilt,
sein Andenken in Acht und Bann getan. Als Feind der Kirche und der Gesellschaft
wurde er zu einem Schreckgespenst der folgenden Generationen. Politisch beseitigte
die glorious revolution — kaum zehn Jahre nach seinem Tod — die Voraussetzungen
fiir eine modern-staatliche Entwicklung in England nach Art des kontinentalen Ab-
solutismus; und in der Geschichte des politischen Denkens lief John Locke, ein typischer
Eklektiker und wenig origineller Geist, dem so unenglisch radikalen #lteren Denker
den Rang ab. Stirker waren die Nachwirkungen der Hobbesschen Lehren auf dem
Kontinent — weniger in Frankreich, wo der fortschreitende Absolutismus und die
Gegenreaktionen, die er provozierte, bald iiber Hobbes’ Fragestellungen hinausfiihr-
ten, mehr in den Niederlanden, in Italien und im alten Reich: hier lebte insbesondere
die Hobbessche Naturrechtslehre in den Werken von Pufendorf, Leibniz und Thoma-
sius weiter, In der franzosischen Aufklirung beginnt sich dann, von der Kirchen-
Ekritik her, neues Interesse fiir das Werk des Hobbes zu regen: Diderots Artikel iiber
die Staatslehre des Hobbes in der Enzyklopidie trigt alle Ziige freudigen Wieder-
erkennens eines als verwandt empfundenen Geistes. Die Geschichte der wissenschaft-
lichen Wiederentdeckung des Hobbes aber beginnt erst im 19. Jahrhundert, und zwar
annihernd gleichzeitig in England, Deutschland und Frankreich®®,

Hobbes ist nicht (oder doch nur in eingeschrinktem Sinn und in Konkurrenz mit
anderen) der Denker des modernen Absolutismus oder gar Totalitarismus, Aber er ist
in einem zugespitzten Sinn der Denker des modernen Staates. Er war der erste, der
diesen Staat als allumfassenden Regulator des sozialen Lebens aufgefaflt und in der
dichterischen Vision des Leviathan dargestellt hat. Er sah ihn, wie spiter Hegel, als

48 Contrat social, IV, 8 (De la religion civile). Vgl. zur Interpretation dieser Stelle Hans Maier,
Revolution und Kirche (Freiburg 21965) 134 fi.

49 Gie setzt ein mit der Herausgabe der gesammelten Werke durch William Molesworth (1839-45),
der zum Kreis der philosophischen Radikalen um Bentham und James Mill gehdrte. In Frankreich hat
Comte, der Hobbes auf seinen sikularisierten Heiligenkalender setzte, mafigeblich zur Renaissance seiner
Ideen beigetragen. In Deutschland kommt Ferdinand Toennies eine #hnliche Stellung zu. Eine gute
Ubersicht iiber die neuere Entwidclung der Hobbes-Forschung bei Iring Fetscher in der Einleitung zur
deutschen Ausgabe des Leviathan (Neuwied-Berlin 1966) IX-LXIV.

104



Thomas Hobbes und der moderne Staat

transpersonales Wesen, jenseits der in Kleinheit versinkenden individualistischen Re-
gungen des common man; als ,sterblichen Gott® diber der kreatiirlichen Niedrigkeit;
zugleich aber auch als kiinstlichen Menschen, den die realen Menschen ersonnen haben,
um sich selbst vor ihren Leidenschaften in Sicherheit zu bringen; als mechanisch-unpar-
teilichen Ordner und Regler, ohne den das soziale Zusammenleben an der Fiille der
gegensitzlichen Auffassungen scheitern und in blindem Lebensdrang ersticken miifdte.
Nicht aus seiner Wahrheitsfiille und Gerechtigkeit lebt dieser deus mortalis, sondern
allein aus seinem ebenso unerschiitterlichen wie inhaltslosen Vorhandensein; dieses
legitimiert ihn; auf faktische Macht griindet sich Gesetz und Ordnung: , Auctoritas
non veritas facit legem.” 50 Hobbes® Staatslehre war nicht gebunden an monarchische
oder demokratische Fiihrer oder Institutionen; sie lag wie ein technisches Utensil fiir
jeden bereit, der sich ihrer bedienen wollte. Darin, und nicht in einem materiellen
,Absolutismus® oder ,, Totalitarismus®, liegt die tiefe Problematik seines Werkes: die
iltere ethische Lehre der Politik bricht hier in den Dualismus des ,privat® gewordenen
Individuums mit seinem Sekurititsbediirfnis und die vom Menschen gelSste Technizi-
tit des Staatsapparates auseinander5!,

Hobbes’ Lehre und Leben kann man nur verstehen auf dem Hintergrund der kon-
fessionellen Biirgerkriege seiner Zeit. Wir kénnen uns heute kaum mehr vorstellen,
mit welcher Leidenschaft und fast religitsen Inbrunst jenes Zeitalter nach dem Staat
gerufen hat. Man hatte die zerstorerische Wirkung des Streits der Religionen und
Konfessionen in blutigen Kriegen, Foltern und Greueln bis zur Neige ausgekostet:
aus dem Kampf um die Wahrheit war eine selbstmorderische Raserei geworden, die
das menschliche Dasein selbst bedrohte. Was lag niher als den Staat herbeizusehnen
als den grofen Zwangsschlichter der aufriihrerischen Religionsparteien und ihm alles
zu iibertragen, was bis dahin Gegenstand des religitsen und philosophischen Denkens
gewesen war: die Frage nach Gut und Bose, die Form der Verehrung Gottes, die Be-
zichungen unter den Menschen und zum Staat, das Verhiltnis von weltlicher und
religivser Gewalt. Selbst das christliche Denken hat vor dieser Problematik resigniert.
Einem Pascal ist die Gehorsamspflicht des Christen gegeniiber der reinen und bosen
Macht des Staates ebenso heilig wie dem englischen Denkers2, Freilich, sie erwichst bei
ihm aus der Leidensverpflichtung des Christen in der Welt, die das Recht durch die
Siinde verdunkelt, wihrend Hobbes diese Dimension nicht mehr kennt, sondern —
hierin ein Vorliufer des modernen Liberalismus®® — den Staat in empirischem Wahz-
heitsverzicht auf der unteren Ebene der Interessenkonkurrenz, der Sorge fiir das Heu-
tige und Niitzliche, ansiedelt.

50 Leviathan XXVI.

51 Leo Strauss, Hobbes’ politische Philosophie (Neuwied-Berlin 1965) 126 ff.

52 Den Zusammenhang der Pascalschen Rechtstheorie mit der des Hobbes hat Erich Auerbach ent-
widkelt: Uber Pascals politische Theorie, in: Vier Untersuchungen zur Geschichte der franzosischen Bil-
dung (Bern 1951) 51 ff. (72 £.).

53 Strauss, Hobbes 181.

8 Stimmen 181, 2 : : 105



Hans Maier

Vielfach hat man aus dem Werk mit seinen diisteren und bitteren Ziigen auf die
Person zuriidkgeschlossen und Hobbes Misanthropie, Mifftrauen und Bosheit angedich-
tet. Davon kann keine Rede sein. Schon sein grofler Freundeskreis, in dem kaum ein
Verhiltnis durch Jahrzehnte hindurch sich triibte, spricht gegen eine derartige Ver-
mutung®4. Vielmehr sprechen die Freunde durchweg von seiner Heiterkeit und Geldst-
heit, seiner Frische und Anmut, seinem Witz. Er war ein Mann von klassischer Bildung
und verkehrte, wie Montaigne, mit den Alten wie mit seinen Zeitgenossen. Aber wie
im Werk des Thukydides, den er iiber alles liebte, der Schrecken einer revolutioniren
Wende in Sdtzen von marmorner Kiihle festgehalten ist, so bewahren die strengen
und festen Perioden des Hobbes das Entsetzen einer in Aufldsung befindlichen religis-
sen und politischen Ordnung — zhnlich wie in der geschlossenen Muschel die Bewegung
des Ozeans zittert und dréhnt.

54 Toennies, Hobbes 66 ff.

106



