Karl-Heinz Weger S]

Erbsiindentheologie heute

Situation, Probleme, Aufgaben

Alles Reden und Denken iiber die Situation, in der sich die katholische Erbsiinden-
theologie heute vorfindet, muf von einer Einsicht her anheben, die man natiirlich
modifizieren und verschieden akzentuieren, aber nicht ernsthaft bestreiten kann. Und
diese Einsicht lautet: die in der nachtridentinischen Zeit ,traditionell® gewordene
katholische Erbsiindenlehre wird auch von den Gliubigen unserer Zeit nur noch miih-
sam geglaubt. Was die Schulbiicher der Dogmatik und die Katechismen der Kinder
iiber den geschichtlichen Ursprung der vielfiltigen menschlichen Erfahrung von Leid
und Sterben zu sagen wissen, was als universales Unheil und als die vorpersonale
Schuld eines jeden Menschen die Erlosungsbediirftigkeit der gesamten Menschheit aus-
weisen soll: es ist so, wie es verkiindet wird und im Bewufltsein der Gldubigen lebt,
nicht mehr iiberzeugend und somit in Gefahr, jede existentielle Bedeutung im Leben
und Daseinsverstindnis des Christen zu verlieren.

Wo aber eine Heilsbotschaft ihre Glaubwiirdigkeit verloren hat und auf das Niveau
einer zwar auch noch gewufiten, aber nicht mehr ernst genommenen mythologischen
Erzihlung abgesunken ist, da bieten sich der Reflexion iiber diesen Verlust an Glaub-
wiirdigkeit meist auch verschiedenartige kausale Erklirungsmdglichkeiten an, die ihrer-
seits wiederum die Unterschiedlichkeit bedingen, mit der die Theologen die vorgefun-
dene und ihnen aufgegebene Situation zu bewiltigen versuchen. So konnte man mei-
nen — und in dieser Meinung resignieren —, es sei nun einmal nicht Gabe des Theologen,
fruchtbaren Boden und aufnahmebereite Herzen fiir die Offenbarung Gottes zu schaf-
fen. Sondern Aufgabe des Theologen wie auch des Kiinders des Evangeliums sei es,
die Wahrheit zu sagen, sie immer wieder zu sagen und die Offenbarung nicht so lange
zu verwissern, bis sie auch der letzte und bornierteste Zweifler noch mundgerecht fin-
det. Oder man konnte meinen, die scheinbare Unglaubwiirdigkeit christlicher Urstands-
und Erbsiindenlehre sei letztlich doch nur Ausdruck und Folge einer tieferen Glaubens-
not, die den Menschen unserer Tage erst an einem konkreten Glaubensinbalt zweifeln
138t, weil er schon am Glauben selbst leidet. Man kénnte schlieflich auch noch darauf
hinweisen, daf der heutige Mensch von seiner Siinde und einer Erlosungsbediirfrigkeit
wenig horen will. Aber so richtig solche Einsichten auch sein mdgen: wollte ein Theo-
loge die Not einer speziellen Glaubenslehre nur in diesen allgemeinsten Kategorien
abtun, er wiirde sich den Verdacht einhandeln, zu schnell und zu hastig auf die letzten

21 Stimmen 181, 5 289



Karl-Heinz Weger

Bastionen des Glaubens auszuweichen, in denen es sich zwar sicher und dogmatisch
anstindig leben lifit, von denen aus jedoch der Mensch unserer Tage nicht mehr er-
reichbar und nicht mehr ansprechbar ist.

Die Erbsiindenlehre und der biologische Monogenismus

Will die katholische Erbsiindenlehre wieder glaubhaft werden, dann muf sie sich
ehrlich (und mit all dem Mut, den Ehrlichkeit ja immer erfordert) den ausdriicklichen
oder geheimen Vorbehalten des heutigen Menschen gegeniiber der Lehre universaler
Erbschuld stellen, ja sie mufl unter Umstinden selbst das besser (oder iiberhaupt erst
einmal) formulieren, was vielleicht ungesagt diese Vorbehalte begriindet und recht-
fertigt. Ein erster Grund, der der katholischen Erbsiindenlehre den Charakter der Un-
glaubwiirdigkeit aufzwingt, ist die Unvereinbarkeit des in der Erbsiindenlehre vor-
ausgesetzten statischen Weltbilds mit dem evolutiven Weltbild neuzeitlicher Natur-
wissenschaften. Der Mensch unserer Tage entleiht sich sein Weltbild und seine Vor-
stellungen vom Werden und Ursprung der Menschheit nicht mehr den statischen Bil-
dern der Genesiserzahlungen, sondern er glaubt den Forschungsergebnissen der Natur-
wissenschaften, ja er traut, durch schlechte Erfahrungen gewitzt, in naturwissenschaft-
lich-theologischen Grenzfragen eindeutig dem Naturwissenschaftler mehr zu als den
Spekulationen der Theologen. Eine solche Grenz- und Streitfrage ist aber nun schon
seit Jahrzehnten das ,Monogenismusproblem“?, die Frage also, ob die gesamte
Menschheit von einem einzigen Elternpaar abstammt, oder ob sich die Hominisa-
tion nicht vielmehr in einer relativ kleinen, in einem gemeinsamen Lebensraum (Biotop)
lebenden Population vollzog. Diese letztere, durch populationsgenetische Forschungen
erhirtete und aus Griinden der Arterhaltung zu postulierende Hypothese kann vom
naturwissenschaftlichen Standpunkt aus die weitaus grofiere Wahrscheinlichkeit bean-
spruchen, stellt jedoch gleichzeitig die Erbsiindentheologie vor die Aufgabe, wesent-
liche Teile ihrer herkommlichen Voraussetzungen neu zu iiberdenken. Denn nachdem
die klassische Erbsiindenlehre auf der einen Siinde des einen Adam aufbaut und die
genealogische Abstammung aller Menschen von eben diesem Adam undiskutierte
Grundvoraussetzung aller Erbschuldtheologie bildet, kann man nicht plétzlich ein
sinkendes Schiff verlassen und so tun, als hitte man den biologischen Monogenismus
in der Erbsiindentheologie nie gebraucht. Vielmehr teilt die traditionelle Erbschuld-

1 Monogenismus: Abstammung der ganzen Menschheit von zwei Individuen (Adam und Eva), d. h.
von einem Elternpaar. Polygenismus: Abstammung der ganzen Menschheit von einer Vielzahl von unter
sich gleichwertigen Individuen, d. h, von vielen Elternpaaren. Monophyletismus: Abstammung der gan-
zen Menschheit aus einem Stamm, aus einem Phylum (was immer eine Vielzahl unter sich gleichwertiger
Individuen impliziert). Daraus ergibt sich eine Spezies: Homo sapiens. Polyphyletismus: Abstammung
der Menschheit aus mehreren und verschiedenen Stimmen, woraus sich aber logischerweise mehrere ver-
schiedene Spezies ergeben miifiten. Wissenschaftlich ist der Polyphyletismus jedoch sehr kontrovers®
(J. Hiirzeler, Evolution und Mono/Polygenismus: Orientierung 28 [1964] 196).

290



Erbsiindentheologie beute

lehre dem einen Adam eine dreifache Funktion zu, die es zu erkennen — und zu er-
setzen gilt. Adam ist einmal der alleinige Verursacher universal-menschlicher Erb-
schuld?; die genealogische Abstammung aller Menschen von Adam garantiert die Uni-
versalitit der Erbsiinde, und schliefilich erkldrt die physische Abstammungseinheit
aller Menschen, im Rahmen des urspriinglichen gottlichen Heilsplans, die Ubertragung
der Erbsiinde3.

Die Schwierigkeiten, diese dreifache Funktion des ersten Menschen durch eine an
der Wiege der Menschheitsgeschichte stehende Population zu ersetzen, machen den
anfinglichen Widerstand des kirchlichen Lehramts gegen die These eines polygenisti-
schen Ursprungs der Menschheit verstindlich® und erkliren, warum es auch heute noch
Theologen gibt, die sich auf die Unbeweisbarkeit des Polygenismus berufen, um daraus
die Richtigkeit des Monogenismus abzuleitens. Jedoch: unter dem Druck naturwissen-
schaftlicher Argumente und in der Einsicht, daf} der biologische Monogenismus weder
zum definierten Offenbarungsgut der Kirche gehort noch in der Hl. Schrift gelehrt ist,
vertreten seit einigen Jahren zahlreiche prominente Theologen — Dogmatiker wie
Exegeten® — die Méglichkeit eines polygenistischen Ursprungs der Menschheit als theo-
logisch freie Meinung, wobei sie sich nicht zuletzt auf die immer zahlreicher werdenden
polygenistischen Hypothesen berufen konnen, die vom kirchlichen Lehramt geduldet
werden. Hinsichtlich des Monogenismusproblems kann die Frage heute also nicht mehr
lauten, ob der Polygenismus mit der katholischen Erbsiindenlehre vereinbar ist, son-
dern nur noch, wie eine Erbsiindenlehre aussehen konnte, die auf die Voraussetzung
eines einzigen Stammelternpaars der gesamten Menschheit verzichtet. Wohl aber schile
sich, im Rahmen der Vorstellung eines polygenistischen Ursprungs der Menschheit,
unter einem neuen Aspekt eine Unterschiedlichkeit theologischer Meinungen heraus,
die eine grobe Einteilung der zur Losung des Monogenismusproblems aufgestellten

2 Dies ist wenigstens in der heutigen Erbsiindentheologie weit verbreitete Meinung. Augustinus ver-
trat die Ansicht, nicht nur die Schuld Adams, sondern auch die der personlichen Vorviter ,bis ins vierte
Geschlecht® wiirden als ,Erbsiinde® iibertragen. Das Konzil von Trient kannte diese Ansicht des Augu-
stinus und verurteilte sie nicht.

3 Will eine Erbsiindenlehre nicht ausschliefilich auf ,Dekreten Gottes® aufbauen, dann muf sie ein
gesamtmenschliches Einheitsprinzip aufweisen. Dieses Einheitsprinzip, das erklirt, warum die Siinde des
einen die anderen Menschen etwas angeht, ist in der traditionellen Lehre eben die Abstammungseinheit
aller Menschen von Adam.

4 Die 1950 erschienene Enzyklika Papst Pius’ XII. lehnt bekanntlich den Monogenismus ab, weil es
»durchaus nicht ersichtlich ist, wie sich eine derartige Ansicht vereinbaren liflt mit dem, was die Quellen
der Offenbarung und die Auflerungen des Lehramts iiber die Erbsiinde lehren®.

5 So etwa: M. Schmaus, Dogmatik II/1 (Miinchen €1962) 349; L. Scheffczyk, in: Wort und Wahr-
heit 20 (1965) 771; M. Seybold, Erbsiinde und Siinde der Welt, in: Miinchener Theologische Zeitschrift 18
(1967) 60.

6 Auch Karl Rahner ging in seiner Verteidigung des Monogenismus (Schriften I, 253-322) von der
Voraussetzung aus, der Polygenismus sei naturwissenschaftlich nicht wahrscheinlicher als der Monogenis-
mus. Rahner hat inzwischen in diesem Punkt seine Meinung revidiert und hilt einen polygenistischen
Ursprung der Menschheit mit der Erbsiindenlehre vereinbar, Vgl. Karl Rahner, Erbsiinde und Evolution,
in: Concilium 3 (1967) 459-465,

21+ 291



Karl-Heinz Weger

theologischen Hypothesen erlaubt. Eine Gruppe von Theologen wahrt nimlich, bei
Aufrechterhaltung eines biologischen Polygenismus, einen ,theologischen“ Monogenis-
mus, d. h. sie hilt an einem einzigen Verursacher der Erbsiinde fest und teilt so diesem
einen Menschen, dhnlich wie es die traditionelle Lehre tut, eine besondere und heils-
geschichtlich einmalige Funktion zu. Eine zweite Gruppe von Theologen verzichtet da-
gegen grundsitzlich auf einen einzigen Verursacher der Erbsiinde.

» Lheologischer® Monogenismus

Die Vertreter des von uns so genannten ,theologischen® Monogenismus nehmen also
an, dafl zur Erklirung des Vorhandenseins und der Ubertragung einer Erbsiinde zwar
der biologische Monogenismus aufgegeben werden kann, nicht aber die besondere
Heils- bzw. faktische Unheilsfunktion eines ersten Menschen oder Menschenpaars,
Sofort jedoch stellt sich die Frage: warum und wie kann die Tatsiinde eines einzigen
Menschen innerhalb einer schon mit ihm existierenden Menschheit die Erbsiinde aller
(mit und) nach ihm lebenden Menschen werden? Wenn der eine Ursiinder nicht gleich-
zeitig auch physischer Stammvater aller Menschen ist, warum geht dann seine Siinde
die anderen iiberhaupt etwas an? Zur Beantwortung dieser Frage nehmen einige Theo-
logen? mehr oder weniger ausdriicklichen Rekurs auf ein gottliches Dekret, demzufolge
die Koadamiten und deren Nachfahren — dhnlich der mosaischen Gesetzesadoption —
Gesetzes- bzw. Adoptivsinder geworden seien, weil sie Adoptivkinder des zur Priifung
gestellten Ursiinders waren, Nun ist die Idee einer juridischen Vaterschaft Adams
(wenn man den Ursiinder so nennen will), der auf Grund eines Dekrets Gottes stell-
vertretend fiir die Gesamtmenschheit handelt, auch in der traditionellen Schultheologie
nicht unbekannt. Aber wihrend die traditionelle Lehre auch da, wo sie Dekrete Gottes
postuliert, doch gleichzeitig auch an die natiirliche Abstammungseinheit aller Menschen
ankniipfen kann und es zur Zeit der Priifung eben nur dieses eine Menschenpaar gab,
wird die Berufung auf eine juridische Vaterschaft Adams unter mehreren mit ihm
lebenden Menschen zu einem nominalistischen Willkiirakt Gottes, der sich jedem Ver-
stehen widersetzt. Warum sollten nicht alle gleichzeitig mit Adam lebenden Menschen
das gottliche Gnadenangebot und eine personliche Heilschance erhalten haben? Warum
sollte Gott gerade diesem einen Menschen seine heiligmachende Gnade anbieten, der
sie sicher verlieren wird? Warum sollte Gott iiberhaupt einen Menschen zum juridi-
schen Haupt der Gesamtmenschheit bestellen? Ein Theologe, der diese oder #hnliche
Fragen zufriedenstellend beantworten kann, miifite unseres Erachtens erst noch ge-
funden werden! Durch ,,Dekrete Gottes“ lift sich in der Theologie alles und nichts be-
weisen, und durch den Riickzug auf die unerforschlichen Ratschliisse Gottes wird eine

7 So etwa (der Nichttheologe) R. Fattinger, War der Adam des Paradieses der Urmensch? (Linz 1961);
dhnlich: H. Pfatschbacher, W. B6hm, G. Blandino, T. V. Fleming.

292



Erbsiindentheologie heute

Erbsiindenlehre nicht glaubwiirdiger. Soviel darf hier schon gesagt werden: muf sich
die Erbsiindentheologie nur auf unbewiesene, theologische Postulate berufen und ge-
lingt es ihr nicht, einen auch anthropologisch iiberzeugenden Grund fiir das Vor-
handensein einer Erbschuld anzufiihren, dann bleibt der Erbschuld ein Geschmack gott-
licher Willkiir, der gerade in unserer Zeit besonders bitter empfunden wird.

Dem Aufweis eines auch anthropologischen Verstehensgrundes fiir die Verursachung
der Erbsiinde durch einen einzigen Menschen haben sich die beiden Professoren der
Gregoriana-Universitit Alszeghy und Flick, wie auch der franzosische Exeget Grelot®
gewidmet. Alszeghy-Flick gehen in ihren Uberlegungen von der Hypothese aus, inner-
halb einer Population, die als ganze zunichst nur eine Art ,Kindheitsstadium der
Menschheit“ darstellt, sei als erster ein Mensch zur Mbglichkeit personaler Entschei-
dung gelangt und habe die Siinde gewihlt. Nun sei aber nach dem Zeugnis der Schrift
der erste Mensch als eine korporative Person zu verstehen, dessen Entscheidung das
Schicksal aller wird, und so erklire sich, warum seine Tatsiinde die Erbsiinde aller
iibrigen Menschen werden konnte.

Die besondere anthropologische Funktion eines ersten Menschenpaars aufzuzeigen
hat sich Grelot zur Aufgabe gestellt. Es ist denkbar, so der franzdsische Exeget, dafl
innerhalb einer als ganzer an der Schwelle zur Hominisation stehenden Population
zuerst ein einziges Menschenpaar in wechselseitiger Beeinflussung und in gegenseitiger
Interkommunikation durch eine freie, personale Entscheidung die Menschwerdung er-
reicht, sich aber gleichzeitig in dieser ersten Entscheidung gegen Gott richtet und siin-
digt. Bedenkt man nun aber die konstitutive Bedeutung sozialer Interkommunikation
fiir das Erwachen menschlicher Freiheit, dann liflt sich vorstellen, dafl dieses erste
Menschenpaar als ,Initiator* und ,Lehrmeister® beim Rest der Population eine Art
»Ketten-Hominisation® hervorruft, d. h. die iibrigen Glieder der Population werden
personaler Entscheidungen fihig — und dadurch erst eigentlich Menschen — in der Inter-
kommunikation und Begegnung mit dem ersten, bereits siindigen Menschenpaar. Dieses
erste Menschenpaar wire dann tatsichlich ,,Stammelternpaar® aller iibrigen Menschen,
freilich nicht durch Zeugung, wohl aber auf Grund des die Hominisation erst ermdg-
lichenden sozialen und psychologischen Einflusses, und die iibrige Menschheit trife ihre
freien Entscheidungen bereits in der durch die erste Siinde entstandenen Unheils-
situation.

Die Tendenz dieser hier nur kurz skizzierten und der traditionellen Lehre nahe-
stehenden Lésungsversuche ist deutlich: man will im Rahmen eines biologischen Poly-
genismus die besondere heilsgeschichtliche Funktion eines Menschen (-paares) erkldren,
und man 148t deshalb im Schutz und Schof} einer Population einen ersten Menschen
zur Moglichkeit personaler Entscheidung gelangen, dessen Siinde die Erbsiinde aller

8 Z. Alszeghy-M. Flick, Il peccato originale in prospettiva evoluzionistica, in: Gregorianum 57 (1966)
201-225; P, Grelot, Réflexions sur le probléme du péché originel, in: Nouvelle Revue Théologique 99
(1967) 337-375; 449-484, bes. 460-473.

293



Karl-Heinz Weger

Menschen wird. Nun wird man unbedenklich zugeben diirfen, daff diese oder Zhnliche
Theorien naturwissenschaftlich moglich sind und theologisch als eine Losung des Mono-
genismusproblems gelten kénnen. Trotzdem aber darf nicht iibersehen werden, daf}
die von Alszeghy-Flick und Grelot aufgestellten Hypothesen an naturwissenschaftlichen
Postulaten nicht vorbeikommen, die zwar denkbar sind — mehr aber auch nicht® und
so iiber den Charakter unverbindlicher Spekulationen nicht hinauskommen. Aufer-
dem liefle sich fragen, ob die Verteidiger eines ,theologischen® Monogenismus nicht zu
schnell aus der besonderen Heilssituation eines ersten Menschen oder Menschenpaars
eine besondere Heilsfunktion ableiten. Natiirlich geschah die erste Siinde ohne eine
ihr vorausliegende geschichtlich verursachte Unheilssituation und sicher ist jede weitere
Stinde der Menschheit in ihrem formalen Wesen Nachvollzug der Ursiinde. Fordert
diese Situation aber auch eine in ihrer Wirkung einmalige Funktion der ersten Siinde?
Dariiber hinaus bleibt sowohl bei Alszeghy und Flick wie auch bei Grelot die Frage
der Ubertragung der Erbsiinde unbeantwortet?,

Unbheilsgeschichte und Erbsiinde

Wenn aber der Ursprung der Menschheitsgeschichte naturwissenschaftlich #nd theo-
logisch dunkel ist und jede iiber die oben dargelegte Situation hinausgehende Aussage
hinsichtlich der Ursiinde wenn auch geistreiche, so doch unverbindliche Spekulation
bleibt, kann man sich dann nicht fragen, ob die Geschehnisse aus der vorgeschicht-
lichen Periode der Menschheit theologisch nicht weit weniger relevant sind, als es die
traditionelle Erbsiindenlehre bislang annahm? Das ist jedenfalls die Meinung einer
zweiten Gruppe von Theologen. Sie bemiiht sich erst gar nicht, die besondere Heils-
funktion eines einzigen Menschen innerhalb einer an der Schwelle zur Hominisation
stehenden Population zu entdecken und zu begriinden. Sie zeigt wenig Interesse an
einer besonderen , Ursiinde®, sie lif}t den einen ,,Adam® mehr den sein, der er auch in
der HI. Schrift ist: den Menschen, kurz: sie erklirt die universale Erbschuld der
Menschheit nicht mehr durch die besondere Heilsfunktion eines Menschen, sondern
fithrt Erbsiinde auf allgemeine, auch heute noch geltende anthropologische und theo-
logische ,,Gesetzmifigkeiten® zurtick.

Fragt man sich, was diese Theologeni! zur Ablehnung des ,theologischen® Monoge-
nismus bewegt, so wird es nicht geniigen, auf die mangelnde Uberzeugungskraft der

9 Was Grelot auch unumwunden zugibt.

10 Die von Alszeghy-Flick angefithrte richtige Einsicht, der Adam der Genesiserzihlungen sei als
skorporative Person® zu verstehen, erklirt ja nur, dafl nach dem Verstindnis der Schrift selbst Adam
nicht der physische Stammvater aller Menschen zu sein braucht und dafl es einen Einfluf eines ,Stamm-
vaters“ auf nachfolgende Generationen gibt, aber nicht, warum es so etwas wie eine korporative Person
iiberhaupt gibt und wie deren freie Entscheidung die anderen beeinflufit.

11 Wie etwa P. Schoonenberg, Theologie der Siinde (Einsiedeln 1966); A. Hulsbosch, Die Schopfung
Gottes (Wien 1965); L. Boros, Mysterium mortis (Freiburg 41964) 124-137.

294



Erbsiindentheologie heute

Argumente fir den ,theologischen® Monogenismus allein hinzuweisen. Vielmehr er-
kennen diese Theologen besser und deutlicher, daff die traditionelle Erbsiindenlehre
nicht nur auf Grund ihrer monogenistischen Grundkonzeption unglaubwiirdig ist, son-
dern auch — und noch mehr —, weil sie dem personalistischen Denken unserer Zeit zu-
widerliuft. Und damit ist der zweite Grund genannt, der die traditionelle katholische
Erbsiindenlehre heute unglaubwiirdig erscheinen liflt, ja in dessen Licht sie geradezu
ein Argernis wird. Dieser Grund ldf8t sich in aller Kiirze in einer Frage formulieren:
was geht mich, so frigt sich der Mensch des 20. Jahrhunderts, die Stinde eines in un-
vorstellbarer Ferne lebenden, primitiven Menschen an? Im Gegensatz zur ,Scholastik®,
die durch ihre Orientierung an der griechischen Denkform nur zu leicht statisch-ding-
haft denkr und in diese Denkweise unbefangen auch den Menschen einbezieht, denkt
der heutige Mensch (auch wenn er dies reflex nicht weifl) personalistisch, er denkt in
den Kategorien der Freiheit, der Verantwortlichkeit, der Geschichte: er weif sich in
seinem Sein nicht so sehr durch die Teilnahme an einem abstrakten, universalen, vom
Ursprung her schon erfiillten Naturbegriff ,Mensch® bestimmt, als vielmehr durch das,
was er in Geschichte und durch die eigene Freiheitstat geworden ist, und so fehlt dem
Menschen unserer Tage eigentlich jede Voraussetzung, eine fremdverursachte Siinde als
eigene, innere Schuld anzuerkennen und zu verstehen. Und dieses Unverstindnis wei-
tet sich oft zu einem Argernis an Gott aus: die von Gott gewollte, ,urspriingliche
Heilsordnung®, in der das Schicksal aller von der freien Entscheidung eines einzigen
abhingen sollte, sieht wie ein Willkiirakt Gottes am Menschen aus, dessen Moglichkeit
man zwar zugeben mufl, dessen Notwendigkeit man aber auch nicht einsieht. Mit
etwas gutem Willen, so meinen heute vicle, hitte Gott es auch anders, besser ein-
richten konnen.

Dieses Argernis der Erbsiindenlehre wird durch den oben dargelegten ,theologi-
schen® Monogenismus noch nicht genommen, und deshalb wohl in erster Linie frigt
sich die zweite Gruppe von Theologen, ob es die in der traditionellen Erbsiindenlehre
postulierte, ,urspriingliche® Heilsordnung iiberhaupt gab. Gab es eine Heilsordnung,
in der Besitz oder Nichtbesitz der heiligmachenden Gnade Gottes fiir die Gesamt-
menschheit von der Entscheidung eines einzigen Menschen abhing und in der diese
Gnade anders als heute, ,durch Zeugung®, iibertragen werden sollte? Braucht man eine
solche Heilsordnung, um eine universale, geschichtlich verursachte und vorpersonale
Erbschuld der Menschheit vor Gott aufrechtzuerhalten und zu erklidren? Oder l4ft sich
Erbsiinde nicht auch von der jetzt geltenden Heils- und Gnadenordnung her ver-
stehen, so dafl zur Erklirung des Vorhandenseins und damit auch der Ubertragung
der Erbsiinde der universale Heilswille Gottes und die Freiheit des Menschen geniigt,
eine Freiheit des Menschen, die nicht nur Freiheit zum Guten, sondern eben auch Frei-
heit zur Siinde ist?

Die Vorteile einer solchen, man mochte sagen ,voraussetzungslosen® Erbsiinden-
theologie scheinen bestechend. Denn diese Theologie diirfte das unergriindliche Dunkel
menschlicher Urgeschichte ruhig ein Dunkel sein lassen, weil die vorgeschichtlichen

295



Karl-Heinz Weger

Geschehnisse der Menschheitsgeschichte nur noch einen ,Grenzfall“ der Erbsiindenlehre
darstellen. Somit wiren die Problematik und das Ritselraten um das konkrete Wie
einer Ursiinde wie auch die ganze Monogenismusfrage hinfillig. Aber auch dem
Denken unserer Zeit wire eine solche Erbsiindentheologie entsprechender, das ,, Arger-
nis® ,anscheinender® gottlicher Willkiir wiirde entfallen. Denn dem heutigen Men-
schen kann durchaus ein Verstindnis dafiir zugetraut werden, dafl von einem ,,Will-
kiirakt Gottes® dann keine Rede mehr sein kann, wenn das Vorhandensein universaler
Erbschuld einfach auf das Vorhandensein von Siinde und Schuld in der Welt zuriick-
gefithrt werden kann, einer Siinde und einer Schuld, die immer m&glich sein muf}, wo
der Mensch in der Freiheit seiner Entscheidung das eigene und zugleich von Gott ge-
schenkte Heil zu wirken hat. Die Vorteile einer ,voraussetzungslosen® Erbsiinden-
theologie wiren also bestechend. Aber 148t sich Erbsiinde mit der ,Stinde der Welt“ 12
gleichsetzen? Liflt sich so beantworten, warum es Erbsiinde gibt und wie sie iiber-
tragen wird?

Selbst auf die Gefahr hin, eine klare Gedankenfithrung zu verwischen, muff nun
zunichst einmal deutlicher und eindringlicher gefragt werden, was in einer Erbstinden-
theologie eigentlich bewiesen werden mufl und was nicht; es mufi, da der Ausdruck
»Erbsiinde® selbst schon Mifverstindnissen Vorschub leistet, die Grundaussage des mit
Erbsiinde Gemeinten herausgestellt und abgegrenzt werden. Wir machen dazu eine
Anleihe bei Karl Rahner, der sich in seinem Monogenismus-Artikel frigt, was das
Minimum nach Schrift, Tradition und Trienter Konzil sei, ,wenn von einer Erbsiinde
iiberhaupt noch die Rede sein soll. Die Antwort“, so Rahner, ,wird lauten miissen:
eine allgemeine, alle Menschen im voraus zu ihrer eigenen, personalen Freiheitsent-
scheidung umfassende Unheilssituation, die dennoch Geschichte und nicht Wesens-
bestand ist, durch den Menschen geschehen und nicht einfach mit der Kreatiirlichkeit
gegeben ist.“ 18 Dazu sei noch folgendes bemerkt:

1. Seit Augustinus verteidigt die Kirche nachdriicklich die Notwendigkeit der
Kindertaufe ,zur Vergebung der Siinden®!4. Da nun aber das unmiindige Kind per-
sonaler Siinde noch unfihig ist, braucht man zur Erklirung der sindentilgenden
Gnadenwirkung des Taufsakraments einen ,,Oberbegriff, der sowohl die personliche
Siinde eines Menschen als auch eine fremdverursachte, dem Menschen aber dennoch
eigene und innere ,,Siindigkeit® umfaflt. Dieser ,,Oberbegriff“ wird in der abendlindi-
schen Kirche, im Gegensatz zur Theologie der Ostkirche!s, der Ausdrudk ,Siinde®, der
— zumindest heute — nur den Zustand eines durch menschlich-geschichtliche Schuld ver-

12 Der biblische Begriff ,Siinde der Welt® meint, wie Schoonenberg gezeigt hat, nicht nur die Summe
der von den einzelnen begangenen Siinden und deren soziale Folgen, sondern er dient auch als Ausdruck
eines , Verbindungsgliedes, durch das die Siinden des einen mit denen des anderen ... verbunden sind*
(Schoonenberg a.a.O. 120).

13 Karl Rahner, Schriften I 306.

14 Vel DS 223.

15 Die Theologie der Ostkirche bevorzugt den Ausdruck ,Erb-Tod*. Papst Zosimus verwendet in sei-
ner jepistola tractatoria® vor allem die Begriffe ,Sklaverei®, ,Verurteilung®, ,Tod* (DS 231).

296



Erbsiindentheologie heute

ursachten Fehlens der heiligmachenden Gnade Gottes meint, jedoch die Ursache und
das Zustandekommen dieses Fehlens unberiicksichtigt 14ft. Wie kann nun aber eine
solche fremdverschuldete Gnadenlosigkeit des Menschen entstehen? Sicher nicht da-
durch, daf die spezifisch personliche Siinde eines Menschen auf andere iibergeht, denn
personliche Schuld ist nie und nimmer auf andere Menschen iibertragbar. Die im letz-
ten Jahrhundert aufgekommenen Vorstellungen eines aktiven Mitsiindigens aller
Menschen ,in Adam® sind gleichfalls phantastisch und absurdi®, Vielmehr kann Erb-
siinde nur verstanden werden als eine jeden Menschen auch schon vor seiner personalen
Freiheitsentscheidung umfassende Unbeilssituation, die den Menschen jene heilig-
machende Gnade Gottes nicht besitzen liflt, die ihm im Annehmen des gottlichen
Gnadengebots durch andere vermittelt und zueigen sein sollte. Die traditionelle Erb-
siindentheologie betont deshalb sehr zu Recht den nur analogen Gebrauch des Begriffs
Siinde in seiner Anwendung auf die persdnliche Siinde und die Erbsiinde. Aber, so
mufl weiter gefragt werden, ist der Begriff ,Siinde® im heutigen Sprachgebrauch nicht
so sehr auf die personliche Siinde eingeengt, dafl er, auf die Erbsiinde iibertragen, fast
notwendig zu Mifverstindnissen Anlafl gibt, die Erbsiinde wie eine verdiinnte per-
sonliche Siinde erscheinen ldfit und so das mit Erbsiinde eigentlich Gemeinte geradezu
verdunkelt? Der von Karl Rahner gebrauchte und von Schoonenberg in die Erb-
sindentheologie eingefiihrte Begriff einer vorpersonalen Unbheilssituation des Men-
schen!” kann den Inhalt des Erbsiindendogmas dem heutigen Sprachempfinden ent-
sprechender zum Ausdruck bringen, ohne das Dogma selbst zu verwischen oder zu
verwissern.

2. Muf also einerseits die Erbsiinde von der personlichen Siinde deutlich (und heute
wahrscheinlich sogar auch begrifflich) abgehoben werden, so darf andrerseits Erbsiinde
dennoch nicht mit einem bloflen ,Erbiibel“ verwechselt werden. Es gibt ja eine Viel-
zahl wirklicher oder denkbarer Folgen menschlicher Siinde, die zwar aus der Schuld
entstanden und gegen den Willen Gottes sind, dennoch aber dem von ihnen betroffe-
nen Menschen keinerlei auch nur ,analoge® Siindigkeit zueignen!®. Deshalb kann
auch kein Fehlen irgendeiner kreatiirlichen, natiirlichen Vollkommenheit des Men-
schen, selbst wenn dieses Fehlen dem Willen Gottes widerspricht, die Erbsiinde kon-
stituieren. Sondern die Erbsiinde wird in der HL. Schrift und in der Tradition eindeutig
der iibernatiirlichen Ordnung zugewiesen und kann nur als das dem Willen Gottes

18 Vor allem bei Kleutgen, Theologie der Vorzeit IT (Miinster 1854) 617 f.; M, Scheeben, Handbuch
der katholischen Dogmatik, in: Gesammelte Schriften Bd. V (Freiburg 31961) 688 f.

17 Obwohl P. Lengsfeld Schoonenbergs Begriff einer ,Situation® mangelnde ,ontologische Tiefen-
dimension® vorwirft, verwendet er selbst im spekulativen Teil seines Buches Ausdriicke wie ,Lage®,
»Unheilssituation®, ,Situation® zur Beschreibung der Erbsiindigkeit des Menschen. Vgl. P. Lengsfeld,
Adam und Christus (Essen 1965) 242-243. — Schoonenberg selbst spricht iibrigens, da ihm der Ausdrudc
»Situation” schon des 6fteren den Vorwurf einbrachte, die Erbsiinde werde dadurch zu einer dem Men-
schen Fuferlichen Unheilswirklichkeir, lieber von einem ,Situiertsein® des Menschen durch die Siinde der
Welt. Uns scheint dieser Vorwurf unbegriindet und wir sprechen deshalb auch von einer Unheilssituation.

18 So sind etwa Erbkrankheiten, auch wo sie Folge von Siinden sind, fiir ein Kind keine ,Erbsiinde®,

297



Karl-Heinz Weger

widersprechende Fehlen der heiligmachenden Gnade, die er selber ist, verstanden wer-
den?®. Das setzt freilich voraus, dafl Gott die freie Schenkung seiner Gnade an die
Menschen (zumindest axch) von der personalen Entscheidung anderer abhdngig macht
und so Besitz oder Nichtbesitz seiner Gnade selbst an menschliche Vermittlung bindet.
Andernfalls wire eine fremdverursachte, dem Menschen aber dennoch innere, eigene
und iibernatiirliche Unbeilssituation schlechthin undenkbar.

3. Das Vorhandensein einer Erbsiinde muf8 dialektisch verstanden werden, d. h. Erb-
siindigkeit kann nicht und konnte noch nie bedeuten, dafl der ungetaufte Mensch
ohne jede personliche Heilschance ist. Wenn es auch nach und trotz des Siindenfalls
der Menschheit einen universalen Heilswillen Gottes gibt (was zumindest nach dem
II. Vatikanum nicht mehr bestritten werden kann), wenn die Erlosung durch Jesus
einen jeden Menschen angeht, dann kann (mit Paulus) die vorpersonale Unheilssitua-
tion des Menschen eigentlich nur als Nebensatz dieses eine vorpersonale Heilssituation
schaffenden Heilswillens Gottes zum Ausdruck gebracht werden; dann muf} auf jeden
Fall gelten: auch der in der Verfafitheit der Erbsiinde sich befindliche Mensch ist nicht
der in jeder Beziehung Gnadenlose, sondern er ist gnadenlos, insofern er aus einer
sindigen Menschheit kommt.

Liflt sich nun aber, und damit sei die oben gestellte Frage wieder aufgegriffen,
unter diesen Voraussetzungen eine Erbsiindenlehre konzipieren, die nicht der An-
nahme einer ,urspriinglichen® Heilsordnung und der mit ihr gegebenen Implikationen
bedarf? Wir mochten diese Frage bejahend beantworten und unsere Aussage durch
zwei kurze Thesen erhirten:

1. These: Menschliche Freihbeit kann nur verstanden werden als eine im voraus zu
ihrem eigenen Vollzug schon innerlich durch das freie Tun anderer, und damit
durch Fremdgeschichte, bestimmte Freibeit.

Durch diese anthropologische These soll nur gesagt werden, dafl es so etwas wie
eine innerliche Bestimmung des Menschen in seinem Sein und in seiner Freiheit durch
Fremdgeschichte iiberhaupt gibt, es soll ein menschliches Einheitsprinzip erfafit wer-
den, das einerseits einen Verstehenshorizont fiir ein vorpersonales und inneres Be-
stimmtsein des Menschen durch die Geschichte abgibt, und das andrerseits dennoch
nicht das Einheitsprinzip der physisch-biologischen Abstammung ist. Eine moderne
christliche Anthropologie kénnte wohl ohne allzuviel Mithe aufweisen, daf} der Mensch,
und darauf kommt es hier an, nicht nur in einer isolierten Freiheit der Fremdgeschichte
seiner Mitwelt gegeniibersteht, sondern in einem wirklichen Sinn diese Geschichte auch
schon selbst ist. Menschliche Freiheit mufl ihre Entscheidungen aus einer Situation
treffen, die zwar fremdverursacht, ihr dennoch nicht duflerlich bleibt, und dies ergibt

19 Dieser Forderung scheinen die Hypothesen von W. Simonis, Erbsiinde und Monogenismus, in:
Catholica 20 (1966) 281-301 und P. Lengsfeld a.2.0., nicht zu entsprechen.

298



Erbsiindentheologie hente

sich daraus, dafl menschliche Freiheit einmal ohne den anderen Menschen gar nicht
verstanden werden kann. Menschliche Freiheit ist nur dann wirklich sie selbst, wenn
sie auf eine andere Person, auf ein Du ausgeht, so sehr, dafl der andere Mensch mit-
konstitutiv fiir die eigene Freiheit ist. Ein Mitkonstitutivum menschlicher Freiheit, wie
es die personale Mit-Welt ist, kann nun aber nicht in ein Subjekt-Objekt-Schema ge-
dringt werden, sondern ist richtig nur verstanden als etwas der Freiheit selbst Inner-
liches.

In diesem notwendig Angewiesensein und Ausgehen auf den anderen Menschen be-
gegnet nun aber zweitens immer auch Geschichte, sei es Geschichte als bleibende Ob-
jektivation, sei es als stindig nachvollzogene, ,gelebte“ Geschichte. Schon lange, bevor
ein Mensch einer personalen Entscheidung fahig ist, hat er die Geschichte seiner Mit-
welt in sich aufgesogen, ist er in seinem Denken, Werten, Handeln und Empfinden
vom freien Tun seiner Mitwelt innerlich bestimmt. Aber auch wo ein Mensch bereits
personaler Entscheidungen fihig ist, bleibt seine Freiheit immer noch die vorpersonal
von der Geschichte anderer mitbestimmte®, und in jeder freien Entscheidung reagiert
der Mensch nicht nur auf diese Geschichte, er vollzieht sie auch nach, sei es, dafl er sie
iibernimmt, sei es, dal er sich von ihr abhebt. Der Mensch ist in seinem Menschsein
selbst von seinen zwischenmenschlichen Beziehungen mitbestimmt, so dafl das die vie-
len Menschen Einende nicht nur die Einheit einer abstrakt vorgestellten, menschlichen
Natur ist?!, sondern was die Menschen auch innerlich eint und so eben das freie, ge-
schichtliche Tun des einen die anderen etwas angehen 148¢, ist die Gemeinsamkeit ihrer
Geschichte — und, so mufl zur zweiten These iibergehend hinzugefiigt werden, die Ge-
meinsamkeit ihrer Berufung.

2. These: Jede menschliche Geschichte ist auf Grund des universalen Heilswillens
Gottes notwendig Heils- oder Unbeilsgeschichte®. Insofern nun aber der Mensch
von der Unbeilsgeschichte der Menschheit (als Geschichte) innerlich und vorper-
sonal bestimmt ist, besitzt er die ibm von Gott durch eben diese Geschichte zu-
gedachte beiligmachende Gnade nicht, d. b. er ist im Zustand der Erbsiinde.

Unter dem Heilswillen Gottes, den weder die erste noch irgendeine Siinde der Men-
schen frustrieren kann, und unter der gottlichen Berufung stehen alle Menschen; es gibt
keine rein natiirliche Geschichte der Menschheit, sondern nur — sei dies reflex gewuflt
oder nicht — das Annehmen des heiligenden Gnadenangebots Gottes oder dessen Ab-
lehnung in der Siinde, es gibt nur Heils- oder Unheilsgeschichte. Die heiligmachende

20 Vorpersonal® ist hier also nicht zeitlich verstanden.

2 Obwohl es diese ,Natureinheit“ natiirlich auch gibt. Nur meinen wir, dafl das ,generatione® und
»propagatione® des kirchlichen Lehramts, das ja heute nur mehr als Bedingung der Ubertragung der Erb-
siinde betrachtet wird, umfassender zu verstehen ist, da eben der Mensch (als biologische Friihgeburt)
durch physische Zeugung und Geburt noch nicht ,fertig® ist, zu seiner ,Menschwerdung® auch die per-
sonale Mitwelt gehore. '

22 Jede, d. h. ausgenommen natiirlich die persénliche Lebensgeschichte Jesu Christi und Mariens, wie
auch die Geschichte der Kirche, insofern in ihr der auferstandene Herr lebt und wirke.

299



Karl-Heinz Weger

Gnade Gottes ist nun aber nicht nur das, was der einzelne in der transzendentalen Er-
hebung seiner Geistigkeit unthematisch als Angebot erfdhrt?® — eine Erfahrung, die
sich als die Bleibendheit des gottlichen Heilswillens auch nach und trotz der Siinde
durchhilt —, sondern die Mitteilung der gottlichen Gnade ist gleichzeitig immer und
wesentlich an ihre geschichtlich-kategoriale Erscheinung gebunden; die Gnade Gottes
muf auch in der Geschichte, im anderen Menschen als Angebot und Forderung erschei-
nen und so vermittelt werden. Dann aber ist die Verweigerung der Gnade durch die
Siinde eines Menschen nicht nur ein isolierter, den Siinder allein angehender Minus-
punkt der Weltgeschichte, sondern Siinde ist gleichzeitig auch Verweigerung der
Gnadenvermittlung fiir andere, da Gott eben durch und im anderen Menschen seine
Gnade, die er selbst ist, anbietet, Und es lift sich weiterhin sagen: insofern ein Mensch
zu der ihn vorpersonal und innerlich bestimmenden Menschheitsgeschichte gehort und
diese Geschichte eben auch eine Geschichte der Siinde ist, ist er auch gnadenlos, weil
ihm aus dieser Menschheit die Gnade Gottes nicht zukommt, die ihm nach dem Heils-
willen Gottes zukommen sollte, und das Fehlen der in sich und wesenhaft heiligenden
Selbstmitteilung Gottes eine wirklich iibernatiirliche, wenn auch zur personlichen Siinde
analoge Unheilssituation des Menschen konstituiert.

Fiir eine Erbstindenlehre bedarf es weder der genealogischen Abstammung aller
Menschen von einem einzigen Stammelternpaar, noch einer besonderen, von Gott ge-
wollten Funktion eines ersten Menschen oder Menschenpaars. Eine so entfaltete Erb-
sindentheologie wiirde dariiber hinaus dem klassischen Text der Erbsiindenlehre in
Rom 5, 12-21 nahestehen. Paulus beschreibt ja die Siinde in der Welt als eine personi-
fizierte Macht, der niemand — aufler er sei in der Gnade Jesu Christi aus der siindigen
Welt gerufen — widerstehen kann; fiir den Apostel ist das Herrschen der Siinde in der
Welt eine in der Geschichte wirksame Unheilsmacht, die nicht nur Versuchung von
auflen ist, sondern bis in die innerste Existenz des Menschen iibergreift und von ihm
Besitz nimmt. Von einer ,, Vererbung® der adamitischen Ursiinde spricht Paulus nirgends.

Der ,,Ort“ der Erbsiindenlehre

Der Apostel spricht aber auch nicht (und dies mag als Ubergang zu unserem letzten
Punkt gelten) direkt und ausdriicklich von der Erbsiinde der unmiindigen Kinder, son-
dern von der Siinde der Erwachsenen, die freilich unter dem Einfluf der in der Welt
herrschenden Siinde geschieht, so dafl eine stindige, unauflésbare Spannung von Ver-
hingnis und Verantwortung aufrechterhalten bleibt. Ist hier nicht, so mochte man fra-

25 Wir meinen mit dieser Aussage das von Karl Rahner in die Theologie eingefiihrte Liibernatiirliche
Existential® des Menschen, méchten aber den Ausdruds selbst vermeiden, da auch die geschichtliche Er-
scheinung von Gnade und Siinde als iibernatiirliches Existential eines Menschen bezeichnet werden
kinnte. Als ,negatives iibernatiirliches Existential® wire dann die geschichtliche Erscheinung der Siinde
die Erbsiinde.

300



Erbsiindentheologie beute

gen, der Erbsiindenlehre ein anthropologischer und theologischer Ort zugewiesen, den
die heutige Erbsiindentheologie zu ihrem eigenen Segen wieder aufnehmen sollte?
Denn ein weiterer Grund, aufler den bereits angefiihrten, der dem heutigen Menschen
die traditionelle Erbsiindenlehre unglaubwiirdig vorkommen lifit, ist die Tatsache,
dafl die Erbstindenlehre jede Beziehung zum tiglichen Leben des Christen und damit
eine existentielle Bedeutung tiberhaupt verloren hat. Der glidubige Christ unserer Zeit
ist jedoch — und das ist sicher ein sympathischer Zug an ihm — skeptisch gegeniiber
Heilswahrheiten, die nur ,um ihrer selbst willen“ geglaubt werden sollen, fiir das
tigliche Leben und eine christliche Daseinserhellung jedoch nichts bedeuten.

Der Ort, den die nachtridentinische Theologie der Erbsiindenlehre zugewiesen hat,
und der Ansatzpunkt, der das theologische Denken iiber die Erbsiinde noch heute
weithin bestimmt, ist das unmiindige, einer personalen Entscheidung noch unfihige
Kind: wo von Erbsiinde die Rede ist, denkt man spontan an die ungetauften Kinder!
Diese Verschiebung biblischer Perspektiven, die eine existentielle Bedeutung der Erb-
sindenlehre apriorisch ausschliefft, hat historisch eine zweifache Ursache. Erstens ein-
mal ist die am statisch-bleibenden Wesen der Dinge orientierte Scholastik immer in
Gefahr, die Bedeutung der menschlichen Freiheitstat zu unterschitzen, so daf} die
heiligmachende Gnade Gottes — wie umgekehrt auch das schuldhafte Fehlen dieser
Gnade — als eine gleichbleibende, beinahe apersonale Gegebenheit betrachtet wird, der
die freie Stellungnahme des Menschen im Grunde wenig hinzufiigt. Und zweitens hat
die durch das Trienter Konzil bekriftigte Notwendigkeit der Kindertaufe ,zur Ver-
gebung der Siinden® das Interesse der Theologen fast zwangsldufig auf die Erbsiinde
im unmiindigen Kind konzentriert. Nun gibt es natiirlich Erbsiinde im unmiindigen,
ungetauften Kind, und die Praxis der Kindertaufe bildet seit alters den Katalysator
fiir ein Verstindnis des Ausmafes menschlicher Schuldverfallenheit. Aber das bedeutet
doch nicht, dafl man zum Verstindnis dieser universalen Schuldverfallenheit von der
Unheilssituation unmiindiger Kinder ausgehen mufl und die Erbsiinde selbst so be-
stimmt, daf} sie begrifflich von der persdnlichen Siinde v6llig getrennt ist. Baut man
die Erbsiindenlehre auf der ,Siindigkeit® unmiindiger Kinder auf, dann entwickelt
man sie notwendig von einem Grenzfall her.

Unserer personalistisch denkenden Zeit wird man vielmehr das mit Erbsiinde Ge-
meinte von der Freiheit des Erwachsenen her verstindlich machen miissen, der in der
personlichen Siinde aus eigener Entscheidung nachvollzieht, was ihm auf Grund seiner
Herkunft aus einer siindigen Menschheitsgeschichte, ihn innerlich bestimmend, voraus-
liegt. Die volle Verwirklichung der Erbsiinde ist erst dann gegeben, wenn der Mensch
in der Freiheit seiner Entscheidung die ihm durch das Herrschen der Siinde in der Welt
vorausliegende und ihn innerlich bestimmende Siindigkeit durch die personliche Stinde
ratifiziert und sich aneignet. Wie die freie, persénliche (und von Gott geschenkte) An-
nahme der Gnade diese erst zu ihrem eigentlichen Wesen kommen ldfit, so ist auch
erst die personliche Siinde als personaler Nachvollzug vorpersonaler Bestimmung Erb-
sinde im vollen Sinn des Wortes. Von hier aus sollte man dann zeigen, dafl diese der

301



Karl-Heinz Weger

Siinde des Erwachsenen vorausliegende Unbheilssituation auch schon das unmiindige,
ungetaufte Kind umfaflt, und zwar in einer ,Siindigkeit®, die allererstes Stadium einer
Entwicklung ist, noch keineswegs aber erwachsene Verwirklichung.

Das Verhiltnis von Erbsiinde und Konkupiszenz?* ist nicht weniger wichtig fiir eine
Bestimmung des Ortes der Erbsiindenlehre, Noch auf dem Trienter Konzil erklirte der
pipstliche Legat Kardinal Pole: ,,Was Erbsiinde ist, filhlen wir mehr durch deren
Wirklichkeit in uns selber, als dafl wir es in Worten ausdriicken kdnnten.“ 25 Es ist auf-
fallend, daf in dieser Hinsicht das praktische religiose Leben offensichtlich mehr weif}
als die wissenschaftliche Theologie, denn die Aszese kennt das immer bleibende An-
gefochtensein auch des Christen von der siindigen Welt her, sie weiff, dafl ,,Erbsiinde®
nicht jenseits aller Erfahrung liegt und die siindige Welt auch da nicht-aufhdrt Ver-
suchung zu sein, wo der Mensch aus dieser ,, Welt® gerufen und, zur Ecclesia gehorend,
noch immer die Wege des Irdischen geht. Diese Gedanken implizieren so wenig eine
Gleichsetzung von Erbsiinde und Konkupiszenz, wie die oben dargelegten eine Gleich-
setzung von persdnlicher Siinde und Erbsiinde. Jedoch: betrachtet man Erbsiinde nicht
nur als ein statisches Fehlen der heiligmachenden Gnade Gottes, sondern siecht man sie,
gerade als Fehlen der Gnade, als das dynamische Ausgerichtetsein des Menschen auf
den Vollzug der Siinde, einer Siinde, die unentrinnbar ist, insoweit der Mensch ohne
die Taufe der siindigen Welt gehért, und betrachtet man weiterhin die Konkupiszenz
als ein Element der Erbsiinde selbst (was ja durchaus traditionelle Befiirworter hat),
dann klafft zwischen der Erbsiindenlehre und der christlich-gldubigen Daseinserfah-
rung nicht jener Abgrund, der die Erbschuld in ihrem eigentlichen Wesen zu einer
existentiell bedeutungslosen Angelegenheit degradiert, weil der Christ die Erbsiinde ja
immer schon hinter sich hat!

Auch von daher mufl der Ort der Erbsiindenlehre in einer christlichen Anthropolo-
gie die Freiheit des erwachsenen Menschen sein, die zu den geschichtlich verursachten
Vorgegebenheiten ihrer selbst Stellung nehmen mufl, als schon von der ,Welt* be-
stimmte sich fiir diese Welt oder das Sterben in Christus entscheiden mufl. Auch der
glaubende Mensch ist mit der Siinde seiner Welt nie fertig. Sieht man dariiber hinaus
noch, dafl der Mensch durch seine eigene, personliche Stinde die Welt noch mehr die
gnadenlose, gottwidrige Welt werden liflt, die sie vom Anfang ihrer Menschheits-
geschichte an ist, dann konnte mit all dem der Erbsiindenlehre eine lebensnahe Bedeu-
tung zukommen, die sie sicher nicht hat, solange man sie an der ,Siindigkeit* des un-
miindigen Kindes ausbildet und sie von der Siinde der Welt wie auch von der per-
sonlichen Stinde des Menschen trennt und isoliert.

24 Die Konkupiszenz, oder die ,bSse Begierde®, stammt nach dem Tridentinum aus der Siinde und
macht gleichzeitig zur Siinde geneigt. Wir entleihen hier unseren Konkupiszenzbegriff von Metz (Art.
Konkupiszenz: Fries, Handbuch theologischer Grundbegriffe I 843-851), betrachten also die Konkupiszenz
nicht als eine innermenschliche Spannung, sondern als das Bestimmtsein des Menschen durch eine siindige
Welt. In einer siindigen Welt lebend, ist der Mensch zur Siinde und zum Protest gegen Gott geneigt.

25 Vgl. P. Smulders, Theologie und Evolution (Essen 1963) 212.

302



