Otto Semmelroth S]
Sakularisierung als Frage an die Theologie

Wir sind gewohnt, mit dem Begriff Sikularisierung ein Geschehen recht materieller und
der Kirche feindseliger Art zu verbinden. Mit dem Westfalischen Frieden begann, was
dann im Zuge der Franzosischen Revolution im Reichsdeputationshauptschlufl von
1803 vollendet wurde; die Fiirsten, die ihre linksrheinischen Besitzungen abtreten mufi-
ten, wurden durch der Kirche entrissene und in diesem Sinn sikularisierte Giiter schad-
los gehalten. Was heute theologisch mit Sikularisierung gemeint ist, bewegt sich im
geistigen Bereich der Frage nach dem Verhiltnis von Kirche und Welt. So viel Frag-
wiirdiges in der menschlichen Haltung sich damit allerdings verbindet, so erwichst das
theologische Thema ,,Sikularisierung® doch weithin einem ehrlichen Bemiihen um eine
offenbarungsgemifle Deutung sowohl der Kirche wie der Welt wie vor allem des Ver-
hiltnisses beider zueinander.

Etwa seit dem Ende des zweiten Weltkriegs gibt es, zunichst im protestantischen,
in etwas anderer Weise aber auch recht stark im katholischen Bereich eine Theologie
der Sikularisierung. Von Amerika her wurde dem durch die sogenannte ,Gott-ist-tot-
Theologie® ein verschirfrer Akzent gegeben. Man kann aber vielleicht auch sagen, die
Theologie vom Tod Gottes mache nur ausdriicklich, was die Theologie der Sikulari-
sierung voraussetzt. Denn diese ist in ihren schirfsten Ausprigungen ein Begraben
Gottes in die Welt und die Mitmenschlichkeit hinein, sie schlieflt also ein, dafl Gott
irgendwie als tot angesehen wird.

Mit der Sdkularisierung, wie sie heute verstanden und vertreten wird, ist ein weithin
berechtigtes Anliegen gemeint. Anderseits wird man doch dem Vorbehalt des Neu-
testamentlers Heinz Schiirmann zustimmen: ,Das pneumatische Gegeniiber der Glau-
benden zum Kyrios 4t sich nicht reduzieren auf ,Mitmenschlichkeit* und die Christus-
botschaft entsprechend nicht auf eine Theologie des ,Seid-nett-zueinander‘.“ 1

Im folgenden sollen einleitend einige Antriebskrifte skizziert werden, die das kom-
plexe Phinomen der Sikularisierung bestimmen. Im zweiten Teil wird versucht, die
Sikularisierungstheologie aus ihrer geistigen Herkunft zu charakterisieren. Der dritte
Teil soll mit einigen kritischen Uberlegungen und Hinweisen abschlieen.

1 H. Schiirmann, Neutestamentliche Marginalien zur Frage der ,Entsakralisierung®, in: Der Seel-
sorger 38 (1968) 38-48; 89-104. Zirat 98.

388



Sikularisierung als Frage an die Theologie
Antriebskrifte zur Sikularisierung

1. Die Darstellung der verschiedenen geschichtlichen und aktuellen Komponenten,
die das Phinomen der Sikularisierung so komplex erscheinen lassen, sei mit einem Zug
begonnen, der auf den ersten Blick sehr am Rand zu liegen scheint, nimlich mit dem,
was wir im Bereich des kirchlichen Lebens mit ,, Verweltlichung® zu bezeichnen pflegen.
Daf ein vom Glauben der Kirche geprigtes Leben sich immer wieder der Welt im
johanneisch-paulinischen, pejorativen Sinn zuzuwenden versucht ist, scheint zwar eine
Frage der praktischen christlichen Lebensgestaltung, nicht aber der grundsitzlichen
theologischen Deutung des Verhiltnisses von Kirche und Welt, von christlichem Glau-
ben an Gott und empirisch bestimmtem Wirken in der Welt zu sein. Aber immer wie-
der hat die praktische These der Verweltlichung die spiritualistische Antithese der
Weltfeindlichkeit herausgefordert, so dafl die Theologie der Sikularisierung sich ge-
radezu als Synthese im Zug dieser Dialektik dartun kann.

Auch in seiner eigenen Sinnrichtung hat jener Trend zur Welt hin, den wir als Ver-
weltlichung bezeichnen, die Sdkularisierungsgeistigkeit unserer Tage geférdert und
zum Zug kommen lassen. Verweltlichung ist die praktische Leugnung der wesentlichen
Zweidimensionalitit menschlicher Existenz, das heifft der Ausrichtung auf die Welt
und des gleichzeitigen Stehens vor Gott, ist der simplifizierende Versuch, das mensch-
liche Dasein eindimensional zu leben. Dieser rein praktische Versuch dringt zum ideo-
logischen Uberbau, wenn er vor dem menschlichen Gewissen bestehen will. Es ist kein
Zweifel, dafl die Sikularisierungsideologie unserer Zeit — auch ohne das, was dahinter
steht, einfachhin schlecht machen zu wollen, muff man das wohl sagen — weithin den
Eindrudk eines solchen ideologischen Uberbaus iiber einer Praxis macht, der die Zwei-
dimensionalitdt menschlicher Existenz fremd oder kompliziert erscheint.

2. Zu diesen Faktoren aus dem praktischen Bereich kommen solche aus dem mehr
grundsitzlichen, theologischen Bereich. Wir betrachten sie am besten von den beiden
Seiten her, die in der ganzen Frage miteinander konkurrieren, dem Bemiihen um ein
gereinigtes Gottesbild und um eine Entsakralisierung der Welt.

a) Es gibt eine Tendenz zur Sikularisierung, die auf die ausdriidkliche Gottesaussage
um Gottes selber willen meint verzichten zu miissen. Diese sikularisierende Anonymi-
sierung Gottes glaubt ein zu anthropomorphes Bild Gottes und ein zu ehrfurchtsloses
Umgehen mit Gott wie mit einem verfiigbaren Gegenstand korrigieren zu miissen. Das
geht bis zu der Behauptung, ein kategoriales Sprechen iiber Gott sei unmdglich. Nun
wird man gewif} festhalten, dafl Gott mit keiner kategorialen Aussage so eingefangen
wird, wie er ist. Aber er hat sich schlieflich selbst in die kategorialen Aussagen seiner
prophetischen Offenbarung bis zur Menschwerdung in Jesus Christus entduflert. In
solcher Entiduflerung setzt sich Gott selbst der Gefahr aus, dafl Menschen, die eifersiich-
tiger iiber die Gottlichkeit Gottes wachen als Gott selbst, Gott fremd werden. Der
Purismus des Sprechens von Gott, wie man ihn heute antrifft, will das Dilemma nicht
mitmachen, in das Gott selbst sich stellt, wenn er Menschen in einer Welt schafft, und

389



Otto Semmelroth

»in der Offenbarung aus {iberstrdmender Liebe die Menschen anredet wie Freunde und
mit ihnen verkehrt, um sie in seine Gemeinschaft einzuladen und aufzunehmen® 2.

b) Mehr noch als von der Reinigung des Gottesbildes her glaubt sich der theologische
Sikularismus vom Glauben an Christus bestitigt, insofern er die Welt entsakralisiert
habe. Durch den Glauben an Christus und sein Werk ist die Welt und das menschliche
Verhiltnis zu ihr von der Vorstellung eines von guten oder bésen dimonischen Krif-
ten erfiillten und geleiteten Weltgeschehens befreit worden. Es geschah eine Entzaube-
rung der Natur. Christus verkiindet eine vom Vatergott erschaffene und von seiner
Vorsehung durchwaltete Welt, in die hinein der Sohn Gottes als Unterpfand der Welt-
liebe des Vaters Mensch geworden ist. So hat Christus die Menschen in eine entsakrali-
sierte Welt hinein befreit und selbst den Grund fiir eine gewisse Sikularisierung gelegt.
Joachim Friese erinnert daran, daff ,seit langem in Publikationen zur Frage der Siku-
larisation auf die Tatsache aufmerksam gemacht wird, daf die bisher erste und einzige
sikularisierte Welt nur auf dem Boden der Christenheit entstanden ist“ 8, und daf ,,der
christliche Glaube an den auflerweltlichen Gott zugleich der Unglaube gegeniiber den
gottlichen Michten der Welt ist“ 4 Und auf die Frage: ,,Ist also die moderne sikulari-
sierte Welt als illegitimes oder als legitimes Kind des Christentums zu bezeichnen?“
gibt er die Antwort: ,Die Haltung des sikularisierten Menschen ist gekennzeichnet
durch seine Souverdnitit gegeniiber Welt und Natur . . . Voraussetzung zu dieser Hal-
tung, die antiken Menschen nur ausnahmsweise mdglich war, ist, daf} irgendwer oder
irgend etwas ihn aus der religidsen Bindung an die géttlich-kosmischen Michte befreit
hat . .. Die Befreiungstat Christi hat einen doppelten, ambivalenten Sinn: Sie befreit
den Menschen von allen religidsen Bindungen, denen er unterlag, und sie bindet wie-
derum den Menschen an Christus, den Befreier, dem der Gliubige von nun an immer
verpflichtet bleibt.“5 Johann B. Metz bestitigt diese Auffassung aus katholischer Sicht.
Er spricht von der ,Wahrheit des Christusereignisses, derzufolge durch die Fleisch-
werdung Gottes das Fleisch erst ganz als ,Fleisch®, als Erde, als weltliche Welt, und
Gott erst ganz in seiner transzendenten Weltiiberlegenheit erscheint® 8.

Charakterisierung aus der geistigen Herkunft

Nach diesen kurzen Hinweisen auf gewisse Antriebskrifte des Phinomens der Siku-
larisierung soll nun dieses Phinomen aus seiner geistigen Herkunft charakterisiert wer-
den. Bei aller Gemeinsamkeit der theologischen Weltzuwendung in der evangelischen
und katholischen Theologie mufl es doch auf verschiedenem ideengeschichtlichen Hin-
tergrund gesehen werden.

2 Zweites Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution ,Dei Verbum®, Art. 2.

3 J. Friese, Die sikularisierte Welt. Triumph oder Tragddie der christlichen Geistesgeschichte (Frank-
furt 1967) 26. 4 Ebd. 27, 5 Ebd. 54 f.

6 J. B, Metz, Zur Theologie der Welt (Mainz, Miinchen 1968) 28.

390



Sékularisierung als Frage an die Theologie

Es zeigt sich Gemeinsamkeit in der These, dafl die Sikularisierung nicht, wie viele
meinen, gegen den christlichen Glauben erfolgt, sondern gerade Konsequenz und Ver-
wirklichung des christlichen Glaubens sei. So sagt etwa Friedrich Gogarten, die Siku-
larisierung sei ein Vorgang, ,.der sich ganz folgerecht aus dem Wesen des christlichen
Glaubens ergibt®. ,,Eben in dieser Sikularisierung ereignet sich der erste gewaltige An-
satz zu einer Gestaltung der Welt und ihrer Wirklichkeit aus den Kriften des christ-
lichen Glaubens, freilich mit all den Gefahren und Irrtiimern, ohne die so etwas nicht
moglich ist.“7 In frappierender Ubereinstimmung damit stellt Johann B. Metz als
katholischer Theologe der Theologie die Aufgabe: , Die Theologie hat freizulegen, daf
und wie in dem geschichtlich unumkehrbaren epochalen Ansatz der neuzeitlichen Ver-
waltung der Welt der christliche Anfang nicht entfallen, sondern echt geschichtlich
wirksam ist“8, was er dann mit folgender These beantwortet: ,Die Weltlichkeit der
Welt, wie sie im neuzeitlichen Verweltlichungsprozef§ entstanden ist und in global ver-
schirfter Form uns heute anblidkt, ist in ithrem Grund, freilich nicht in ihren einzelnen
geschichtlichen Ausprigungen, nicht gegen, sondern durch das Christentum entstanden;
sie ist urspriinglich ein christliches Ereignis und bezeugt damit die innergeschichtlich
waltende Macht der ,Stunde Christi® in unserer Weltsituation.“?®

In diesem Punkt also besteht eine erstaunliche Gemeinsamkeit. Aber der verschiedene
Ausgangspunkt bestimmt doch die mehr protestantische Sikularisierungstheologie an-
ders als die katholische, was beide nicht gegeneinanderstellt, sondern zu wichtiger Er-
ganzung fiihrt. Man konnte die verschiedenen Bewegungsrichtungen, die in beiden
Theologien zur Welt hingefiihrt haben, vielleicht von seiten der protestantischen Theo-
logie mehr als ,,Freiheit zur Welt® 10 und auf seiten der katholischen Theologie mehr als
»Freilassung der Welt® kennzeichnen — wobei die Zueignung beider Richtungen zur
evangelischen bzw. katholischen Theologie nicht allzu exklusiv genommen werden darf.

1. In der protestantischen Nachkriegstheologie verbindet sich der Beginn des Be-
mithens um die Theologie der Sikularisierung vor allem mit Namen wie Paul Tillich,
Friedrich Gogarten, Dietrich Bonhoeffer. Sie alle haben schon Jahre vorher theologisch
bedeutsame Arbeiten geleistet. Gogarten ist eigentlich bekannter geworden durch seine
urspriingliche Verbindung mit Karl Barth und der entstehenden dialektischen Theolo-
gie. Er griindete mit Barth und Thurneysen im Jahr 1922 die Zeitschrift der dialekti-
schen Theologie ,Zwischen den Zeiten®. Seine bedeutenden Beitrige zur Sikularisie-
rungstheologie hat Gogarten in seiner dritten Schaffensperiode nach dem zweiten Welt-
krieg geleistet!!. Es mag an der Belastung seiner dem Nationalsozialismus und den

7 F. Gogarten, Verhingnis und Hoffnung der Neuzeit. Sdkularisierung als theologisches Problem
(Stuttgart 21958) 8.

8 Zur Theologie der Welt 14, 8 Ebd. 16 £.

10 So der Titel des Buches von A. V. Bauer, Freiheit zur Welt. Weltverstindnis und Weltverhiltnis
des Christen nach der Theologie Friedrich Gogartens (Paderborn 1967).

11 Vel. vor allem: Die Kirche in der Welt (Heidelberg 1948); Der Mensch zwischen Gott und Welt
(Stutegart 1952; 31956); Verhdngnis und Hoffnung der Neuzeit. Sikularisierung als theologisches Pro-
blem (Stuttgart 1953; 21958).

391



Otto Semmelroth

Deutschen Christen verhingnisvoll positiv zugewandten Vergangenheit liegen, daf}
diese Arbeiten der Nachkriegszeit nicht ganz die Beachtung gefunden haben, die ihrer
wahren Bedeutung entsprochen hitte.

Bei Dietrich Bonhoeffer spiegelt sich geradezu in seiner eigenen theologischen Ent-
wicklung die plétzliche Wandlung der evangelischen Theologie aus einem der Welt
nicht gerade giinstigen Erbe zur Welt hin. In seinen jiingeren theologischen Jahren
empfand sich Bonhoeffer einigermaflen schockiert, als er bei einem Studienaufenthalt
im Union Theological Seminary in New York 1930/31 erfahren mufite, wie wenig der
amerikanische Protestantismus von der Theologie, wie sehr er dagegen vom Social
Gospel bestimmt war. Diese Hinwendung des amerikanischen Protestantismus zum
sozialen Engagement war praktische Hinwendung zum Innerweltlichen, aber keine
Theologie der Sikularisierung. Man wird aber nicht fehlgehen mit der Annahme, daf}
sich hier ein Einfluf} vorbereitete, der Bonhoeffer in der Zeit seiner Gefangenschaft in
Berlin-Tegel — sein Biograph Eberhard Bethge setzt die Zisur im April 1944 an!? — zu
seiner These von der ,miindig gewordenen Welt® fiihrte, der eine ,nichtreligiése oder
weltliche Interpretation®, ja wie er auch sagt, ,eine religionslose Interpretation des
Christentums® gegeben werden miisse. So gab er der Arbeit, mit der er sich in der Zelle
von Tegel zu befassen begann, den Arbeitstitel: ., Nichtreligiose Interpretation in einer
miindig gewordenen Welt“. Seit Bonhoeffers Zeiten ist dann die Sdkularisierungstheo-
logie im protestantischen Raum weitergegangen, wobel ganz sicher das Moment des
Religionslosen sich zwar auf Bonhoeffer zu stiitzen meint, sein eigenes Anliegen aber
weithin tiberrollt hat.

Die Eigenart dieser vor allem im protestantischen Raum beheimateten Theologie der
Weltlichkeit ist vom glaubens- und geistesgeschichtlichen Erbe des lutherischen Den-
kens bestimmt. Der Hintergrund, auf dem sich die Weltzuwendung der protestanti-
schen Nachkriegstheologie der allgemein geistes- und lebensgeschichtlich lingst erfolg-
ten Sikularisierung theologisch annimmt, ist das reformatorische, vor allem lutherische
Erbe einer Trennung von Glaube und Welt. Die reformatorische Theologie hat im Zei-
chen der ,Nacht der Stinde® eine negative Haltung gegeniiber der Natur und der Welt
entwickelt. Aus dem lutherischen Stindenverstdndnis der Zerstdrung der menschlichen
Natur und ihres Verhiltnisses zur Welt gestaltete sich das lutherische Geisteserbe gegen-
iiber der Welt skeptisch, negativ oder doch so, daf} Glaube und Welt, christliches und
weltliches Leben in eine gewisse Zweiheit, in zwei Reiche auseinanderfielen (wenn auch
Luther selbst wohl die zwei Reiche nicht so dualistisch verstanden hat). Eine Hinwen-
dung zum Wirken in den Bereichen der Welt entsteht nicht in innerer Einheit mit theo-
logischer Deutung, sondern mehr unter Aufgabe der theologischen Weltdeutung. Die
Tendenz zur praktischen Tat und zum sozialen Evangelium im amerikanischen Pro-
testantismus ist daher nicht theologisch begriindet, sondern geht praktisch neben der
Theologie her. Die Theologie der Sikularisation setzt hier eine Korrektur.

12 E, Bethge, Dietrich Bonhoeffer, Christ, Zeitgenosse (Miinchen 1967) 965.

392



T—————

Sékularisierung als Frage an die Theologie

2. Im katholischen Raum betont die Sikularisierungstheologie zwar zum Teil Ghn-
liche Gesichtspunkte wie die protestantische, aber vom geistesgeschichtlichen Erbe her
ist die Bewegung zu einer Theologie der Welt im katholischen Raum doch einiger-
maflen anders bestimmt. Es handelt sich hier nicht so sehr darum, daf die Theologie
freigegeben wird zu einem Ja zur Welt — obwohl auch dieses Moment in der katholi-
schen Welt-Theologie, vor allem bei Metz, nicht fehlt. Was aber, gerade auch im Zu-
sammenhang mit den Bemiithungen, die sich in der Konzilskonstitution ,,Gaudium et
Spes® niedergeschlagen haben, die katholische theologische Hinwendung zur Welt vor
allem kennzeichnet, ist eine Freigabe der Welt, der innerweltlichen Existenz- und
Lebensbereiche, aus einer integralistischen direkten Beherrschung durch Glaube und
Kirche.

Natiirlich kennt auch die katholische Tradition die Bedrohtheit der Welt und des
Menschen in ihr durch die Siinde. Sie weiff um das, was Schoonenberg die Siinde der
Welt genannt hat, von der der Mensch situiert ist'®, ,Unser christliches Verhiltnis zur
Welt ist wahrhaft kein unbefangenes und kein fraglos optimistisches.“ 14 Aber in der
katholischen Tradition wirkt diese Betrachtung einigermaflen anders als in der prote-
stantischen. Hat die katholische Theologie doch immer am bleibenden Bestand von
Natur und Welt auch im Gefolge der Siinde, an der Bedeutung der Kreatur und der
Welt fiir das Verhiltnis des Menschen zu Gott, am sittlichen Anspruch auch der ,Na-
tur® als Spiegel und Ausdruck des gottlichen Schopferwillens festgehalten. Diese Posi-
tion schien dann sehr leicht auch das Verhiltnis des Menschen zur Welt recht unmittel-
bar in die iiberwachende und fithrende Kompetenz der amtlichen Kirche zu stellen,
was dann einen gewissen Hohepunkt erlangte im antiliberalistischen Integralismus der
letzten Jahrhundertwende, den Oswald von Nell-Breuning prignant charakterisiert
als ,einen religidsen Totalitarismus, der aus dem Glauben (allein) die Antwort auf
alle Fragen des privaten und ffentlichen Lebens entnehmen will, folgerecht den ver-
schiedenen Kultursachbereichen nicht nur die absolute, sondern auch eine relative Eigen-
stindigkeit abspricht und sie (oder mindestens die Betdtigung der Gliubigen in diesen
Bereichen) grundsitzlich der potestas directa der Kirche unterstellen will“ 15,

Eine solche Haltung, die die echte und bleibende Zwei-Einheit von Heil und Welt
nicht recht wahrhaben will und eine Art Theokratie anstrebt, wie sie nicht einmal das
Alte Testament gemeint hat — H. Renckens glaubt die Sikularisation auch als Thema
des Alten Testaments aufweisen zu kdnnen'® —, hat im Lauf der Geschichte zu Fehlent-
scheidungen mit weitreichenden Folgen gefiihrt. Das Zweite Vatikanum hat darauf ein-
dringlich hingewiesen: ,Deshalb sind gewisse Geisteshaltungen, die einst auch unter
Christen wegen eines unzulidnglichen Verstindnisses fiir die legitime Autonomie der
Wissenschaft vorkamen, zu bedauern. Durch die dadurch entfachten Streitigkeiten und

13 P. Schoonenberg SJ, Theologie der Siinde (Einsiedeln 1966) 115-141,

14 Metz a.2.0. 41,

16 Lexikon fiir Theologie und Kirche, 2V (Freiburg 1960) 717.

18 H. Renckens S, Sikularisation und Altes Testament, in: Bijdragen 27 (1966) 412—421.

28 Stimmen 182, 12 393



Otto Semmelroth

Auseinandersetzungen schufen sie in der Mentalitit vieler die Uberzeugung von einem
Widerspruch zwischen Glauben und Wissenschaft.“ 17 Wer geschichtlich zu denken und
die Kirche als geschichtliche Wirklichkeit ernst zu nehmen bereit ist, wird solche Ent-
widslungen und Geschehnisse, aber auch die Erkenntnis und Anerkennung ihrer Irr-
tiimlichkeit als geschichtlich notwendige Durchginge auf dem Weg zur Selbstverwirk-
lichung der Kirche zu betrachten wissen.

Hier bedeutet die katholische Sikularisierungstheologie, die sich auch im zweiten
Vatikanischen Konzil niedergeschlagen hat, Freigabe der innerweltlichen Sachbereiche
in ihre vom Konzil ausdriicklich so genannte Autonomie. ,, Wenn wir unter Autonomie
der irdischen Wirklichkeiten verstehen, dafl die geschaffenen Dinge und auch die Ge-
sellschaften ihre eigenen Gesetze und Werte haben, die der Mensch schrittweise erken-
nen, gebrauchen und gestalten muff, dann ist es durchaus berechtigt, diese Autonomie
zu fordern. Das ist nicht nur eine Forderung der Menschen unserer Zeit, sondern ent-
spricht auch dem Willen des Schpfers. Durch ihr Geschaffensein selber nidmlich haben
alle Einzelwirklichkeiten ihren festen Eigenstand, ihre eigene Wahrheit, ihre eigene
Gutheit sowie ihre Figengesetzlichkeit und ihre eigenen Ordnungen, die der Mensch
unter Anerkennung der den einzelnen Wissenschaften und Techniken eigenen Methode
achten muff.“ 18

Sikularisierung: Ja oder Nein?

Haben wir nun also zur Sikularisierung Ja oder Nein zu sagen? Zu dieser Frage wol-
len die folgenden kritischen Bemerkungen weder Ablehnung noch schlechthinnige Be-
jahung dessen, was mit dem Anliegen der Sikularisierung verbunden ist, bedeuten,
vielmehr die Berechtigung zugleich mit der Gefdhrdung darstellen.

1. Das Verhalten des Christen zur Welt ist begriindet im Glauben an das Geschaffen-
sein und Geschaffenwerden der Welt durch Gott. ,Der Schdpfungsglaube gibt die Welt
in ihrer Weltlichkeit frei und fithrt grundsitzlich zur Welterhellung, Weltaufklarung
und Weltverfiigung.« 10

Die im biblischen Sechs-Tage-Werk bezeugte Gutheit der Welt ist nicht nur Gutheit
im Sinn sittlicher Qualifikation: nichts Geschaffenes ist in sich sittlich minderwertig.
Sie ist auch keine rein physisch-objektive Gutheit; diese ist im Gegenteil hinreichend
problematisch, da jeder erfihrt, wie viel physisch Schlimmes, Schmerzliches, Ubles thm
aus den Dingen der Welt widerfihrt. Die Gutheit, die der Schépfungsglaube der Welt
zuschreibt, kann man vielleicht eine personale Gutheit nennen. Sie besteht darin, dafl
»Welt“ keine blof dingliche Vielheit von Sachen oder objektiven Geschehnissen ist.

17 Zweites Vatikanisches Konzil, Pastoralkonstitution ,Gaudium et Spes®, Art. 36.

18 Ebd.

19 ], Peitz, Sikularisiertes Denken — Priambel des Glaubens?, in: Theologisch-praktische Quartal-
schrift 116 (1968) 113120, Zitat 117.

394



Sékularisierung als Frage an die Theologie

Der Schopfungsglaube deutet jene ,paradoxale Immanenz des Transzendenten®, von
der Paul Tillich spricht, in dem Sinn, daf8 die Welt nicht nur Wirkung, sondern Aus-
druck ist: Wirkung des Schaffens und stindigen Durchwirkens der Welt durch ein per-
sonales Wesen, das sich zudem im Wort seiner Offenbarung nicht als anonyme, aperso-
nale Kraft, sondern als personale Macht bezeugt hat. Zu ihm kann also der Mensch in
der sachlichen Vielheit und den Ereignissen der Welt Du sagen. Gott hat die Menschen
mit dem Auftrag, sich die Erde untertan zu machen, in die Welt hinein entlassen. Der
Inhalt dieses Auftragworts Gottes klingt dem Menschen aus der Welt, in der er steht,
entgegen, gerade da, wo es die Strukturen und GesetzmiRigkeiten der innerweltlichen
Sachbereiche sind. Sind sie doch vom Schépfergott der Welt eingestiftet. Sie befolgend
darf der Mensch sich von Gott angeredet und aufgerufen wissen. Insofern ist der Unter-
schied von Sakral und Profan wirklich fragwiirdig; aber nicht deshalb, weil es keine
Sakralbereiche gibe, sondern deshalb, weil auch die Welt nicht in dem Sinn profan ist,
als wire sie nicht Bereich der dienenden Begegnung mit Gott.

So ist ,Welt“ nicht die blofle Sammlung der Dinge und Sachverhalte um uns her.
Welt ist diese Sachwelt mit einer zweifachen personalen Beziehung: der Bezichung zu
Gott, der sie fiir den Menschen bereitet und ihm als Auftrag iibergeben hat, und der
Beziehung zum Menschen, der die sachlich-menschliche Umwelt durch seine Entschei-
dungen zur Geschichte machen soll. , Welt“ ist also, gerade auch im biblischen Ver-
stindnis, nicht so sehr eine kosmologische, sondern eine anthropologische Wirklichkeit.

Was wir als Sakularisierung vollziehen konnen, ja miissen, ist das Ja zur Welt als
Welt. Das bedeutet eine gewisse Entsakralisierung, aber nicht so, als wenn die Welt
und der menschliche Dienst in Befolgung der innerweltlichen Eigengesetze nichts mit
Gott zu tun hitte. Entsakralisierung vielmehr in dem doppelten Sinn: daf die Dyna-
mik der Welt nicht dimonischen Sakralkriften zugeschrieben, sondern die Welt als sie
selbst freigesetzt wird; und dafl zweitens Welt und Gott nicht identifiziert, sondern
Welt gerade in ihrem Nicht-Gott-Sein anerkannt wird. Anderseits wird Sikularisie-
rung gerade durch die Anwesenheit Gottes in der Welt moglich und begriindet, die
drei Momente umfafit: Das Eintreten der Welt aus dem Nichtsein zum Sein am An-
fang; dies aber nicht deistisch verstanden, als wenn gottliches Schaffen sich an die von
ihm begriindete Welt abgegeben hitte, sondern bleibendes Wirken Gottes in der Eigen-
dynamik der Welt einschlieBlich ihrer Entwicklung; und schlieRlich Dasein Gottes in
der Welt, insofern die der Welt eigenen Strukturen, Moglichkeiten, GesetzmiRigkeiten
vom Schopfergott eingestiftet und daher sein stindiger Anspruch an den Menschen
sind, der sie erforschen, befolgen, auswerten und eben auch darin Gott begegnen soll.

2. Dieses Ja zu einer gewissen Sikularisierung darf nun aber nicht bestimmte Gefah-
ren iibersehen, die ihr innewohnen. Dabei sei ausgegangen von den beiden Bewegungs-
richtungen von Sikularisierung, von denen bereits gesprochen wurde.

a) Der neuen Weltzuwendung einer Theologie, die eine dualistische Trennung von
Glaube und Welt zu korrigieren sucht, wohnt die Gefahr inne, die Kirche und das von
ihr vertretene Gottesverhiltnis so in der Welt aufgehen zu lassen, dafl sie praktisch

28% 395



Otto Semmelroth

aufhdrt Kirche zu sein: Sikularisierung unter Aufhebung der eschatologischen Ver-
kiindigung durch das Sein und Handeln der Kirche in der Welt.

Thre schirfste Ausprigung findet diese Gefahr da, wo man Gott als kategorial zu
erfassende Wirklichkeit hat sterben lassen in die Mitmenschlichkeit oder in den Welt-
dienst hinein. Da wird doch wohl ignoriert, dafl wir Menschen unser personales Leben
in zwei Dimensionen ausdriicklich machen miissen: Das Umgehen mit der Welt ent-
sprechend den ihr eingestifteten Eigengesetzlichkeiten als ausdriicklicher Gegenstand
unserer Beachtung enthilt das Du Gottes tatsichlich, aber unthematisch in sich. Es gibt
aber Zeiten und Riume, in denen die du-hafte Begegnung mit Gott die Richtung un-
seres Denkens, Wollens und Tuns ausdriicklich bestimmt, wihrend die Welt unthema-
tisch und mehr unterbewuflt mit einbezogen ist. Es darf nicht als Dualismus verschrien
werden, daf beide Dimensionen menschlicher Existenz bei aller lebendigen Verbunden-
heit doch immer eine gewisse Zweiheit des ausdriicklichen Vollzugs bleiben miissen.
Das gliubige Bewufltsein, in der Befolgung der weltlichen Eigengesetzlichkeiten tat-
sichlich Gott zu folgen und zu dienen, kann nicht lebendig bleiben, wenn nicht auch in
der Besonderheit bestimmter Zeiten und Orte die betende Du-Anrede an Gott voll-
zogen wird. Umgekehrt soll die du-hafte Ausrichtung auf Gott dem Menschen jene
Verwandtschaft und Vertrautheit mit Gott geben, die ihn in der Welt die Spur Gottes
wittern und sein weltliches Wirken, insofern es weltgemifl ist, als Gehorsam gegen
Gott vollziehen lafit.

Mit dem Genannten hingt dann auch das heute so starke In-Frage-Stellen des geist-
lichen Amtes in der Kirche zusammen: Dafl das Amt eben als geistliches, sakramental
mitgeteiltes Amt den Dienst ,in persona Christi* und die nicht nur funktionale, son-
dern auch existentielle und zustindliche Darstellung des eschatologischen, also {iber das
Welthafte hinausweisenden und hinausfiihrenden Sinnes der Kirche zu realisieren hat;
daf die kirchliche Gemeinde eben geistlich-eschatologische Gemeinde und daher nicht
einfach nach Art einer zivilen innerweltlichen Gemeinde zu deuten ist, innerhalb deren
es unter anderen auch die geistliche Funktion gibt.

Mit der wenn auch weithin berechtigten Sikularisierung verbindet sich die Gefahr
einer Drangabe der eschatologischen Andersartigkeit der Kirche gegeniiber der Welt.
Sikularisierung verbirgt vielleicht doch nicht selten ein Sich-nicht-wohl-Fiihlen in
jener gewissen Fremdheit in der Welt, die mit der Sendung gegeben ist, der Welt und
ihren Menschen die Nicht-Endgiiltigkeit ihrer Existenz zu verkiindigen. Die notwen-
dige Solidaritit mit den Menschen und ihrem Elend darf iiber der angestrengten Be-
miihung, die Menschen und ihre Welt iiber ihr augenblickliches Elend in eine bessere
Welt zu fithren, nicht aus dem Auge verlieren, daff auch dieses Ziel kein endgiiltiges ist.
Die berechtigte Faszination, die vom sozialen Engagement ausgeht, bedeutet hier eine
echte Gefahr. Auch bei der jlingsten Vollversammlung des Okumenischen Rates der
Kirchen in Uppsala vom 4. bis 19. Juli hat sie gewirkt. ,In der Thematik stand vom
ersten Tag an die Weltverantwortung der Christen weit im Vordergrund. Die Fragen
nach der sozialen Gerechtigkeit, der gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Entwicklung

396



Séikularisierung als Frage an die Theologie

beherrschten die Diskussion so sehr, dafl eigentlich theologische Probleme fast vollstin-
dig zuriicktraten. Die Sektionsberichte wirken iiberall dort, wo sie sich mit theologi-
schen Fragen befassen, merkwiirdig blaf . .. Der Vorrang der auf die Welt bezogenen
Fragen ist uniibersehbar ... In Uppsala wurden allerdings auch die Grenzen jedes
kirchlichen Handelns sichtbar. Auf die Entscheidungen in Politik und Wirtschaft haben
die Kirchen keinen ernst zu nehmenden Einfluff. So iiberzeugend die Forderungen
sind, auf die sich die Delegierten in ihren Schlufberichten einigten, wie sollen sie durch-
gesetzt werden? ... Hier wird die Problematik der Wahrnehmung des christlichen
Weltauftrags sichtbar, und man fragt sich, ob der eigentliche Beitrag der Kirchen nicht
auf einem anderen, ihnen spezifisch eigenen Gebiet liegt, nimlich in dem Versuch, die
Mentalitit zu indern.* 20

b) Soviel zu Krisenpunkten in der Sikularisierung, insofern eine neue Hinwendung
zur Welt einem gegeniiber der Welt grundsitzlich reservierten Erbe oder einer gegen-
iiber der Aufklirung und dem Liberalismus sich einigelnden Gettohaltung entgegen-
gesetzt wird. Aber auch die Sikularisierung im Sinn der Freisetzung der innerwelt-
lichen Sachbereiche aus einer integralistischen Potestas directa der Kirche in die ihnen
eigene Autonomie verlangt die Beachtung gewisser kritischer Momente.

Als Gefahr droht hier vor allem der Versuch einer zu vereinfachenden Grenzziehung
zwischen Glaube und Kirche einerseits und Welt anderseits. Auf Grund der Neuent-
deckung oder neuen Anerkennung der innerweltlichen Eigengesetzlichkeiten gibt man
sich leicht der Meinung hin, man konne die Grenze zwischen den Aufgaben- und Zu-
stindigkeitsbereichen der Kirche als geistlicher Gemeinde und denen der Welt einfach
ziehen ohne Beachtung von Gebieten, in denen sich beide Kompetenzen nicht nur be-
rithren, sondern iiberschneiden.

Zunichst haben wir zu bedenken, dafl wir weder von der Welt noch von Glaube und
Kirche rein objektiv sprechen. Es handelt sich immer um den Menschen mit seinen Be-
ziehungen zu dem ihn schaffenden Gott und zu der Wirklichkeit, der er eingestiftet
ist. Welt bedeutet den Menschen, insofern er im Wirken nach den innerweltlichen Eigen-
gesetzen Gott verantwortlich gegeniibersteht. Da aber nun die Kirche eben diesen
Menschen in seiner Beziehung zu Gott zu besorgen hat, ist sie nicht so einfach aus der
Weltlichkeit des Menschen herauszuhalten. Nicht als wenn sie dem Menschen die Nor-
men fiir die Verwirklichung der innerweltlichen Sachbereiche zu geben hitte; wohl
aber hat sie in den Menschen das Bewufitsein zu wahren, daf sie in der Welt als einem
von Gott bestimmten Bereich stehen, also Weltdienst als Dienst vor Gott zu realisieren
haben. Hier kann es durchaus geschehen, dafl die aus dem Naturgesetz — dieses sowohl
als physisches wie als sittliches verstanden — erkannte Forderung Gottes, wie sie der
Wissenschaftler im Ernst seines Umgangs mit der Welt erarbeitet, mit Normen, wie sie
die Kirche als Folgerung aus dem Gotteswort oder als Schutz fiir seine Bewahrung
glaubt festhalten zu miissen, in tragischen, auf dem faktischen Irrtum einer oder beider
Seiten beruhenden Gegensatz treten kann.

20 W, Seibel SJ, in einem Bericht iiber die Tagung im Bayerischen Rundfunk am 24. Juli 1968.

397



Otto Semmelroth

Zweitens darf die anti-integralistische Freigabe der Welt an ihre Weltlichkeit nicht
{ibersehen lassen, wie viele Grenzbereiche es gibt, in denen sowohl die Welt ihre Eigen-
gesetzlichkeit wie auch die Kirche kraft ihrer Sendung mehr als eine Norma negativa gel-
tend zu machen hat. Diese Uberschneidungsbereiche entstehen dadurch, dafl es sich eben
in beiden Bereichen um den Menschen handelt und dafl das gnadenhaft-iibernatiirliche
Heil, das die Kirche zu besorgen hat, zwar eigentlichst durch das innerkirchliche Wort
und Sakrament vermittelt wird, aber doch bereitet und bewahrt wird durch das Ein-
wirken auf den Menschen, wie es in Schule, menschlichem Gemeinschaftsleben, sozialem
Engagement, Kultur und Kunst usw. ausgeiibt wird.

Drittens gibt es eine Reihe von Wirksamkeiten, die friiher einmal in direkterer Weise
als heute Ausiibungsweisen des Christlichen waren, wihrend sie heute einen sehr viel
weltlicheren Aspekt bekommen haben. Krankenhiuser und Wohlfahrtseinrichtungen
waren in fritheren Jahrhunderten unmittelbare Konkretisierungen christlicher Caritas,
wihrend sie heute sehr weltliche Bereiche sind, bei denen man fragen kann, ob die
Kirche sie nicht mehr als bisher an die Welt abgeben sollte, wihrend sie selbst die be-
seelende, ihrer Sendung entsprechende seelsorglich missionarische Funktion in diesen
Bereichen ausiiben sollte. Das namlich ist der Gesichtspunkt, der auch hier vor allzu
vereinfachender Grenzziehung warnen mufl: Solche Institutionen sind in besonderer
Weise Mittel und Wirkbereich des missionarischen Auftrags der Kirche und rufen
daher die Sorge der Kirche in besonderer Weise auf.

Besonders stark wirkt die Gefdhrdung dort, wo der einzelne Triger des geistlichen
Amtes der Kirche in Funktionen gestellt ist, die ihrer Natur nach weltliche Berufsauf-
gaben darstellen, aber um der missionarischen Aufgabe willen als deren Wurzelgrund,
Ausgangsbasis und Mittel ibernommen werden, so daf8 der betreffende Mensch in
Personalunion weltliche und kirchlich-geistliche Aufgaben als Beruf ausiibt. So sehr
oder gerade weil der Trend heute recht stark in die Richtung einer solchen Doppelung
geht, wird man sich ernstlich fragen miissen, ob eine ernst zu nehmende Verwirkli-
chung von beiden nicht eine Uberforderung des menschlichen Einsatzes bedeutet. Die
Kirche wird ihr geistliches Amt vornehmlich dadurch in den Dienst des kirchlichen
Weltauftrags stellen miissen, daf es in der geistlichen Leitung, deren vornehmste und
zentrale Gestalt der Dienst des Gotteswortes und des Sakraments ist, die Gemeinde
und die einzelnen Menschen formt, die aus der innerkirchlich vermittelten Gottbegeg-
nung zu Menschen wurden, die weltliche Berufsaufgaben als Gehorsamsleistung gegen
Gott auszuiiben fihig und bereit sind.

Es liegt im Ganzen der Verwirklichung einer recht verstandenen Sikularisierung ein
breiter Bereich des Ermessens, in dem Gebrauchsanweisungen kaum gegeben werden
kénnen. Die positiven wie die kritischen Aspekte dessen, was Sékularisierung heiflt,
wollen dabei in gleicher Weise ernst genommen werden.

398



