Notker Fiiglister OSB
Vom Mut zur ganzen Schrift

Zur vorgesehenen Eliminierung der sogenannten Fluchpsalmen aus dem neuen
Romischen Brevier

Gemessen an den groflen Fragen, die Kirche und Menschheit heute bewegen, ist die
Frage, um die es hier geht, an sich belanglos; ein Problem, sofern es iiberhaupt ein
Problem ist, von sehr peripherer Bedeutung, das weder fiir die Kirche noch fiir den
einzelnen existentielles Gewicht zu haben scheint: Soll das auf Anregung des Zweiten
Vatikanischen Konzils zu reformierende Romische Brevier als das offizielle Gebet-
buch der Kirche, auf Grund dessen sich tdglich das Gotteslob und die Fiirbitte der
Priester, der Ordensleute und, nach Méglichkeit, auch der Laien vollziehen miifite, auch
in Zukunft wie bisher das ganze alttestamentliche Psalterium enthalten, oder sollen
gewisse schwer verstindliche und Anstof8 erregende Psalmen und Psalmteile aus ihm
ausgeschieden werden? Die Frage ist im endgiiltigen Brevierentwurf, der dieses Frith-
jahr den Bischéfen zur Begutachtung vorgelegt wurde, affirmativ beantwortet worden:
einige wenige Psalmen sowie eine ganze Reihe von Psalmversen — es handelt sich um
sogenannte Fluchpsalmen und -verse — sollen im neuen Brevier keinen Platz mehr
finden®. Dieser (vorliufig noch vorldufige!) Entscheid bricht mit einer gut anderthalb
Jahrtausende alten Tradition, derzufolge das ganze Psalterium ohne Abstriche schein-
bar unangefochten als das Gebetbuch der Kirche galt?, und ist wohl gerade deshalb
(von wem eigentlich?) erst nach langwierigem Zogern und offensichtlichem Wider-
streben gefillt worden. Denn noch vor knapp drei Jahren hat sich der liturgische
Fachausschufl, gestiitzt auf die konziliare Liturgiekonstitution, prinzipiell zur Beibe-
haltung des ganzen Psalteriums bekannt: ,Alle sind sich darin einig, dafl nach der
Konstitution alle Psalmen ohne Ausnahme (nullo excepto) im Brevier beibehalten

1 Descriptio officii divini iuxta Concilii Vaticani II decreta instaurati. IV. De psalmis in officio,
in: Notitiae n. 45 (Mirz 1969) 74-85. Eine provisorische Liste nennt, neben den drei vollstindig zu
eliminierenden Psalmen 57, 82 und 108 (Vulgata-Zihlung), 16 Psalmen, die durch Texteingriffe fiir den
christlichen Gottesdienst tauglicher gemacht werden sollten.

2 Dafl die Psalmen auch fiirderhin den Hauptbestand des Stundengebets ausmachen sollen, ist selbst-
verstindlich Voraussetzung des Zweiten Vatikanums; vgl. diesbeziiglich in der Liturgie-Konstitution
n. 90 und 91. Dazu bemerkt J. A. Jungmann: ,Aus der Konzilsdebatte schien sich als vorwiegender
Waunsch des Konzils zu ergeben, dafl entsprechend der bisherigen Uberlieferung das ganze Psalterium
in regelmiRiger Abfolge durchgebetet werden soll* (LThK, Konzil I, Freiburg 1966, 87).

186



Vom Mut zur ganzen Schrifl

werden sollen . .. Alle Psalmen, auch die imprekatorischen, konnen, als Gebet Christi
und der Kirche, in der Kirche des Neuen Testaments gebetet werden.“3 Und dem-
entsprechend hat sich die erste Romische Bischofssynode im Oktober 1967 mit {iber-
raschend grofer Mehrheit fiir die Beibehaltung des ganzen Psalteriums, einschlieBlich
der ausdriicklich erwihnten ,,Fluchpsalmen®, ausgesprochen 4.

Der Kirchenpolitiker (und vielleicht auch der in ,innenpolitischen® Kirchenfragen
unversierte Laie) konnte sich da erstaunt fragen, was nun plétzlich wen dazu gefiihrt
hat, das liturgische Expertengutachten zu ignorieren und den gefillten Bischofsentscheid
umzustoflen. Anders der Exeget. Thm stellt sich unter literarischem, bibeltheologischem
und hermeneutischem Gesichtspunkt ganz schlicht die grundsitzliche Frage: Ist die Eli-
mination ,,schwieriger“ und ,unbequemer® Schrifttexte tatsichlich notwendig? prinzipiell
méglich? iiberhaupt legitim? Um grundsitzliche Fragen geht es hier deshalb, weil
dieselbe Tendenz, durch Elimination von Textstellen , AnstoRiges® (gibt es nicht auch
heilsame Anstofle?) einesteils dem Gldubigen nicht zuzutrauen und vorzuenthalten
und andernteils dem Schrifttext auf diese Weise Unrecht und Gewalt anzutun, auch
anderswo, vor allem aber in der neuen, auf den ersten Adventssonntag dieses Jahres
einzufiihrenden Mefiperikopen-Ordnung, immer wieder festgestellt werden mufs.
Deshalb hat das, was im folgenden im Hinblick auf das Fluchpsalmen-Problem
zu bedenken gegeben wird, indem es einen reprisentativen Sektor eines umfassenderen
Problems auszuleuchten sucht, paradigmatische Bedeutung.

Der literarische Aspekt

Genau genommen ist das sogenannte Fluchpsalmen-Problem eine Schimire; denn,
literarisch gesehen, gibt es gar keine Fluchpsalmen. Und das aus einem zweifachen
Grund. Einmal gibt es darum keine Fluchpsalmen, weil sich, im Gegensatz zum
Segnen und Segen, Fliiche und Verfluchungen wohl im iibrigen Alten Testament — so
vor allem in den ,Fluchritualien® (Dt 27,15-26: ,Verflucht sei bzw. ist, wer...%;
vgl. Dt 28, 16-19: ,Verflucht bist du . ..%) sowie (man staune!) im Neuen Testament
— sei es im Munde Jesu (Mt 25,41: ,,Gehet hinweg von mir, thr Verfluchten, in das
ewige Peuer...“), sei es als Auflerung des Apostels (1 Kor 16,22: ,Wenn jemand den
Herrn nicht liebt, so sei er Anathema®, d. h. verflucht; vgl. Gal 1,2) —, nicht aber in den

3 Labores coetuum a studiis: De psalmis distribuendis (J. Pascher): Notitiae n, 6 (Juni 1965) 152156,
154f,

4 Vgl. Notitiae n. 35 (November 1967) 361.

5 So ist zum Beispiel in den vom (allerdings noch nicht definitiven) ,Ordo lectionum® (zweiter
Entwurf) als altcestamentliche Perikopen vorgeschlagenen Texten Ex 32, 7-11. 13-14 (24. Sonntag des
Jahreszyklus C) und Ex 34, 4b-6. 8-9 (Dreifaltigkeitssonntag des Zyklus A) beide Male ein Vers
(32, 12 bzw. 34, 7) aus dem literarischen und theologischen Zusammenhang gewaltsam herausgebrochen
worden ~ weil in ihm vom Zorn und von der Vergeltung Gottes die Rede ist.

187



Notker Fiiglister OSB

Psalmen finden ®. Was hier landliufig als , Fliiche® bezeichnet zu werden pflegt, sind,
morphologisch betrachtet, Wiinsche, die die Bestrafung der Feinde — die ,Rache® —
zum Inhalt haben und die, direkt oder indirekt, Gott als Bitten vorgetragen werden.
So erweist sich beispielsweise auch der Makarismus in Ps 137 (136), 8 f. (,Selig, der dir
vergilt...; selig, der deine Kinder packt und sie.am Felsen zerschmettert®) aus
seinem Kontext heraus (vgl. V. 7: ,Gedenke, Jahwe . ..) nicht als Fluch, sondern als
ein Gebet um Vergeltung. Man sollte deshalb, wie es tatsdchlich auch geschieht, eher
von Rachegebeten sprechen, unter der Voraussetzung freilich, dal man ,Réchen® auf
Grund seines etymologischen Ursprungssinns als ,Richten® versteht; denn die Bitte
um Vergeltung ist, wie noch zu zeigen sein wird, tatsichlich eine Bitte um das Gericht.

Sodann gibt es auch deshalb keine Fluchpsalmen, weil die Vergeltungsgebete (die
falschlich so genannten , Fliiche®) keine eigenstindige literarische Gattung bilden. Viel-
mehr sind die Bitten um Bestrafung der Widersacher lediglich Teilelemente verschieden-
artiger Psalmengattungen, vorab der im Psalterium einen breiten Raum einnehmenden
individuellen und kollektiven Klagelieder. Hier erscheint das an- und verklagende
Verwiinschen der Feinde als eine immer wiederkehrende Variante des Bittgebets und
somit als ein sozusagen gattungstypischer Bestandteil des vom angefochtenen Israel
oder Israeliten an Jahwe gerichteten Hilfeschreis um Heil und Befreiung. Es ist derart
hiufig, dafl, wollte man sie allesamt eliminieren, die von den Liturgikern aufgestellte
provisorische Liste der Imprekationen verdoppelt werden miifite, was mit sich brichte,
daf, alles in allem, gut dreifig Psalmen entweder eliminiert oder dann manipulierc
werden miifiten.

Doch sind derartige Manipulationen am Text iiberhaupt moglich? Konnen und
diirfen einzelne Verse — es geht uns hier vorerst einmal um eine rein sprachlich-lite-
rarische Frage — je nach Bedarf und Belieben ausgeschaltet und weggestrichen werden,
ohne dafl man das Ganze verfilscht oder zumindest beeintrichtigt? Ganz abgesehen
davon, dafl das Herausbrechen von Einzelversen den Aussagezusammenhang zer-
stdren und unverstindlich machen kann — es miifiten in gewissen Fillen durch Ver-
anderungen am verbleibenden Text neue Uberginge und Verkniipfungen geschaffen
werden —, ist zu betonen, dafl grundsitzlich die (zugegebenermafien mehr oder weniger
geschlossene) literarische Einheit eines jeden Textes, vorab eines jeden sprachlichen
Kunstwerks — und die Psalmen sind, wenn auch in verschiedener Dichte und Intensitit,
sprachliche Kunstwerke — zu beachten und zu respektieren ist. Denn wem wiirde es
einfallen, in einem Gedicht einzelne Verse, weil ihm ihr Inhalt nichts sagt oder nicht
behagt, ohne auf die Struktur des Ganzen zu achten, einfach zu streichen?

Dazu nur ein Beispiel: Psalm 59 (58), der durch das Ausschalten der (in eckige
Klammern gesetzten) Verse 6-8 und 12-16 zurechtgestutzt werden soll.

6 Bei der scheinbaren Ausnahme Ps 119 (118), 21 (... verflucht sind, die von deinen Geboten
abirren®) handelt es sich nicht um eine Verfluchung, sondern um die Feststellung des faktischen Ver-
fluchtseins der Gottlosen.

188



Vom Mut zur ganzen Schrift

I II

(2) Entreifl mich meinen Feinden, mein Gott, a (11b) Herr, laf mich herabschaun auf meine Feinde;
vor meinen Widersachern schiitze mich, (Herr).  (12) [erledige sie, Gott, daf sie dran denken!
(3) Entreifl mich denen, die Frevel veriiben, Mein Getreuer, zerstreu sie in deiner Kraft,
aus der Blutriinstigen Gewalt rette mich. tritt sie nieder, mein Herr, unser Schild!
(4) Denn sich, sie lauern meinem Leben auf,
es stellen Michtige mir nach.

(5) Nicht mein Vergehen ist’s, nicht meine Siinde, b (13) Siinde redet ihr Mund,

Herr: ihre Lippen sind gefangen vom Hochmut.
schuldlos bestiirmen und bekimpfen sie mich.

(6) [Wach auf, mir zu Hilfe, und schau, ¢ (14) Ob dem Fluch und Trug, den sie sprechen,
du Herr der Scharen, Israels Gott! mach einEnde im Zorn,daf es aus ist mitihnen.
Wach auf, suche heim alle Vilker (Heiden), Wissen sollen sie, daf Gott es ist, der herrscht
begnadige nicht all die treulosen Frevler. von Jakob bis ans Ende der Erde.

(7) Abends kehren sie wieder, d (15) Abends kebren sie wieder,

heulen wie Hunde, henlen wie Hunde,
durchstreifen die Stadt. durchstreifen die Stadt.

(8) Sieh,Schmihreden geifern sic augihrem Mund, e (16) Jene streunen umher nach Frafi;
von ihrenLippen: ,, Wer wird es schon htren?*] werden sie nicht satt, dann knurren sie.]

(9) Du aber, Herr, du lachst iiber sie, f (17) Ich aber besinge deine Stirke,
du spottest all dieser Volker (Heiden). morgens bejuble ich deine Huld.

Denn Zuflucht warst du fiir mich,
Schutz am Tag meiner Drangsal.

(10) Starker, ja auf dich will ich wachend achten. g (18) Mcine Stirke, fiir dich will ich spielen.
Gewifl, meine Zuflucht ist Gott — Gewifl, meine Zuflucht ist Gott —
(11a) mein Gott, seine Huld kommt mir entgegen. der Gott meiner Huld (kommt mir entgegen).

Blickt man auch nur etwas genauer hin, so zeigt sich alsogleich die klar zutage liegende
poetische Struktur des Psalms. Er zerfillt in zwei genau gleich lange Teile (I und II), die durch
einen effektvoll variierten Refrain (g) abgeschlossen werden. Jeder dieser Teile hinwiederum
wird durch dasselbe (auch rhythmisch abgehobene) Ritornell (d) halbiert. Auch die dadurch
entstandenen Hilften entsprechen sich: die jeweilige erste Hilfte (a—) ist dergestalt dreiteilig
strukturiert, dafl die beidemale in der Mitte stehende Aussage iiber das verderbliche Treiben
der Feinde (b), in der die Unschuld des Beters (Ib) mit der Heimtiicke seiner Gegner (IIb)
kontrastiert, von der verdoppelten Bitte um deren Uberwindung (a und b) eingerahmt
wird. Auf #hnliche Weise entsprechen sich die beiden Teile (I und II) in der zweiten
Hilfte (e-g) nicht nur im Refrain (g), sondern auch in der Schilderung sowohl der ruchlosen
Widersacher (e) als des hilfreichen Gottes (f; vgl. hier auflerdem die Korrespondenz von ,du
aber® und ,ich aber®). Dazu kommen verschiedene kleinere sprachliche Schénheiten und
Finessen — wie zum Beispiel das Gegensatzpaar ,abends® (V. 15) und ,morgens® (V. 17) -,
denen das unbedachtsame Wegstreichen von Versen nicht Rechnung trigt.

Soviel diirfte deshalb klar sein: entweder 1if}t man den Psalm wie er ist, oder man
streicht ihn ganz — zerstiickeln 138t er sich nicht. Das heiflt: es wire in jedem einzelnen
Fall durch eine akkurate exegetische Analyse zu untersuchen, ob sich die Ausklamme-
rung einzelner Verse sprachlich und stilistisch iiberhaupt bewerkstelligen 1ift.

Aber selbst durch die allfillige Elimination sogenannter ,Fluchpsalmen® oder
»Fluchverse® wire das ,Argernis® noch lange nicht beseitigt. Denn neben dem impera-
tivisch-jussivischen Appell, Gott mdge mit den Feinden ein Ende machen, gibt es im
Psalterium den indikativischen Ausdruck des Hasses gegeniiber denselben Feinden

189



Notker Fiiglister OSB

(z. B. Ps 139 [138], 21f.: ,Sollte ich nicht hassen, Jahwe, die dich hassen . . .? Ich hasse
sie mit vollkommenem Haf, als Feinde gelten sie mir®), sowie vor allem die affirma-
torische Aussage, dal Gott — in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft — die Feinde
vernichtend bestraft hat (z. B. Ps 9, 6f.: ,Du hast die Gottlosen vernichtet, . . . ithren
Namen vertilgt auf immer und ewig. ..“), bestraft (z. B. Ps 5, 6f.: ,Du hassest alle
Ubeltiter, umkommen lissest du die Liigner...“) und bestrafen wird (z-B. Ps 52
[51],7: ,So wird dich Gott niederbrechen auf immer, dich packen und herausrei-
fen. .., dich entwurzeln aus dem Land der Lebenden®). Dabei ist festzuhalten, daf,
der Eigenart des Hebriischen entsprechend, der Unterschied zwischen der indikativisch-
assertorischen und der modal-optativischen Redeweise oft fliefend ist und sich nicht
immer genau prizisieren liflt. Einige traditionell optativisch verstandene Texte sind
mit grofler Wahrscheinlichkeit eher indikativisch zu iibersetzen7; umgekehrt wire
auf Grund neuerer grammatikalischer Erkenntnisse diese oder jene perfektische Aus-
sage eventuell als Wunsch zu interpretieren.

Wie dem aber auch sei: von den Feinden und ihrer Uberwindung und Vernichtung
ist im Psalter immer und immer wieder (ausdriicklich in mindestens hundert der
hundertfiinfzig Psalmen) die Rede: nicht nur in den Klagepsalmen, sondern auch in
den Dank- und Vertrauensgeséingen, den Hymnen und Liturgien, den Geschichts- und
Weisheitspsalmen, den Sions- und Konigsliedern. Was beispielsweise die letzteren be-
trifft, verdient hervorgehoben zu werden, daf in einem jeden von ihnen (d. h. in simtli-
chen sogenannten messianischen Psalmen) vom Gericht iiber die Feinde die Rede ist, und
das in einer Schirfe, welche die Vergeltungsbitten der Klagelieder nicht selten weit
in den Schatten stellt: ,Du magst sie (d. h. die Vélker) weiden (bzw. zerschlagen) mit
eisernem Stab, magst sie zerschmeiffen wie Tépfergeschirr® (Ps 2,9, vom Neuen
Testament auf Christus angewendet in Offb 2, 26; 12, 5; 19, 15). Und — im Neuen
Testament erscheint die Aufforderung, auf Christus bezogen, nicht weniger als acht-
mal —: ,Setze dich zu meiner Rechten, bis daf ich hinlege deine Feinde als Schemel
fiir deine Fiifle... Jahwe zu deiner Rechten, er zerschmettert Konige am Tage seines
Zorns, hiuft Leichen, zerschmettert Hiupter weithin imLand . . . (Ps 110 E1097, .54

Mit welchem Recht behilt man-solche und #hnliche Stellen bei und 14t sie gar am
Sonntag in der Vesper (das heifit in einem Gottesdienst, an dem, laut Wunsch der
Vatikanischen Liturgiekonstitution, nach Méglichkeit auch das Volk teilnehmen sollte)
feierlich singen? Miifite man, wenn man schon ans Eliminieren und Amputieren geht,
nicht in erster Linie solche Texte (aus dem Alten #7d Neuen Testament) ausscheiden?
Denn in der Tat: welcher Unterschied besteht — das folgende Beispiel ist mit Bedacht
aus dem Neuen Testament gewihlt — zwischen der Vergeltungsbitte der christlichen M
Martyrer: ,Wie lange, heiliger und wahrhaftiger Herr, richtest du nicht und richst

7 So ist unter den von der liturgischen Kommission (offensichtlich auf Grund der lateinischen Uber-
setzungen!) zur Amputierung aussortierten Texten zumindest Ps 21 (20) 9-13 kein ,Fluch® oder Ver-
wiinschung, sondern, als an den Kénig gerichtetes Heilsorakel, eine schlichte Feststellung.

190



Vom Mut zur ganzen Schrift

unser Blut nicht an denen, die auf Erden wohnen?“ (Offb 6, 10) einerseits und dem
Jubelruf iiber die mit mehr als alttestamentlicher Eindringlichkeit und Ausfiihrlichkeit
geschilderte Vergeltung andererseits: ,Alleluja! Das Heil und der Ruhm und die
Kraft ist unseres Gottes. Denn wahr und gerecht sind seine Gerichte. Er hat die grofie
Buhlerin gerichtet, die die Erde mit ihrer Unzucht verderbte, und hat das Blut seiner
Knechte an ihr gericht® (ebd. 19, 1 ff.; vgl. 18, 20)? Nichts anderes als ein dhnliches
Amen und Alleluja zum vernichtenden Gericht Gottes sind jedoch, werden sie in ihrem
literarischen Gattungszusammenhang gelesen, auch die affirmatorischen Aussagen des
Psalters iiber das Geschick der Feinde. Man sieht: Das Problem ist zu weitldufig und
wurzelt zu tief, als dafl ihm mit dem Streichen von ein paar besonders anstofigen
Stellen wirksam beizukommen wire. Es betrifft das Wesen und die Struktur der
gesamtbiblischen (d. h. der alt- und neutestamentlichen) Botschaft und Theologie und
kann deshalb, wenn iiberhaupt, nur aus deren Gesamtgefiige verstanden und geldst
werden.

Der bibeltheologische Aspekt

Fiirs erste wire hier die wesentlich soteriologische Ausrichtung all jener Aussagen
im Auge zu behalten, die — sei es appellativ oder affirmativ — von der Bestrafung,
Unterdriickung und Austilgung der Ubeltiter und Widersacher sprechen. Thnen zu-
grunde liegen hauptsichlich zwei fiir die ganze Schrift fundamentale Vorstellungs- und
Ausdrudkskategorien, die sich, da sie im letzten dasselbe besagen, des ofteren iiber-
schneiden und vermischen: das Gericht und der Krieg. Bei beiden gibt es immer drei
Akteure: Gott (bzw. dessen Vertreter), der richtet und kidmpft; der Vergewaltigte
und Unterdriickte, fiir den Gott in Gericht und Kampf eintritt; der Feind und Wider-
sacher, durch dessen Verurteilung und Besiegung dem Vergewaltigten und Unter-
driickten Heil widerfihrt. Damit aber erweist sich alsogleich, dafl die Bestrafung und
Uberwindung des Bosen und Feindlichen nie Selbstzweck ist; sie ist vielmehr lediglich
die negative Kehrseite eines an sich eminent positiven Sachverhalts: des Heils.

Vor allem ist im Hinblick auf unser Thema auf die wichtige Rolle hinzuweisen,
»die der Gedanke des Gerichts als der Entscheidung Jahwes iiber das Schicksal der
Beter bzw. ihrer Gegner in den Klageliedern spielt. Dafl Jahwe erscheint, auf seinem
Thron Platz nimmt zum Gericht . . ., ist die Voraussetzung, auf der die mannigfachen,
oft stiirmischen Bitten und Aufforderungen zum Gericht [und, davon nicht zu trennen,
zur Verurteilung der Bedringer], wie iiberhaupt die gesamte Ideologie der Klage-
psalmen beruhen.® Deshalb ist der solcherart Gerettete, im Gegensatz zu dem als
schuldig verurteilten ,Bosen® (ra%a’), der ,Gerechte® (saddiq), und die durch das

8 A. Weiser, Die Psalmen (ATD 14/15, Géteingen 81963) 51. Hierher gehdren u. a. folgende zu den
inkriminierten ,Fluchversen® zihlende Psalmenstellen: 7, 7-12; 9, 3-10. 17-21; 10, 12-18 (= 9, 33-39);
35 (34), 23-27; 54 (53), 3-7. 9; 94 (93), 1-7. 16-23.

191



Notker Fiiglister OSB

Gericht bewahrte bzw. wiederhergestellte ,Gerechtigkeit“ weitgehend synonym mit
jenem ,Heil®, das (vgl. z. B. Ps 9, 18ff.) von Jahwe vor allem den aus der Unter-
driickung befreiten ,Armen“ und ,Elenden® (den ’anawim) zuteil wird. Den Benach-
teiligten und Unterdriickten, die zu thm um Hilfe schreien, Recht zu schaffen, ist denn
auch die Aufgabe des davidischen K&nigs (des sogenannten Messias): ithm hat Gott
sein Gericht iibergeben, damit er, wiederum durch die Bestrafung und Ausrottung der
Gewalttitigen, sie ,befreie, ,erlose® und ihnen ,Heil schaffe*®, womit drei Schliissel-
termini der neutestamentlichen Soteriologie ein fiir allemal mit dem g6ttlich-messiani-
schen Gerichtsgedanken verbunden sind.

Ahnliches gilt von den dem Krieg zugehrigen Bildern und Begriffen: Im ,heiligen
Krieg“ iiberwindet und vernichtet Jahwe — bisweilen durch den von ihm bestellten
davidischen Konig — Israels Feinde, um auf diese Weise seinem Volk und seinem
Gesalbten ,rettend” und ,erldsend ,Frieden® ($além) und ,Heil* (te$f’a) zu ge-
wihren10. Wie die Gerichtsterminologie ist auch die Kriegskategorie vom Neuen
Testament iibernommen worden: sowohl der vor- als auch der nachésterliche Christus
bewirkt Heil und Erlosung durch seinen siegreichen Kampf gegen das Bose und den
»der Feind“ genannten ,Bdsen®11; und die Christen nehmen nicht nur am Sieg, son-
dern, wie an seinem Gericht (vgl. auf dem Hintergrund von Ps 149, 6-9 und Dn 7, 22.
27, Mt 19, 28 und 1 Kor 6, 21.), so auch an seinem Kampf teil — und das nicht zuletzt
durch ihr Gebet, das wesentlich zum Kampf gegen die ,Gewalten und Michte® ge-
hért (Eph 6, 10-18) und als Fiirbitte geradezu ein ,Kimpfen® fiir die Mitchristen
genannt werden kann (Kol 4, 12) — ein Kimpfen, das zugleich auch den wie und wo
immer (zum Beispiel in Vietnam oder Biafra) Unterdriickten und Ausgebeuteten, Ver-
sklavten und Benachteiligten zum Heil gereichen soll, die, auf sich selber gestellt, den
Michten und Systemen unserer Welt in hilfloser Ohnmacht ausgeliefert sind: ,Erldse
uns“ — damit dein Reich komme und alle ihr Brot haben — ,von dem B&sen®
(Mt 6,9-13).

Sodann wiire — der Begriff ist weit zu fassen und will nicht geprefit sein — auf die
damonisch-eschatologische Firbung der in den Psalmen bekimpften und verwiinschten
Feinde hinzuweisen. Der bzw. die Widersacher — Singular und Plural (vielleicht han-
delt es sich bisweilen um einen singularisch zu iibersetzenden ,pluralis excellentiae®)
wechseln des 6ftern auf unerklirt abrupte Weise — ist, wiewohl es sich im allgemeinen
stets um Menschen handelt, , der Bose“ (ra$a’) und ,der Feind® oder ,Hasser®, wird
also mit Begriffen benannt, die im Neuen Testament den Satan oder Teufel als den
»BOsen” und den ,Feind“ schlechthin bezeichnen. Als Morder und Liigner (vgl. u. a.
Ps 5,7 mit Jo 8,44!) gehort er zu den geheimnisumwitterten ,,Ubel-Titern® (den
po’alé, *awen), die irgendwie mit dem, wie es scheint, dimonischen ,Belial® in Ver-

® Ps 72, 1f. 4. 12f.; vgl. Pss 45 (44), 8; 101 (100), 3. 5.8 sowie Is 11, 4; Jer 23,51,

10 Vgl. z. B. Pss 60 (59), 13f.; 74 (73), 18-23; 79 (78), 9-12; 83 (82), 2-19 sowie Pss 18 (17), 4-20.
32-515 110 (109),.1f.:5E.

1 Vgl. Mk 3, 27 parr.; Jo 12, 31; 16, 33; Kol 2, 15 einerseits und Offb 17, 64; 19, 11-19 andererseits.

192



Vom Mut zur ganzen Schrift

bindung stehend 12, durch ihre zwielichtig-undurchsichtigen Machenschaften dem Beter
nicht nur nach der Ehre und dem Leben trachten, sondern ihn, indem sie sein gldubiges
Gorttvertrauen zu erschiittern suchen, iiberdies von Jahwe abspenstig machen mdchten 13

Um offensichtlich ,dimonische Michte®, die die gottliche Ordnung (den Kosmos) durch
ihr chaotisches Treiben zu zerriitten versuchen und sich zu diesem Zweck auf Erden der
»Bosen®, deren ,Existenz vom Augenblick der Geburt an im Zeichen der Entartung und
Abirrung® steht, als ,Organe und Werkzeuge® bedienen, handelt es sich nach H. J. Kraus
und anderen neueren Exegeten zum Beispiel im (angeblich zu eliminierenden!) Ps 58 (57):
»Unter der korrupten Weltordnung leidet der Psalmensinger ... Unter diesen Horizont des
Totalen, Weitriumigen treten die Organe des aus iiberweltlichen, dimonischen Bereichen aus-
gehenden Frevels, die re¥a’im (die ,Bdsen‘), und die in der Bundes- und Rechtsordnung
Jahwes lebenden saddigim (die ,Gerechten®) gegeniiber. Dunkel und abgriindig ist das Bild,
das von den re¥a’im in 4-6 geschildert wird. Die Vernichtungsbitte 7-10 will aus dem Bereich
der geschaffenen Welt. .. das als unertriglich empfundene Bdse ausscheiden. 14

Auch erscheint der Widersacher zumindest ab und zu deutlich mit dem personifizier-
ten Tod oder Hades assoziiert. In Ps 18 (17), 4-21 zum Beispiel wird der ,Feind®
und ,Hasser®, aus dessen Gewalt Jahwe den Konig befreit, zusammen mit nicht zu
iberhdrenden Anklingen an das archetypisch geprigte Exodusgeschehen, mit dem
,Tod* und dem ,Belial®, der ,,Scheol® und der ,Wassertiefe® identifiziert15. Damit
aber tritt das Bose und Feindliche deutlich in den Bereich des Mythischen, das dies-
beziiglich in den Psalmen in doppelter Prigung auftritt: als Chaoskampf-Mythos, in
dem das Widergoteliche als ,Drache® (Tannin, Leviatan oder Rahab) geschildert
wird 18, sowie als Volkerkampf-Mythos, demzufolge alle Vlker der Erde Israel (bzw.
den Sion und den Davidskonig) vereint bedrohen und bekimpfen.

Hierher gehore beispielsweise der als angeblich inopportun auszuscheidende Ps 83
(82). Fiir dieses Volksklagelied gibt es keine konkrete innergeschichtliche Situation,
denn die vielen hier aufgezihlten Volker und Stimme, die sich, es von allen Seiten
bedringend, gegen das Gottesvolk verschworen haben, haben nie gleichzeitig mit-
einander existiert; ithre Namen (vgl. V. 7 ff.) sind im Psalm von Anfang an als
chiffrenartige Symbole aufgefafit worden. Das heifit: ,, Visionir schaut der prophetische

12 §, V. Maag, Belija’al im Alten Testament; in: Theol. Zeitschr. 21 (1965) 287-299.

13 Vgl, u. a. Pss 38 (37), 12-18; 41 (40), 5-10; 141 (140), 4. 9f. sowie dazu neuerdings H. J. Kraus,
Psalmen (BKAT 15; Neukirchen 31966) 40-43; 751; Ch. Hauret, Les ennemis-sorciers dans les suppli-
cations individuelles, in: Aux grands carrefours de la révélation er de I'exégise de ’Ancien Testament
{Recherches bibliques VIII; Bruges 1967) 129-137.

14 Kraus, Psalmen 416fF. Vgl. zu Ps 82 (81), ebd. 570; 572f. sowie Weiser, Psalmen 291 und 379f.

15 Zum ,Tod* als dem ,Feind® (vgl. 1 Kor 15, 26: der ,Tod® als der von Christus zu iiberwindende
Jletzte Feind“) s. M. Dahood, Psalms I (Anchor Bible 16; Garden City 1966) XXXVI; 105; 110;
Psalms I1 (Anchor Bible 17; Garden City 1968) 155; 160, wo verwiesen wird auf Pss 7,6; 13 (12), 3;
18 (17), 4. 49; 31 (30), 9; 41 (40), 3; 61 (60), 4; 69 (68), 15. 19.

16 So in Ps 74 (73), 12ff. (vgl. Pss 68 [67], 31 89 [88], 10f.); im Neuen Testament ist ,der grofle
Drache, die alte Schlange® ,der Satan und der Teufel® (Offb 12, 9). Inwieweit andere auf die ,Feinde®
iibertragene Tiermetaphern — u. a., zusammen mit der ,Pest® und dem ,Verderben®, der ,Schlange®
und dem ,Drachen®, der ,Lowe® (vgl. Ps 91 [90], 6. 13 mit 1 Petr 5, 8) oder die ,Hunde® (vgl. Ps 59
[58], 7. 15 mit Offb 22, 15) — mythisch-dimonische Resonanzen haben, muf} hier offen bleiben.

14 Stimmen 184, 9 193



Notker Fiiglister OSB

Singer einen ,Vélkersturm®, den er mit einer Fiille konkreter Namen belegt (vgl.
Ps 46, 7). Er hort das bedrohliche ,Raunen‘ der Verschworer, die sich gegen das Volk
Gottes erheben wollen (vgl. Ps 2, 1ff.) ... In den mythologischen Vorstellungen vom
Vélkersturm sind die Nationen Inbegriff chaotischer Krifte, die sich gegen die Ord-
nung erheben. In der alttestamentlichen Rezeption dieses Mythus handelt es sich um
mehr: Israel ist ein Zeuge der Herrschaft Jahwes. Dieser Gottesherrschaft, die sich
Israel zugewandt hat, gilt der Vernichtungsplan der Volker.“ 17 Dieselbe Thematik
und Symbolik findet sich sowohl in den Sionsliedern als in den Kdnigspsalmen: stets
geht es um einen anscheinend zeitlos-iiberzeitlichen Kampf kosmisch-universalen Aus-
mafles. Ahnliches gilt aber auch von den sogenannten Konig-Jahwe-Hymnen: das
Gericht — auch der Kampf gegen die Vélker wird als Gericht gesehen —, durch das
Jahwe, alles Widergdttliche endgiiltig iiberwindend, seine Konigsherrschaft erweist
und durchsetzt, ist, indem es die Grenzen von Raum und Zeit iibersteigt, irgendwie
tibergeschichtlich und auf diese Weise offen fiir die eschatologische Deutung 8.

Mag dies und jenes von dem eben Angedeuteten auch etwas vag und hypothetisch
scheinen, so diirfte doch feststehen, dafl die Feinde, deren Uberwindung in den Psal-
men erhofft und erfleht, beschricben und bejubelt wird, mehr und anderes sind als
die Gegner, mit denen wir es in unserem personlich-privaten oder politisch-nationalen
Lebensbereich fiir gewShnlich zu tun bekommen: es geht um die Auseinandersetzung
zwischen Kosmos und Chaos, Leben und Tod — wobei schon im Alten Testament
»Leben und ,Tod“ Hoheres und Tieferes als rein physiologisch-biologische Werte
und Sachverhalte einschlieflen und ausdriicken 19,

Schliefilich wire nachdriicklich auf den ausgeprigt theozentrischen Aspekt, auf die
eminent theokratische Ausrichtung der anstofigen Vergeltungsbitten und -aussagen
aufmerksam zu machen. Drei ebenso fundamentale wie zentrale Gedanken dringen
sich diesbeziiglich vor allem auf. Erstens: Gott selber ist der Angefochtene. Die Feinde
sind Jahwes personliche Feinde (vgl. u. a. Ps 92 [91], 10: ,Fiirwahr, deine Feinde,
Jahwe, miissen vergehn, alle Ubeltiter werden zerstreut . . .*), sowie die Feinde seines
Volks und seines Heiligtums, seines Gesalbten und seines Knechts, der seinerseits um
Jahwes willen Schmach erleidet 2. Ausgerechnet in dem der Elimination verfallenden
Psalm 83 (82) kommt dieser Sachverhalt besonders nachhaltig zur Sprache: ,Schweige

17 Kraus, Psalmen 577f.; vgl. 342-345,

18 Vgl. hinsichtlich der Uberwindung und Bestrafung der Widersacher Pss 47 (46), 4. 10; 97 (96), 3. 7.
9f.; 98 (97), 1ff.9 sowie 94 (93) 1-10.23: ,Gott der Rache, Jahwe, erscheine ... Erhebe dich, Richter
der Welt, vergilt den Stolzen ihr Tun.* Weiter geht Dahood, der in Stellen wie Pss 1, 5; 5, 115517/ (16),
15; 37 (36), 38 ,the final judgement® (Psalms II 99) ausgedriickt sieht.

19 Zu diesem Schluff kommt in seinem ausgewogenen Forschungsiiberblide G. W. Anderson. Enemies
and Evildoers in the Book of Psalms, in: The Bulletin of the John Rylands Library 48 (1965) 18-29,
bes. 29; vgl. auch H. Ringgren, The Faith of the Psalmists (London 1963) 46.

20 Vgl. u. a. Pss 2, 1ff. (,. .. wider Jahwe und seinen Gesalbten: Lafit uns zerreissen ihre Bande . . .%)
sowie Ps 69 (68), 8. 10: (. ..um deinetwillen trage ich Schande. .. der Eifer fiir dein Haus hat mich
verzehrt, und die Schmihungen derer, die dich schmihen, sind auf mich gefallen® — vom Neuen Testa-
ment in Jesu Mund gelegt Jo 2, 17; Rom 15, 3).

194



Vom Mut zur ganzen Schrift

doch nicht . . ., o Gott! Denn siche, deine Feinde toben, und die dich hassen, erheben
das Haupt wider deine Schiitzlinge . . . Ja, sie beraten eintrichtigen Sinnes und schlie-
Ren einen Bund wider dich...* (VV. 2ff. 6). Das heifit: ,Die Verschwiorung richtet
sich gegen Jahwe selbst. Sein Wirken, seine Setzungen in der Geschichte wollen die
feindlichen Michte ausmerzen. Angesichts dieser Not ruft das Gottesvolk Jahwe zu
neuem Eingreifen herbei.” 2!

Zweitens: Gott allein ist Richter und Richer. Der Gott um Hilfe gegen den Feind
bittende Psalmist richt sich nicht selbst; er verzichtet, gerade als Beter, im Bewuf8tsein
seiner eigenen Armut und Ohnmacht, aber auch im Vertrauen auf Gottes Gerechtigkeit
und Liebesmacht auf die eigene Vergeltung?2. Indem er Gott um das Gericht bittet
(Ps 43 [42], 1 u. 6.: ,Richte mich...“), tibergibt und iiberldflt er seine Sache Gott.
Damit aber liefert er nicht nur seine Feinde, sondern auch sich selbst dem aus, der ins
Verborgene schaut und Herz und Nieren priift, und tut, wenn auch bisweilen in einer
uns niichternen Abendlindern allzu vehement anmutenden Weise, im Grund nichts
anderes, als was das Neue Testament, mit Berufung auf das Alte (Dt 32, 35), von
den Christen verlangt: ,Richt euch nicht, Geliebte, sondern gebt Raum dem (escha-
tologischen) Zorn Gottes; denn es steht geschrieben: ,Mir gehtre die Rache, ich will
vergelten®, spricht der Herr® (R6m 12, 19) .

Drittens: Es geht um Gottes Herrlichkeit und Herrschaft. Das Flehen um Gottes
Gericht ist, gerade in seinem ungestiimen Dridngen (man ist versucht zu sagen: in
seinem unerhdrten, vom Neuen Testament Parrhesia genannten Freimut) nicht nur
ein gliubig-hoffendes Bekenntnis zu Jahwes Heiligkeit, die nichts Boses dulden kann
(Ps 5,5f.), zu Jahwes Treue, mit der er zum Bund — zu seinem Volk und zum
einzelnen ,Frommen® (hasid) — steht (Ps 9,4f.), und zu Jahwes Liebe, die sich
der Armen und Bedriickten annimmt und erbarmt (Ps 12 [11], 6)2%, sondern auch
die Bitte um die Heiligung seines Namens und das Kommen seines Reichs. Denn
letztes Ziel des Gerichts und des Siegs iiber das Bose und die Bosen — gerade die soge-
nannten ,Fluchpsalmen® betonen das immer wieder — ist die anbetende und lobprei-
sende Anerkennung Gottes, selbst von seiten der Volker und Feinde: »Erfiille ihr Ant-
litz mit Schmach, dafl sie deinen Namen suchen, Jahwe. Sie sollen- beschimt und
erschisttert werden fiir immer, daf sie vor Schande vergehen. Und sie werden erkennen,

21 Kraus, Psalmen 580. )

22 Fine gewisse Ausnahme bildet diesbeziiglich einzig Ps 41 (40), 11: ,Du aber, Jahwe, sei mir
gnidig; richte mich auf, dafl ich ihnen vergelte.“

23 Vgl. von Paulus, neben Apg 23,3, 2 Tim 4, 14: ,Alexander . . . hat mir viel Béses zugefiigt; der
Herr wird ihm nach seinen Werken vergelten®, sowie von dem den Christen als Beispiel vor die Augen
gestellten Christus, 1 Petr 2, 23: ,Als er gescholten wurde, schalt er nicht wieder; als er litt, drohte er
nicht; er iibergab es vielmehr dem, der gerecht richtet.”

24 Vgl. die Bemerkung von Kraus, Psalmen 418f., zum (zu eliminierenden!) Ps 58 (57): »Von Rache-
und Vergeltungswiinschen kann hier keine Rede sein. Der Psalmensinger gehort zu den ,nach der Gerech-
tigkeit Hungernden und Diirstenden® (Mt 3, 6). Die Stimme dieser Gottesmanner schweigt auch im
MNeuen Testament nicht (Offb 6, 10) . . . Mit den verschwommenen Forderungen nach ,Liebe’ und ,Hu-
manitit’ ist der prophetischen Gewalt dieser Bitten nicht beizukommen . . .¢

i 195



Notker Fiiglister OSB

dafl du, dessen Name Jahwe ist, allein der Hochste bist iiber die ganze Erde.*25 Hier
wird zudem deutlich, dafl die vernichtende Uberwiltigung der Feinde nicht unbedingt
in ihrer endgiiltigen Vernichtung bestehen muf: ihre ,Beschimung®, um die gebetet
wird, kann ihnen zum Heil gereichen: ,damit sie Jahwe suchen®26. Denn schlieRlich
findet der einzelne sein Heil nur bei Jahwe und in der von ihm durch das sieghafte
Gericht iiber alles Chaotisch-Widergottliche gewihrleisteten und wiederhergestellten
kosmischen Ordnung (der sedaqa oder ,,Gerechtigkeit®) und Ganzheit (dem $ilém oder
»Frieden®).

Im iibrigen braucht wohl nicht eigens darauf hingewiesen zu werden, daff die alttestament-
lichen Aussagen iiber die Vernichtung der Feinde an sich nicht das beinhalten, was man heute
im christlichen Bereich unter ewiger Verdammnis zu verstehen pflegt. Schon eher ist es vielleicht
erlaubt, in diesem Zusammenhang ganz sachte auf neutestamentliche Stellen wie 1 Kor 5,5
(vgl. 1 Tim 1,20!) zu verweisen: der (christliche!) Frevler ,soll im Namen des Herrn dem
Satan libergeben werden zum Verderben des Fleisches, damit der Geist gerettet werde am
Tag des Herrn®. Denn auch bei den im Psalter enthaltenen Verwiinschungen scheint es sich,
analog zu den sogenannten Fluchritualien Dt 27-28, wenigstens bisweilen (vgl. z.B. Ps 52
(51), 7ff.) um ,die Ausscheidung der Gottlosen aus der Jahwegemeinde® zu handeln2? —
um einen Vorgang also, dem im Neuen Testament 1 Kor 11, 30ff. sowie Offb 2, 5. 15; 3,16 in
etwa entsprechen.

Stellt man die Vergeltungsappelle in diesen ihren zugleich theozentrischen und
soteriologischen Zusammenhang, in den sie hineingehdren, werden sie bibeltheologisch
verstdndlich. Auf die Frage jedoch, wie sie, als alttestamentliche Texte, neutestament-
lich realisiert und so zum christlichen Gebet werden konnen, soll ein abschlieRender
Hinweis auf drei hermeneutische Grundsitze eine Antwort zu geben versuchen.

Der hermeneutische Aspekt

Fiirs erste ist damit Ernst zu machen, da8 die Psalmen Gedichte (bzw. Lieder) sind.
Die daraus gerade auch fiir die ,anstoRigen® Texte sich ergebenden Konsequenzen
konnen hier nur stichwortweise angedeutet werden 28, Erstens: Die poetische Sprache
ist nicht begrifflich, sondern bildlich. Die einzelnen Aussagen sind deshalb nicht (wie

25 Ps 83 (82), 17ff. — also ausgerechnet einer der zu eliminierenden Psalmen. Ahnlich iibrigens der
Schluf des vom gleichen Schicksal bedrohten Ps 58 (57): ,Dann wird man sagen: Ja, es gibt noch einen
Gott, der richtet, auf Erden* (V. 11f.)

26 Vgl., neben Ps 83 (82), 17, besonders noch die Mahnung von Jahwes Gesalbtem an die gegen ihn
rebellierenden und von ihm ,mit eisernem Stab® zu zerschlagenden Vélker und Konige: ,Nun denn,
ihr Kénige, werdet weise ... Dienet Jahwe mit Furcht. . .» dal er nicht ziirne und euer Weg nicht ins
Verderben fiihre ... Wohl allen, die vertrauen auf ihn® (Ps 2, 10ff.).

27 Weiser, Psalmen 32.

# Niheres bei N. Fiiglister, Das Psalmengebet (Miinchen 1965), wo die aus dem poetischen Charakter
der Psalmen resultierenden Folgerungen fiir ihre christliche Aktualisierung eingehender begriindet
werden. Zur wieder zu entdeckenden Funktion des Poetischen in Katechese und Verkiindigung vgl. jetzt
H. Halbfas, Fundamentalkatechetik. Sprache und Erfahrung im Religionsunterricht (Diisseldorf 21969).

196



Vom Mut zur ganzen Schriff

es von den eher rational-intellektualistisch ausgerichteten Theologen und Liturgikern
leider nur allzu leicht geschieht) nach Art dogmatischer Begriffe und Lehrsitze zu
pressen und buchstiblich zu verstehen (und mifzuverstehen!), sondern spielend-
elastisch als Bilder aufzunehmen und auf sich wirken zu lassen — als Bilder iibrigens
von nicht selten archetypischer Wucht und Weite 29.

Zweitens: Noch mehr als bei andern Texten darf bei Gedichten die einzelne Aussage
(d. h. der einzelne Vers) nicht verabsolutiert und aus seinem Zusammenhang heraus-
geldst werden, von dem her er seinen Sinn und Tenor erhdlt und nicht selten modi-
fiziert und relativiert wird. So sind die Vergeltungsbitten als Teil der Klagelieder
Ausdruck des Schmerzes, der Hilflosigkeit, des Nicht-mehr-weiter-Wissens, das schlieft-
lich, wie die gattungsspezifische Struktur der Klagelieder zeigt, immer wieder iiber-
wunden und aufgehoben wird in- zuversichtliches Vertrauen und triumphierendes
Loben.

Drittens: In der Poesie geht es, zumindest primir, nicht um das Mitteilen von
Sachverhalten, sondern um den Ausdruck von Stimmungen. Was da zur Sprache
kommt, ist Freude und Hoffnung, Angst und Furcht, Wut und Zorn — der ganze
Mensch mit allem, was ihn bewegt. So auch in den Psalmen: in ihnen findet (warum
sollte es nicht?) auch das wesentlich zum Menschen — auch zum neutestamentlich-
christlichen Menschen — gehérende Iraszible seinen legitimen Ausdruds?®0, So sind die
separat fiir sich genommen, sehr schockierend wirkenden Schlufiverse des 137. (136.)
Psalms (,Wohl dem, der dir vergilt... Wohl dem, der deine Kinder packt und sie
am Felsen zerschmettert“) Wortwerdung jenes elementaren Zorns, der nichts anderes
ist als der negative Ausdruck der eminent positiven Liebe zum jerusalemischen Sion,
die den Psalm als ganzen beseelt und durchwaltet.

Des weiteren wire, sowohl in der Theorie wie in der Praxis, vor allem das funda-
mentale hermeneutische Prinzip zu beachten, dafl die einzelnen Aussagen der Schrift
— also auch die Vergeltungsaussagen und -wiinsche — aus dem Gesamtzusammenbang
der ganzen, das Alte und das Neue Testament umfassenden Schriff zu interpretieren
und zu aktualisieren sind. Die ganze Schrift ist der Kontext, der die einzelne Aussage
determiniert, modifiziert, relativiert, in und aus dem sie Stellenwert und Sinn, Bedeu-
tung und Funktion erhilt3t, Diesem objektiven, letztlich auf dem theologischen Glau-

29 Ein wortliches Verstindnis schlieft sich auflerdem schon dadurch aus, dafl sich die Aussagen, gerade
was die Verwiinschungen der Feinde betrifft, werden sie beim Wort genommen, nicht selten wider-
sprechen, ja gegenseitig ausschlieflen.

30 Zu der gerade auch vom integral akzeptierten Neuen Testament her (es gibt auch hier — man denke
an Jesus, z. B. Mk 8, 33; 11, 15 parr., oder an Paulus, u. a. Gal 5,12; Phil 3,2 — einen ,heiligen
Zorn®) lingst fillig gewesenen Rehabilitierung des christlichen Ziirnens vgl. das ,Lob der Ziirnkraft*
von J. Pieper, Das Viergespann (Miinchen 1964) 267-271.

81 Vgl. hierzu vor allem N, Lohfink, Uber die Irrtumslosigkeit und Einheit der Schrift, in dieser
Zschr, 174 (1963/64) 161-181 = Das Siegeslied am Schilfmeer (Frankfurt 1965) 44-80. Im Zusammen-
hang mit dem Grundsatz, dafl ,ein neues Zumsprechenbringen der Einzelaussagen im Lichte des Ganzen®
zu geschehen habe, stellt Lohfink mit Recht die Frage, ,ob man bei der Entfernung der ,Fluchpsalmen®
nicht sogar das Kind mit dem Bade ausschiitte® (178 resp. 74).

192



Notker Fiiglister OSB

bensfaktum von der Einheit der Offenbarung basierenden Auslegungsgrundsatz32
korrespondiert vom Subjektiven her das allgemein hermeneutische Prinzip der ,,Hori-
zontverschmelzung®, demzufolge die Bedeutung eines jeden Textes im Vollzug des
Interpretationsvorgangs von den im Interpreten bereits vorhandenen Voraussetzungen
gefirbt und geprigt wird3s. So wird es, ganz allgemein, einem Christen, der sich
auf Grund von Mt 5, 43f. (vgl. Lk 6, 28; 1 Petr 3,9) zum immer wieder von neuem
anzustrebenden Ideal — die Forderungen der Bergpredigt sind keine kanonischen
Gesetzesnormen, sondern durch das bevorstehende eschatologische Gericht (!) motivierte
Idealhaltungen — der Feindesliebe bekennt, kaum je auch nur in den Sinn kommen,
beim Beten der ,Fluchpsalmen® an etwaige personliche Gegner zu denken34, Oder,
um als Einzelbeispiel nochmals Psalm 137 (136) heranzuziehen: der jerusalemische
Sion (VV. 1.3.5f.) und Babylon-Edom (VV. 1.7ff.) als sein Gegenpart — Begriffe, die
schon im Alten Testament (man denke z. B. an die sog. Sionspsalmen) mehr bedeuten
als rein geographisch-politische Gegebenheiten — wedken im Christen, nicht zuletzt
auf Grund des Neuen Testaments (vgl. u. a. Hebr 12, 22; Offb 21, 2 sowie 1 Petr 5, 13;
Offb 18, 2.10.21) Vorstellungen, im Zusammenhang mit denen auch die Aussage iiber
die am Felsen zu zerschmetternden Kinder (V. 9) jede ethische Problematik (,die
armen unschuldigen Kindlein!®) verliert. Hierbei geht es, wohlverstanden, nicht um
kiinstlich konstruierendes oder willkiirlich erzwungenes Allegorisieren, sondern um
einen hermeneutischen Prozeff, der erstens dem Text nicht etwas ihm absolut Fremdes
von auflen aufpfropft und sich zweitens im Leser (bzw. Beter) ohne sein bewufltes
Zutun spontan vollzieht.

Endlich muf} in diesem Zusammenhang auf das Problem des in den Psalmen (und die
Psalmen) betenden Subjekts hingewiesen werden: Es ist kein kleines, rein individuelles
Ich, sondern etwas, was man, provisorisch, ein #berindividuelles Grofi-Ich nennen
konnte — ein Sachverhalt, der sich, trotz manchem, was bislang noch hypothetisch
bleibt, exegetisch gut fundieren Jift. Denn abgesehen von den sogenannten kollektiven
Psalmen (den Geschichtspsalmen, Sionsliedern und vor allem den Klage- und Dank-
liedern des Volks), die von der ganzen Israelgemeinschaft handeln und ihr in den
Mund gelegt werden, geht es auch in den, literarisch gesprochen, individuellen Psalmen,
bei denen iibrigens nicht selten ausdriicklich die ganze Gemeinde sowohl in den Lob-
preis als in die Klage und Anklage einbezogen wird, um mehr als nur ein gewdhn-

32 Vgl. in der Offenbarungs-Konstitution des Zweiten Vatikanums n. 12 und n. 16.

3 Vgl., neben der allgemeinen erkenntnistheoretischen Maxime ,Quidquid recipitur secundum
modum recipientis recipitur®, den gerade auch exegetisch und kerygmatisch #uflerst fruchtbaren Ansatz
von H. G. Gadamer, Wahrheit und Methode (Tiibingen 21965).

# Doch sollte gerade hier der Gegensatz zwischen dem Alten und dem Neuen Testament nicht
kiinstlich polarisiert werden. Denn einerseits gibt es auch im Neuen Testament sehr heftige Aussagen
gegen Widersacher, und andererseits kennt das Alte Testament, wenn auch nicht ein allgemeines Gebot
der Feindesliebe, so doch — neben dem verzeihenden Nichtvergelten (Ps 7, 5f.; Spr 20, 22; Sir 28, 1-7) —
das Verbot des Hasses (Lv 19, 17f.) sowie das Gebot, dem personlichen Gegner notfalls zu helfen
(Ex 23, 4f.; Spr 25, 21).

198



Vom Mut zur ganzen Schrift

liches Privat-Ich. Und das in zweifacher Hinsicht: Einmal kann es sich um ein kollek-
tives, ganz Israel verkdrperndes Ich handeln, sei es — wie in Ps 129 (128) — auf
Grund poetischer Personifikation, sei es, wie eine besonders den Klagepsalmen oft
innewohnende merkwiirdige Ambivalenz nahelegt, mittels einer Neuinterpretation,
durch die, manchmal vielleicht mit Hilfe von Zusitzen und Einschiebseln, urspriinglich
individuelle Psalmen bei ihrer nachexilischen Aufnahme in das Psalterium auf das
ganze Volk gedeutet wurden 3. Sehr erleichtert wurde dieser Prozefl durch die gerade
in den Psalmen sehr weit vorangetriebene Typisierung der Notsituation und der Feind-
gestalt: einerseits begegnen Krankheitsmetaphern in den kollektiven, andererseits
Kriegsbilder in den individuellen Klageliedern. Sodann hat die Theorie, derzufolge das
individuelle Ich der Psalmen nicht einer beliebigen Privatperson, sondern — auch in
nicht spezifischen Konigspsalmen — dem davidischen Kénig gehort und deshalb ein
,potentialisiertes® Ich ist, einige Wahrscheinlichkeit fiir sich: nicht nur das in Wir-
Psalmen sporadisch erscheinende Ich sowie das Faktum, daf auch in individuellen
Klagepsalmen die Gegner des dftern die ,Vélker® (gojjim) sind (vgl. z. B. der oben :
angefiihrte Ps 59 [58]!), sondern auch die Gottesknechtsideologie (,,dein Knecht®)
sowie die iiberdimensionierte Auswirkung der gottlichen Errettung (s. bes. Ps 22 [21]
und Ps 69 [68]) finden so eine angemessene Erklirung.

Diese schon an sich gerade fiir die Feind- und Vergeltungsaussagen folgereichen
exegetischen Feststellungen iiber das Ich der Psalmen gewinnen ihre volle Bedeutung
im Zusammenhang mit dem Neuen Testament und im Hinblick auf Christus, der,
nach dem Zeugnis der neutestamentlichen Schriften, als der , Abrahamssame® das Israel
und als der ,Davidssohn® der Christus und infolgedessen nicht nur das eigentliche
Objekt der Schrift, sondern, was die Gebetstexte anbelangt, auch ihr Subjekt ist. Das
hat hinsichtlich der ,Fluchpsalmen® zwei konkrete Konsequenzen: Insofern Christus
die Verwiinschungen spricht, konnen sie auch mich meinen und von ihm iiber mich
gesprochen sein. Die Drohungen des 109. (108.) Psalms zum Beispiel knnten sich auch
an mir — ,weil er nicht daran dachte Liebe zu iiben® gegeniiber dem Armen und
Unterdriickten, Verfolgten und Verfemten (V. 16; vgl. Mt 25, 41-46) — erfiillen und
verwirklichen. Das heifit: der Psalmenbeter stellt sich selber (vgl. z. B. Ps 7, 4ff.) unter
das gbttliche Gericht. Insofern aber die Psalmen vom Christen mit Christus gebetet
werden (vgl. Augustinus’ Prinzip vom ,Christus totus, caput et membra® als dem
Objekt und Subjekt der Psalmen) kann es sich in ihnen nicht mehr um einer rein per-
sonlichen Privatsphire angehdrende Feinde handeln. Denn wie alles andere erhalten
auch die Feinde eine neue Dimension, oder, genauer gesagt: ihre bereits im Alten Testa-
ment mehr oder weniger latent vorhandene iibermenschlich-metahistorische Dimension
wird nunmehr vollends enthiillt und offenbar.

Es soll nun nicht behauptet werden, dal mit dem Gesagten alle durch die ,Fluch-
psalmen® aufgeworfenen Probleme gelst seien — das Bose und der Bdse in der Schrift

35 So J. Bedser, Israel deutet seine Psalmen (SBS 18; Stuttgart 1966) bes. 24.

199



Notker Fiiglister OSB

(und zwar gerade auch im Neuen Testament) ist und bleibt ein Problem. Es aber
durch die Elimination unbequemer Texte einfach totschweigen und verdriingen zu
wollen, ist nicht einmal eine billige oder schlechte, sondern iiberhaupt keine Losung.

In diesem Zusammenhang wire, gerade was die Psalmen betrifft, auf verschiedene Aufle-
rungen Dietrich Bonhoeffers zu verweisen. So sagt er unter anderem: Wir diirfen, ,jeden Tag
mehrere Psalmen miglichst gemeinsam® lesend und betend, ,keine Auswahl nach eigenem
Gurdiinken vornehmen, damit tun wir dem Gebetbuch der Bibel Unehre und meinen besser zu
wissen, was wir beten sollen, als Gott selbst. In der alten Kirche war es nichts Ungewohn-
liches, ,den ganzen David® auswendig zu kénnen... Mit dem Psalter geht einer christlichen
Gemeinde ein unvergleichlicher Schatz verloren, und mit seiner Wiedergewinnung werden
ungeahnte Krifte in sie eingehen.®36 — Damit soll nun freilich nicht gesagt sein, alle Psalmen
oder, ganz allgemein gesprochen, alle Schrifttexte seien gleichbedeutend und fiir den Gottes-
dienst gleich geeignet. Fiir den theologisch aber auch nur einigermafien Gebildeten — und fiir
ihn ist ja das Brevier faktisch in erster Linie bestimmt — sollten jedoch, auf Grund seiner
theoretischen Schriftkenntnisse und vor allem kraft seiner praktischen Schriftvertrautheit,
grundsitzlich alle Psalmen nachvollziehbar sein. Doch wenn sich, wie beispielsweise bei Pre-
digten immer wieder zu konstatieren ist, die gesamten Schrift- und Exegesekenntnisse ange-
hender und arrivierter Theologen und Liturgiker (denen iiberdies vielfach jedes Sensorium
fiir Sprache und Poesie abzugehen pflegt) auf den - iibrigens allzu strapazierten und deswegen
bereits abgestandenen und schal gewordenen — Begriff ,Heilsgeschichte® reduzieren und, wenn
es hoch geht, auf die forcierten und kiinstlich geziichteten Gegensatzpaare Altes Testament—
Neues Testament = Verheiflung und Erfiillung, Gesetz und Gnade, Gerechtigkeit und Liebe,
dann wird es verstindlich, daf} ihnen die Psalmen nichts zu sagen und zu bieten vermbgen und
sie mit ihnen nichts anzufangen wissen. (Aber, darf man vielleicht fragen, wer weifl da eigent-
lich mit wem nichts anzufangen? Die Theologen mit den Psalmen? Oder nicht vielmehr die
Psalmen — und die Schrift im allgemeinen — mit den Theologen und Liturgikern?) Doch bleibt
hierbei dem Alttestamentler zumindestens ein Trost: dieselben Theologen und Liturgiker, die
mit dem Alten Testament nichts anzufangen wissen, kennen fiir gewdhnlich auch das Neue
Testament nicht besser und wissen mit ihm in der Verkiindigung und dementsprechend wohl
auch bei ihrer Meditation und beim Gebet im Grund genausowenig aufzufangen. Und er wird
es, allen Entscheidungen angeblich katholischer Instanzen zum Trotz — jede willkiirlich ge-
troffene Auswahl, gerade auch in der Schrift, ist, weil  hiretisch® (haireisthai = auswihlen),
anti-katholisch (katholisch = allumfassend) — bis auf weiteres mit Minnern wie dem beken-
nenden Protestanten Dietrich Bonhoeffer halten. Das heifit fiir ihn, des Paulus Wort leicht
abgewandelt: Ich schime mich nicht der Schrift; sie ist ja so wie sie ist, n,eine Gotteskraft Fiir
jeden, der glaubt® (R6m 1, 16). Und: Selig, wer an mir, dem Wort Gottes, keinen Anstof}
nimmt (vgl. Mt 11, 6).

Doch ganz abgesehen davon: auch rein exegetische Uberlegungen — soviel darf wohl
im Riickblidk auf das im Vorangehenden mehr Angedeutete als Ausgefiihrte festge-
halten werden — legen uns nahe, auf die eingangs gestellte dreifache Frage mit einem
dreifachen Nein zu antworten: die Eliminierung der sogenannten Fluchtexte aus dem
Psalter — Entsprechendes gilt von der Erwihnung des dem Gericht verfallenden Bosen
in anderen Schriftpartien — ist literarisch nicht legitim, bibeltheologisch nicht moglich,
hermeneutisch nicht notwendig.

% Das Gebetbuch der Kirche, Eine Einfithrung in die Psalmen (1940): Gesammelte Schriften IV,
(Miinchen 21965) 544-569, 552; vgl. u. a. auch: Gemeinsames Leben (Miinchen 121966) 35-40.

200



