Karl Rabner S]
Zum Begriff der Unfehlbarkeit in der katholischen Theologie

Einige Bemerkungen anlifllich des 100-Jahr-Jubiliums des Unfehlbarkeitsdogmas vom
18. Juli 1870

Der Titel dieses Beitrags lautet sehr mit Absicht und ohne falsche Bescheidenheit:
einige Bemerkungen tiber den Begriff der Infallibilitit in der katholischen Ekklesio-
logie. Es handelt sich schon darum blof um einige Bemerkungen, weil ich aus Mangel
an Kompetenz nicht die Absicht habe, den Begriff der Infallibilitdt in der katholischen
Ekklesiologie zu konfrontieren mit Zhnlichen Begriffen, die sich in der Religionsge-
schichte, in der Philosophie oder sonstwo finden. Ebensowenig ist es meine Absicht,
hier die traditionelle katholische Schullehre iber die Infallibilitit des kirchlichen
Lehramts selbst zu exponieren. Diese Lehre darf im allgemeinen hier als bekannt
vorausgesetzt werden. Es ist daher fiir #nsere Betrachtung ein sekundires Moment des
Inhalts dieser Lehre, dafl Papst #nd Gesamtepiskopat als Subjekt dieser Lehrinfalli-
bilitit zu gelten haben; es ist vorausgesetzt, dafl diese beiden nur unter ganz bestimm-
ten Voraussetzungen dieses Charisma der Infallibilitdt haben; daf es sich nur auf den
Inhalt der christlichen Offenbarung in dessen Auslegung und Erhaltung, nicht auf
dessen Vermehrung bezieht. Es ist anderseits das Infallibilitdtsdogma in seinem tra-
ditionellen Sinn gemeint, in dem es auch auf die Wahrheit des einzelnen definierten
Satzes als solchen bezogen ist, nicht also bloff in dem Sinn, wie es z. B. bei H. Kiing
und W. Kasper ausgelegt zu werden scheint, dafl nimlich die Unzerstérbarkeit und
Infallibilitit des kirchlichen Glaubens sich letztlich doch nur auf das eine Ganze der
bleibenden Verbundenheit der Kirche mit ihrem Herrn bezieht, so daff auch bei ,De-
finitionen® Irrtiimer im einzelnen immer wieder und vorldufig geschehen kdnnen. So
bleiben also hier nur einige Bemerkungen iibrig, in denen ein katholischer Theologe
sich tastend und ohne systematische Anspriiche Gedanken zu machen versucht iiber
das, was er als Lehre seiner Kirche empfangen hat, glaubt, darlegt und verteidigt, um
es selber besser zu verstehen. Dabei ist aber eine Einfithrung in eine deutliche Einsicht
der Aporetik dieser Lehre selbst als ein Stiick des angestrebten Fortschritts in dem
Verstindnis dieser Lehre zu werten.

Nur eines sei hier doch noch einleitend gesagt. Wenn man das Infallibilititsdogma,
bzw. den Anspruch auf Lehrvollmacht, den es erhebt, fiir sich allein betrachtet, dann
sicht es natiirlich so aus, dafl durch es ein Erkenntnisverfahren an einem beliebigen
Punkt abgebrochen wird durch eine einem solchen Verfahren duflere Instanz, dafl
somit bestimmte Teile der Glaubensiiberzeugung widerrechtlich gegen jene Kritik

18



Zum Begriff der Unfeblbarkeit in der katholischen Theologie

immunisiert werden, die zum Wesen menschlicher Erkenntnis, besonders als geschicht-
licher, gehdrt, dafl (weil diese Infallibilitit von einer Person getragen wird) ein
Erkenntnisprivileg auch eine soziale Privilegisierung bedeutet und also die Kirche
letztlich ein totalitdres System ist, weil sie (zundchst als Glaubenssystem und von da
aus als soziologische Wirklichkeit) jederzeit von einem einzelnen Moment dieses
Systems aus definitiv fixiert werden kann. All dem gegeniiber ist vieles zu sagen,
was hier nur in aller Kiirze geschehen kann.

1. Zunichst ist nicht zu iibersehen, dafl im Unterschied zum Staat die Kirche eine
freie Glaubensgemeinschaft ist, der man nur auf eigenen freien Entschlu hin angehor.
Eine autoritire oder totalitire Struktur, selbst wenn sie gegeben wiire, trifft nur den,
der sie frei annimmt. So etwas kann man von vornherein nur schwer ,totalitir®
nennen.

2. In einer existentialontologischen Uberlegung konnte allgemein gezeigt werden,
dafl eine absolute Zustimmung zu einem Satz und eine dauernd kritische Haltung
ihm gegeniiber sich nicht ausschliefen. Die absolute Zustimmung zu einem dogmati-
schen, aufgrund der Infallibilitit gegebenen Satz und seine bleibend kritische Befra-
gung schlieflen sich darum nicht von vornherein aus, zumal jedes definierte Dogma
objektiv nach vorne offen ist und auch das Infallibilititsgesetz, wie spiter noch zu
sagen sein wird, nicht durch sich selbst getragen wird, also nicht durch sich selbst
gegen kritische Befragung immunisiert werden kann.

3. Es ist selbstverstindlich, dal nur die Glaubensiiberzeugung in der Kirche mit
cinem solchen Lehramt kein autoritir-totalitires System sehen kann, die an den Bei-
stand des Geistes an dieser Stelle glaubt. Betrachter man die lehrrechtliche Verfassung
der Kirche ohne diesen Glauben, dann ist sie in der Tat totalitir, weil sie innerhalb
der Dimension des Verfassungsrechtlichen als solchen keinen absoluten Vorbehalt gegen
die Mdoglichkeit eines totalitiren Miflbrauchs der Lehrautoritit besitzt (aufer dem
unter 1. schon genannten). Aber so wie der Christ Jesus Christus, den Herrn, als den
absoluten Heilsmittler trotz seiner Geschichtlichkeit glaubt, so glaubt er auch in einer
wesentlich eschatologischen Glaubenshoffnung, dafl die Kirche der ihrer Verfassung
wirklich immanenten Gefahr faktisch nicht erliegen wird. Fiir diese Hoffnung ist der
einzig endgiiltige Grund nur Jesus Christus. Mit dieser Berufung auf den eigentlichen
und letzten Glaubensgrund, Jesus Christus, sollen natiirlich die erkenntnistheoretischen
und erkenntnissoziologischen Probleme nicht schon als erledigt gelten, die auch dann
noch bleiben. So z. B. die naheliegende Frage, ob dieser Glaubensgrund nicht nur die
infallible Zustimmung zum einen Ganzen des Glaubens, eben zu Jesus Christus, her-
gibt, sondern auch die Infallibilitit des einzelnen definierten Satzes als solchen garan-
tiert und wie, in welchem Sinn und in welcher Weise dies dann geschieht. Aber davon
kann jetzt nicht gehandelt werden. Es lassen sich aber Griinde nennen, die dem Glau-
benden diese Hoffnung heute leichter machen, weil das Unfehlbarkeitsdogma selber
eine Geschichte hat, die es in einem gewissen Sinn ungefihrdeter und ,ungefihrlicher
macht als frijher. Und dieser Geschichte gilt hier unsere Aufmerksamkeit.

2 ! 19




Karl Rabner S]

I. Die Geschichtlichkeit des Unfehlbarkeitsdogmas

Woas — das sei die erste Frage, die wir stellen — bedeutet es fiir das Verstindnis des
katholischen Infallibilititsdogmas, wenn wir die Geschichtlichkeit jeder mensch-
lichen Wahrheitserkenntnis auch fiir dieses Dogma als giiltig anerkennen? Wenn wir
so fragen, so konnen wir bei dem Versuch der Beantwortung der Frage nicht die ganze
Problematik und den ganzen Sinn des allgemeinen Satzes von der Geschichtlichkeit
aller menschlichen Wahrheit entfalten. Wir sind uns also zwar der Ungeklértheit der
Voraussetzungen unserer eigenen Frage bewuflt, meinen aber, dafl man auch so von
dieser Frage aus einige — aporetische — Einsichten in das Infallibilitdtsdogma gewinnen
kann. Dafl man unter Voraussetzung einer genaueren allgemeinen Theorie der Ge-
schichtlichkeit der Wahrheit auch in unserer speziellen Frage viel genauere Einsichten
gewinnen konnte, ist damit nicht bestritten.

Das Unfehlbarkeitsdogma als geschichtlicher Satz

Zunichst einmal muf} auch der katholische Theologe unbefangen und ausdriicklich
zur Kenntnis nehmen, dafl der Infallibilitdtssatz ein Satz ist, der eine Geschichte hat
und weiter haben wird, eine Geschichte, die sich sowohl auf die Existenz des expliziten
Satzes wie auf seinen Inhalt bezieht, ohne dafl dadurch schon eo ipso seine bleibende
Identitit innerhalb der Geschichte notwendig geleugnet wire.

Zunichst einmal ist das Infallibilititsdogma, bezogen auf den Papst, als expliziter
Glaubenssatz verhiltnismifig sehr jungen Datums. Daran dndert sich auch nichts,
wenn man sagt, die Unfehlbarkeit der Kirche als ganzer in ihrem Glauben, in der
Schrift, in den Konzilien sei immer schon eine Uberzeugung der Kirche gewesen. Denn
nicht nur hat dann auch diese Uberzeugung einen geschichtlichen Beginn, sondern
dariiber hinaus: Das alte Verstindnis der Infallibilitit der Kirche bezog sich doch
nicht so sehr, nicht so explizit wie heute auf die unfehlbare Richtigkeit einer nexen, neu
zu treffenden Entscheidung in einer strittigen Wahrheitsfrage, sondern auf den schon
gegebenen bleibenden Besitz der iiberlieferten und im Glauben besessenen, in diesem
Sinn alten® Heilswirklichkeit in der Kirche. Und selbst wenn man sagt, auch die
alten Konzilien hitten doch Entscheidungen gefillt, neue Sitze in neuer Begrifflich-
keit formuliert, so muf8 doch gesagt werden, dafl sie dies nicht mit dem Bewuftsein
des Neuen, geschichtlich Schopferischen getan haben, sondern mit dem Bewuftsein,
nur das Alte anders zu formulieren, fast unter Leugnung, dafl durch die neue Formu-
lierung wirklich hinsichtlich der Wahrheitserkenntnis selbst etwas neu passiert sei.
Das ist so deutlich als Selbstverstindlichkeit vorausgesetzt gewesen, dafl die Schul-
theologie fast bis auf den hentigen Tag geleugnet hat, dafl es einen ,objektiven® Fort-
schritt in der Dogmengeschichte gebe.

20



Zum Begriff der Unfeblbarkeit in der katholischen Theologie

Diese Schulmeinung, auf die hier nicht genauer eingegangen werden kann, zeigt je-
denfalls, dafl ein Verstindnis dafiir, daf eine Lehrentscheidung durch Konzil oder
Papst ein Wahrheitsereignis, Geschichte der Wahrheit selbst sei, keine Selbstverstind-
lichkeit ist; zeigt, dafl die vatikanische Definition der Infallibilitit nicht mit dem
reflexen Bewufltsein geschah, dadurch sich zur Geschichtlichkeit der Wahrheit zu be-
kennen, dafl man zur Méglichkeit einer unfehlbaren neuen Entscheidung iiber die alte
Wahrheit sich nur bekennen kann, wenn man dieser (alten) Wahrheit selbst eine Ge-
schichtlichkeit zuspricht. Denn eine solche neue Definition ist eben mehr als blof eine
andere Formulierung eines unverinderlichen Satzes, der sich durch die Neuformu-
lierung gar nicht dndert.

Diese zwei genannten Verstindnisse der Infallibilitit der Kirche in Glaube und
Lechre mogen ferner zwar einen notwendigen Zusammenhang haben, und zwar gerade
dann, wenn man einerseits bedenkt, dafl der unverlierbare Besitz der Heilswirklichkeit
als geglaubte Wahrheit gerade bei der Geschichtlichkeit des Menschen und seiner Er-
kenntnis eine immer neue Aneignung als Entscheidung erfordert, und wenn man
anderseits nicht vergifit, dafl auch das moderne juristisch-aktualistische Verstindnis
der Infallibilitit nicht absolut gesicherte Erkenntnis irgendeiner, uns ganz neuen
Wirklichkeit und Wahrheit meint, sondern das Bleiben in der alten Wahrheit und
sonst nichts zu garantieren hat.

Die beiden genannten Verstindnisse sind aber doch noch verschieden und die Ent-
wicklung des zweiten aus dem ersten selbst zeigt nochmals die Geschichtlichkeit des
Infallibilititsdogmas, auch wenn man es auf die Kirche als ganze und nicht blofl
speziell auf den Papst bezieht. Diese Geschichte ist aber nicht blofl Geschichte, insofern
die explizite Aussage iiber Infallibilitit mit dem Charakter einer glaubensrechtlichen
Verpflichtung nicht immer existierte, sondern ist Geschichte des Sinns dieses Satzes
selbst: Sein Sinn selbst war nicht immer, weil er nicht erfaflt war; sein Sinn konnte
nicht wirken, wie er nach seiner Formulierung es getan hat und tut; dieser Sinn tritt
immer wieder unter neue Perspektiven, Verstehenshorizonte; seine in ihm gegebenen
Sinnelemente sind selbst nicht ein fiir allemal adiquat definierbar, und so verdndert
sich das in diesen Elementen reflex Erfaflte in einem dauernden Prozefl; mit einem
Wort: Der Sinn eines solchen Dogmas hat selbst eine Geschichte und sie ist natiirlich
nie abgeschlossen.

Diese Geschichtlichkeit des Infallibilititsdogmas zeigt sich z. B. auch darin, dafl bei
seiner Definition vor hundert Jahren nicht darauf reflektiert wurde, dafl der Vollzug
einer infalliblen Lehrvollmacht nicht nur bestimmt ist vom Lehrsubjekt und dem beab-
sichtigten Aussageinhalt, sondern auch durch die ,Situation®, zu der der Adressat der
Aussage, die immer beschrinkt zu Gebot stehenden Aussagemittel, der engere ge-
schichtliche Kontext (Abwehr einer Hiresie usw.), das eben vorherrschende (nie véllig
manipulierbare) Interesse mit seiner Perspektivitit und Beschrinkung usw. gehoren.
Solches und vieles andere ist in der damaligen Aussage nicht explizit und zeigt so die
Geschichtlichkeit der Aussage selbst. Ja, dieser Satz hat, seit er geschichtlich 1870

21



Karl Rabner S]

aufgetreten ist, schon eine weitere Geschichte gehabt, auf die wir aber erst in einem
zweiten Abschnitt und unter einer anderen Perspektive eingehen wollen. Zunichst
noch eine andere Frage.

Sind kiinftig ,neue® Dogmen moglich?

Kann ein kommendes Stick dieser Geschichte des Infallibilititssatzes (und der in
ihm gemeinten Wirklichkeit) vorausahnend, gewissermaflen ~futurologisch®, schon
angegeben werden? Vielleicht ist ein kleines Stiick Antwort moglich: Es wird in der
voraussehbaren Zeit keine wirklich neuen Definitionen! mehr geben; die vor uns lie-
gende kiinftige Situation macht eine Ausiibung der definierenden infalliblen Lehrvoll-
macht in der Weise, wie man sie friiber dachte, unméglich. Nicht nur in der verzer-
renden Polemik der Antiinfallibilisten zur Zeit des Ersten Vatikanums, die meinten,
die , Times* werde jeden Tag eine neue pipstliche Definition zu servieren haben, son-
dern auch in den K&pfen der katholischen Theologen war doch die Vorstellung gege-
ben, die infallible Lehrautoritit des Papstes sei a) eine Art habituellen Verm&gens
derart, dal dieses Vermdgen sinnlos wiirde, wenn es nicht von Zeit zu Zeit in Vollzug
gesetzt und so auch seine Notwendigkeit demonstrieren wiirde, und b) diese Lehr-
autoritit fiihre in ihren Entscheidungen zu einem kontinuierlichen Prozefl der Bildung
immer newuer, einzelner, voneinander unterschiedener Sitze, in die hinein die urspriing-
liche Offenbarung in einem stindigen ,Fortschritt® sich entfalte und auslege in einem
quantitativen Wachstum der Zahl definierter und in irgendeinem Sinn doch neuer
Sdrtze.

Aber daf in diesem Sinn die definierende Lehrautoritit in der (absehbaren) Zukunft
aktiv bleiben werde, ist kaum anzunehmen. Nach dem Dogma der Aufnahme Mariens
in den Himmel (1950) meinten z. B. viele Theologen, die definitorische Titigkeit des

1 Ich bin mir dessen bewufit, dafl mit der Unterscheidung von (auch in etwa inhaltlich) .neuen®
Dogmen und solchen, die ein bisheriges Dogma blof wiederholen, also mit einer Unterscheidung, die
im folgenden noch oft benutzt wird, ein ziemlich schwieriges Problem cigentlich zu kurz und schnell als
gelost vorausgesetze wird. Nicht nur, weil es scblechthin neue Dogmen nicht geben kann, da auch die
_neuen® in der schon immer gegebenen Glaubenshinterlage von den Apostolischen Zeiten her in irgend-
ciner Weise gegeben sein miissen. Sondern weil eine genaue Klassifizierung der Dogmen unter dem
fraglichen Aspekt ein Problem ist, das hier nicht gelost werden kann. Aber es gibt den gemeinten
Unterschied eben doch. Wenn der Papst definieren wiirde, Maria sei die ,Konigin der Welt® (oder
sogar nur: ,Die Mutter der Kirche®), dann wiire ein solches Dogma doch gewifl ,neuer® (obwohl fromme
Leute schon an so etwas gedacht haben mdgen), als wenn der Papst definieren wiirde: die Auferstehung
Jesu ist nicht nur ein Vorkommnis, das sich in der individuellen Subjektivitit des Glaubenden ereignet.
Wie man diesen Unterschied theoretisch genauer bestimmen konne, das sei hier nicht mehr weiter er-
Srtert. Man kann hier sagen: das in diesem Sinn als ,neu® gemeinte Dogma {iberrasche als neu auch den
christlichen Gliubigen, der die bisherige Glaubenssubstanz des Glaubens lebendig geglaubt habe (iiber-
rasche ihn wenigstens als Dogma), das Dogma der anderen Art aber nicht. Man kdnnte auch sagen, das
oneue’ Dogma werde als irgendwie zusitzlich empfunden, das andere nur als Abwehr, das den bis-
herigen Glaubensbestand nicht ,vermehrt®,

22



Zum Begriff der Unfeblbarkeit in der katholischen Theologie

kirchlichen Lehramts werde so weitermachen, und schauten schon nach neuen denk-
baren Sitzen in der Mariologie aus, die definiert werden konnten. Heute denkt nie-
mand mehr daran. Auf dem Zweiten Vatikanum wurde nichts definiert. Heute ist der
nicht mehr adiquat synthetisierbare Pluralismus der kulturellen Regionen, der Phi-
losophien, der Terminologien, Verstehenshorizonte, der Theologien und so fort so
deutlich in das Bewufitsein der Kirche getreten, dafl ich mir nicht vorstellen kann,
daf ein bestimmter und doch wirklich neuer Satz so gesagt werden kann, daff er als
Ausdruck des Glaubensbewufltseins der ganzen Kirche iiberall empfunden und so defi-
niert werden konnte2.

Man konnte somit auch sagen: jede wirklich neue Definition, die nicht blof} die alte
Definition wiederholt und verteidigt, bedarf zu ihrer Formulierung einer und dersel-
ben Theologie (mit ihrer Begrifflichkeit, Argumentationsweise usw.), und zwar als der
in der ganzen Kirche selben. Diese Selbigkeit der Theologie, die frither bei allen Schul-
unterschieden bestand, besteht heute nicht mehr und kann (wenigstens in vorausseh-
barer Zeit) auch nicht mehr adiquat wiederhergestellt werden. Neue (,neu“ nicht
nur im Sinn eines neuen Vorgangs, sondern auch eines neuen, d. h. erweiternden Sinns,
wie er bei ,neuen® Definitionen gegeben ist) Definitionen wiirden jene Naivitit
voraussetzen, die die geschichtliche Bedingtheit der je eigenen Sprache, des Verstind-
nishorizonts, die Unbestimmtheit der eigenen Begriffe usw. nicht reflektiert, ohne sie
darum schon zu leugnen. Man miifite eigentlich das Gemeinte an konkreten Beispielen
klar machen, die man leicht in der Theologie der Gegenwart finden kdnnte. Aber das
ist hier leider nicht moglich, wenn wir auch unter II. von anderer Seite her etwas
konkreter auf denselben Sachverhalt stoflen werden.

Dieses ,Ende® eines wirklich nex definieren konnenden Lehramts, an dem die Ge-
schichtlichkeit des Infallibilititsdogmas am hdrtesten zur Erscheinung kommt, bedeu-

2 Dieser Satz von einem (trotz der Einheit des Bekenntnisses) in der Kirche nicht mehr adiquat
aufhebbaren Pluralismuas der Theologien ist natiirlich in diesem Zusammenhang fundamental und miilte
daher nzher ausgefiihrt und begriindet werden. Das ist hier nicht méglich. Ich darf darum verweisen
auf meinen Aufsatz: Der Pluralismus in der Theologic und die Einheit des Bekenntnisses in der Kirche,
in: Concilium 5 (1969) 462-471. Man mufl nur, um die Konsequenz aus diesem Pluralismus fiir unsere
Frage zu schen, bedenken, daf auch das Dogma immer mit und unter einer Theologie formuliert wird,
aber dazu nicht eine unter vielen grundsitzlich gleichberechtigten ausgewihlt werden kann, wenn es
jetzt einen Pluralismus in der Theologie gibt. Wenn man sagt, man greife bei einer neuen Definition
eben einfach auf das gemeinsam und allgemein anerkannte Begriffsmaterial usw. der bisherigen Glau-
bensverkiindigung und des bisherigen Dogmas zuriick, das ja von allen Theologien zu respektieren sei,
dann sagt man nur etwas verhiillter, dal man keine ,neuen® Dogmen formuliere, sondern (vor allem
abwehrend) die alten wiederhole. Diese Unterschiede haben natiirlich fliefende Uberginge, so dafl
iiber die genaueren Grenzen zwischen alten, wiederholten Dogmen und ,neuen® Dogmen im einzelnen
nichts prophezeit werden soll. Es ist natiirlich auch denkbar, dafl eine bestimmte gréflere Einzelkirche
in der Gesamtkirche so iiber eine gemeinsame und von allen in der Teilkirche verstandene und benutzte
Theologie verfiigt, dafl diese Teilkirche mit dieser gemeinsamen Theologie Glaubensverbindliches aus-
sagen konnte. Von da aus wire das Lehramt einer ,Bischofskonferenz® als ,aufwertbar® denkbar iiber
das hinaus, was wir in den letzten tausend Jahren gewohnt sind. — Zum Pluralismus in der Theologie
vgl. auch K. Rahner, in: Sacramentum Mundi IV 871-873; 881-884,

23



Karl Rabner S]

tet weder, dafl von jetzt an das bisherige Dogma sich nach riidkwirts aufldst, noch
daf das infallible Lehramt in der Zukunft keine Funktion mehr hat.

Das Dogma 16st sich nicht darum nach riickwirts auf, weil es nach vorwirts niche
mehr dieselbe Geschichte wie bisher hat. Um dies zu verstehen, mufl nur ein Doppeltes
bedacht werden:

a) Der Mensch bleibt auch jetzt das geschichtliche Wesen, das in seiner memoria
(als zukunftsschipferische kritische Instanz3 seiner Gegenwart gegeniiber) aus seiner
Vergangenheit herkommt. Und

b) der Inhalt dieser christlichen Memoria, die auch das ganze dieser zukunftstragen-
den und zukunftskritischen (wenn auch nicht zukunftsbeherrschenden) Vergangenheit
als eines umfaflt und aussagt, ist etwas schr Einfaches, das vor allem kiinftigen Plura-
lismus der Reflexion liegt: Dafl das unsagbare Geheimnis unseres Daseins, das wir
Gott nennen, uns in Jesus, dem Gestorbenen und endgiiltig Geretteten, sich zur Selbst-
mitteilung und als unsere absolute Zukunft siegreich zugesagt hat. Weil alles bisherige
christliche Dogma nur das sagt, wird es bleiben kdnnen und bleiben, auch wenn es
sich nicht mehr im bisherigen Stil, im ,Fortschritt“# einer Differenzierung weiter-
entfaltet. Es wird dadurch nicht versteinert, weil die immer neu zu vollziehende
Reduktion des iiberlieferten und bleibenden Dogmas auf diese eigentliche und unauf-
16sliche Wirklichkeit Jesu als der geschichtlichen und irreversiblen Selbstzusage Gottes
dieses Dogma lebendig sein 1488t und eine immer neue und unvorhersehbare Geschichte
bedeutet.

Ferner hort die Funktion des infalliblen Lehramts mit dem Ende seiner progressi-
stisch verstandenen Geschichte in eigentlich ,neuen® Definitionen nicht auf. Die feier-
liche Abgrenzung des alten Dogmas gegeniiber Interpretationen, die es aufheben
wiirden, ist eine auch jetzt noch bleibende Aufgabe des infalliblen Lehramts. Dabei
wird es sich viel mehr noch und unmittelbar einleuchtender als bei ,neuen® Definitio-
nen auf das Glaubensbewufitsein der ganzen Kirche berufen konnen. Seine, gewifl an
sich eigenstindige, Funktion wird so in gewissem Sinn bescheidener als nach dem
fritheren Eindrudk in das Ganze des kirchlichen Glaubensbewufitseins eingeordnet sein.

3 Vgl. dazu: J. B. Metz, ,Politische Theologie® in der Diskussion, in dieser Zschr. 184 (1969) 289-308,
bes. 296 ff.

4 Es wird so nur auf die Geschichte des Dogmas angewendet, was J. B. Metz im allgemeinen gegen
ein ,evolutives® und im letzten unkreatives Verstehensmodell der Geschichte (teilweise gegen Teilhard
de Chardin) gesagt hat. Der Unterschied zum allgemeinen Einspruch gegen ein falsches Verstindnis der
Geschichte besteht in unserem Fall aber darin, daff hier bedacht werden muff, dafl bei einem eschatolo-
gisch richtigen Verstindnis des ,ein fiir allemal® des Christusereignisses die Ablehnung eines dauernd
weitergechenden Explikations- und Evolutionsvorgangs sich in der Weise konkretisiert, wie wir es anzu-
deuten versuchten. Dafl damit das Dogma nicht als das Gestorbene und Tote aus der Geschichte aus-
scheidet, ist (oder wird) hoffentlich noch deutlich genug werden.

24



Zum Begriff der Unfehlbarkeit in der katholischen Theologie
I1. Die Entwicklung des Unfehlbarkeitsdogmas seit 1870

Wir konnen die Geschichtlichkeit des Infallibilititsdogmas und der in ihm gemein-
ten Sache noch von einer anderen Seite betrachten. Wihrend des Ersten Vatikanums
hatten die Gegner dieses Dogmas — und seine nichtkatholischen Gegner haben noch
heute — den Eindruck, mit diesem Dogma werde der Kirche und vor allem dem Papst
eine Art Blankoscheck ausgestellt, den ein kritisches Wahrheitsgewissen, das selbst
seine jeweilige Zustimmung, und zwar vom Inhalt des betreffenden Satzes her, geben
oder verweigern miisse, nicht ausstellen kénne. Wir wollen hier nicht wiederholen,
was die traditionelle Schultheologie auf dieses ernste Bedenken zu antworten pflegt:
Dafl diese Infallibilitit nur die gnoseologische Seite der Unzerstorbarkeit der Glau-
benskirche ist, die selbst wieder die Konsequenz des einmaligen und eschatologisch
siegreichen Christusereignisses ist, dafl Kirche und Papst in ihren Entscheidungen an
Schrift und Tradition und die bisherigen Entscheidungen der Kirche gebunden sind,
daf} das nicht iibersehen werden darf, was man den Beistand des Geistes nennt. Wir
wollen vielmehr auf einen geschichtlichen Proze aufmerksam machen, der an diesem
Infallibilitdtsdogma in der Geschichte seiner konkreten Situation sich schon ereignet
khat, auf einen geschichtlichen Prozefl, der die Gefahr jenes ,Blankoschecks* auch in
einer viel empirischeren Weise aufhebt (oder mindestens erheblich reduziert), so dafl
man gewissermaflen sagen kann, dieses Dogma habe in den letzten hundert Jahren
seine gefdhrliche Zone schon durchschritten, in der nach menschlichem Ermessen jene
Gefahr akut ist, die mit dem Wort ,Blankoschedk® angedeutet wird. Um zu ver-
stehen, was gemeint ist, miissen mehrere Dinge erwogen werden. Wir miissen etwas
weiter ausholen und scheuen auch nicht, Ansitze weiter zu entfalten, die schon mit
dem unter I. Gesagten gegeben sind. Denn es ist selbstverstindlich, daf die fiir die
Zukunft vorauszusehende Geschichte des Infallibilititsdogmas und die seit 1870 schon
geschehene Geschichte innerlich zusammengehoren und letztlich aus denselben Griin-
den entstanden sind bzw. entstehen.

Das Unfehlbarkeitsdogma im Ganzen der Glaubenswahrheit

Fir die Logik in der katholischen Theologie ist der Infallibilititssatz ein seltsamer
Satz. Sehen wir davon ab, dafl er als reflexer Satz nicht immer bestanden hat, so
kann man sagen: er ist der Satz, der, wenn er als geltend vorausgesetzt und angenom-
men wird, die anderen dogmatischen Sitze unfehlbar sicher macht; er selbst aber kann
an sich nicht auf die Weise sicher sein, wie die Sitze, die als unfehlbar wahr durch
ihn garantiert sind. Daf das Lehramt des Papstes bei der Lehre eines bestimmten
Dogmas unter bestimmten Voraussetzungen unfehlbar richtig entscheidet, das kann
es unter den notigen subjektiven und objektiven Voraussetzungen hinsichtlich aller
sonstigen Sdtze garantieren, nur nicht hinsichtlich des einen Satzes iiber die Infallibi-

25



Karl Rahner S]

litdt dieses Lehramts selbst. Das Dogma des Ersten Vatikanums kann sich im Unter-
schied zu allen dogmatischen Sitzen nicht nochmals auf die Unfehlbarkeit des Papstes
stiitzen. Sagt man, es berufe sich auf die Unfehlbarkeit eines Konzils, auf die der
Kirche, so verschiebt man das Problem nur, weil auch dieser Satz nur aufgrund
anderer geglaubter Sitze erreichbar ist, die nicht wiederum auf die Giiltigkeit des
Infallibilititssatzes hin geglaubt werden. Das Infallibilititsdogma ist ein einzelner,
system-immanenter Satz, nicht die Grundlage des Systems selber. Das System der
christlich-katholischen Glaubenswahrheit als ganzes und seine subjektive Annahme
ruhen nicht auf dem Infallibilititssatz; dieser wird vielmehr objektiv und subjektiv
vom System getragen und hat so nur die Funktion einer relativ sekundiren Kontroll-
instanz innerhalb des Systems bei einem sekundiren Konfliktsfall, der das System als
ganzes voraussetzt und nicht selbst direkt in Frage stellt. Man konnte unter dieser
Hinsicht sagen: Dieses Dogma ist nicht unfehlbar (d. h. nicht durch die infallible
Autoritdt der Kirche quoad nos getragen), sondern macht nur andere Sitze unfehlbar.

Wir wollen die logische Eigentiimlichkeit dieser Sachlage in sich hier nicht weiter
verfolgen. Aber wenn wir eben gesagt haben, dieser Satz konne alle anderen Sitze
fiir uns unfehlbar machen, nur nicht sich selbst, dann muf} dieser Satz, der zunichst
von dem rein formalen Gesichtspunkt aus, dafl eine Begriindung sich nicht selbst
begriinden konne, richtig ist, prizisiert und eingeschrinkt werden. Der Infallibilitdts-
satz kann nur angenommen werden, wenn das ,System® (d.h. die grundlegenden
Wirklichkeiten und Offenbarungswahrheiten des Christentums) erfaflt und angenom-
men wird, ohne eigentlich logische Berufung auf den Infallibilitdtssatz als solchen.
(Es interessiert hier nicht die Frage, ob in der konkreten Psychologie des Lebens den-
noch ein gewisses gegenseitiges Bedingungsverhiltnis obwalten kann.) Das bedeutet,
daf man logisch ein glaubender Christ schon sein mufi, ,ohne® bereits die Infallibilitdt
des Papstes (oder der Kirche, des Konzils) zu glauben. Es bedeutet ferner, dafl die
Sicherheit der Erwartung, dafl der Papst oder ein Konzil nichts Falsches definieren
werde, nicht grofer sein kann und subjektiv nicht grofler sein mufl als die Sicherheit,
mit der man das Infallibilititsdogma, ohne von ihm selbst gestiitzt zu sein, selber
erkannt hat. (Das ist freilich eine Aussage tiber die fundamentaltheologische Sicherheir,
nicht iiber die des Glaubens als solchen, aber diese Sicherheit verdringt oder erhoht
jene Sicherheit nicht.)

Diese sekundire Funktionalitit des Infallibilitdtsdogmas als eines Satzes, der viel
mehr getragen ist als er selbst trigt, ermdglicht auch eine groflere Geschichtlichkeit,
als sie den Grunddogmen des Christentums zukommt. Das zeigt nicht nur der schon
erwihnte Umstand, daf dieses Dogma gar nicht immer im expliziten Glaubensbewufit-
sein der Kirche war, das zeigt vor allem jene Geschichte, die es seit seiner Verkiindi-
gung schon gehabt hat und die hier noch langsam deutlicher gemacht werden soll.
Aber schon davor: Wenn das Infallibilititsdogma ein letztlich getragener Satz ist, nicht
das Ganze des Systems trigt, dann erhilt er in dem Augenblick einen anderen sub-
jektiven ,Stellenwert® in der Bedeutsamkeit fiir ein bestimmtes Subjekt, in dem

26




Zum Begriff der Unfeblbarkeit in der katholischen Theologie

dieses Subjekt dem ,System“ als Ganzem gegeniiber ein in etwa anderes Verhiltnis
erhilt. Frither konnte es so sein und war es meist so (die innerchristlichen Kontro-
versen unter den Konfessionen zeigen das), daff das System selbst, die (gemeinsame)
Grundsubstanz des Christentums kein sonderliches, existentielles Problem darstellte,
sondern die Frage war nur, ob z. B. gerade ein bestimmtes Einzeldogma, wie das der
Infallibilitit, da hineingehdre. Heute ist es im Unterschied zur Situation des Ersten
Vatikanums anders: Das eine Ganze verlangt auch fiir den Katholiken unmittelbar
und explizit als solches die letzte Entscheidung des Subjekts.

Und so hat schon von daher das Infallibilititsdogma einen anderen Stellenwert
beim Subjekt als frither. Es ,interessiert gar nicht so sehr wie in den Zeiten eines
Pius’ IX., weil einfach die radikale Frage, ob und wie wir heute iiberhaupt Christen
zu sein vermogen, die (immer endliche) Aufmerksamkeit und Intensitdt einer radi-
kalen Gewissensentscheidung absorbiert. Wer freilich diese Entscheidung positiv zu
treffen vermag und dabei gleichzeitig aus der modernen Mentalitdt (im Unterschied
zu einem individualistischen Liberalismus alter Prigung) heraus versteht, dem fillt
dann die Kirchlichkeit des Glaubens, und zwar vor der konkreten Kirche auch wieder
leichter als vielleicht einem Menschen des 19. Jahrhunderts. Freilich hat gerade dieser
Mensch ein Recht darauf zu verstehen, warum und wie er das Erbe aus dem alten
Liberalismus, die Freiheit des Glaubens und die kritische Frage, nicht verraten muf,
ein Erbe, das er auch in einer ,sozialistischen® Gesellschaft verteidigen will und das
auch eine Frage an das Infallibilititsdogma der Kirche stellt.

Lehrvollmacht als Sprachregelung

Jede Ausiibung einer unfehlbaren Lehrvollmacht hat, ob man sich dessen bewufit
ist oder nicht, ein Moment einer Sprachregelung bei sich. Das gilt nicht nur deswegen,
weil sich diese Vollmacht an eine Glaubensgemeinde richtet und das gemeinsame
Bekenntnis formulieren will, ja von dem gemeinsamen Glauben der Kirche als Ganzer
herkommt und getragen ist, weil sie also von vornherein und dem Wesen nach eine
soziologische Seite hat, weil hier auf jeden Fall Wahrheit und Gesellschaft miteinander
zu tun haben. Ein Moment von Sprachregelung ist {iberdies gegeben, weil vom Wesen
der zu lehrenden Wirklichkeit her diese nur in inaddquaten, analogen Begriffen aus-
gesagt werden kann, analoge Begriffe aber hinsichtlich der Wahrheit eines Satzes
anders als univoke, streng definierbare und unmittelbar empirisch verifizierbare Be-
griffe Begriffsalternativen neben sich haben, die die Wahrheit eines fraglichen Satzes
nicht aufheben miissen, aber unausgesagt bleiben, jedenfalls nicht in der Weise ausge-
sagt werden wie der definierte Satz, ja so vielleicht nicht einmal ausgesagt werden
sollen. Begriffe wie Person, Natur, Siinde und Erbsiinde, Transsubstantiation, Ewig-
keit, Verklirung des Leibes, Infallibilitit selbst und so fort sind notwendig als ana-

27



Karl Rabner S]

loge, selbst nicht adiquat festgelegte Begriffe so, dal der gegenteilige Satz nicht not-
wendig falsch ist, vorausgesetzt er werde nicht nur als blof formal kontradiktorische
Negation des anderen Satzes, sondern als Satz verstanden, der selbst eine positive Aus-
sage machen will.

Der Satz z. B.: es gibt eine Erbsiinde, und der Satz: es gibt keine Erbsiinde, konnen
natiirlich nicht gleichzeitig richtig sein, wenn der eine als blofle Leugnung des anderen
verstanden wird. Wird aber jeder mit einem positiven Inhalt begriffen, durch den
der eine das aussagt, was der andere wegen der Analogheit der Begriffe offenldfit,
offenlassen mufl, aber selbst nicht aussagt, dann kdnnen beide Sitze richtig sein. ,Es
gibt keine Erbsiinde® wiirde dann besagen: es gibt keinen Schuldzustand vor Gott
derart, wie er eben nur durch die unabwilzbare eigene Entscheidung der Freiheit
konstituiert wird. Dieser Satz ist dogmatisch durchaus richtig, er konnte ebenso
Gegenstand einer Definition sein wie der Satz: ,es gibt eine Erbsiinde“. In diesem
Fall wire die Verdeutlichung der Tatsache, dafl es trotz des Nicht-gegeben-Seins
einer ,Erbsiinde® (in dem eben genannten Sinn) eine , Erbschuld® (Erbmangel, kollek-
tive, schuldbedingte Situation) gibt, immer noch eine Aufgabe und eine Pflicht der
Theologie, aber sie wire nicht definitorisch ausgesprochen.

Daf man also das Gemeinte in diesem wie in eigentlich allen anderen Fillen, die
Begriffe analog verwenden, so ausdriickt und auszudriicken befiehlt, daf das eine durch
die Definition in den Vordergrund des Glaubensbewuftseins und der Lehre geriickt
wird, das andere, das das blof ,Analoge* des Begriffs ausdriicklich hervorheben
wiirde, im Hintergrund bleibt, bedeutet ein Moment blofler und geschichtlich beding-
ter Sprachregelung. Ein unvermeidliches und wesentliches Moment der unfehlbaren
Lehrvollmacht ist, genau beschen, das Recht, in einer Glaubens- und Lehrgemein-
schaft eine Sprachregelung vorzunehmen, die an sich auch anders sein konnte, ohne
daf damit die Wahrheitsfrage schon eindeutig tangiert wire®. Dafl dies in den letzten
Jahrzehnten deutlicher bewuflt geworden ist (durch die reflexere Erkenntnis der Ana-
logheit dogmatischer Begriffe, durch die dogmengeschichtliche Arbeit an der Geschichte
solcher Begriffe, durch die Erkenntnis des heute unvermeidlichen Pluralismus der
Theologie usw.), bedeutet schon ein Stiick der Geschichte des Infallibilititsdogmas
seit dem Ersten Vatikanum.

5 Fine solche Sprachregelung bedeutet natiirlich nicht, dafi die Theologie nur diese so geregelten
Sitze wiederholen diirfte (im Stil der Leitartikel in den Zeitungen totalitirer Systeme). Die Theologie
mufl ja solche Sitze erkliren, kritisch auf ihren Sinn befragen, das blof Analoge und geschichtlich
Bedingte dieser Sitze ausdriicklich ins BewufStsein heben. Die Theologie muff sogar unter Umstinden
dem Glaubensbewuftsein der Kirche Formulierungen anbieten, die die bisherigen Sprachregelungen iiber-
holen und sie aus dem Sprachgebrauch der Kirche langsam (stillschweigend oder amtlich erklirt) aus-
scheiden. (Man denke an den Weg vom Konzil von Ephesus bis zum Konzil von Chalcedon oder an
den Weg von Augustinus bis zur Verurteilung des Bajanismus und Jansenismus.) Aber darum bleiben
solche Sprachregelungen eben doch amtlich giiltig und machen einen Verstoff gegen sie mindestens zu
einem theoretischen Schisma (das dann manchmal zu schnell als ,Hiresie® gewertet wird).

28



Zum Begriff der Unfeblbarkeit in der katholischen Theologie
Zum Charakter neuer dogmatischer Formeln

Das ist aber nicht alles. Wir sind seit den letzten hundert Jahren in eine Situation
geraten, in der eine neue Definition nicht mehr falsch werden kann, weil bei einer
neuen Definition die legitime Interpretationsbreite so grofl ist, dafl sie keinen Irrtum
mehr neben sich haben kann. Ob diese behauptete Unmoglichkeit theoretisch als abso-
lute beweisbar ist oder nur eine praktische ist, sei hier offengelassen. Um die
Moglichkeit der aufgestellten These nicht von vornherein miflzuverstehen, ist ein
Doppeltes zu beachten:

1. Eventuell noch denkbare neue Dogmen bleiben auf jeden Fall bezogen auf die
alten als weiter giiltige. Ein Papst, der dies in seiner neuen Definition eindeutig tiber-
sihe und dagegen verstiefle, wiirde sich als Hiretiker erweisen, der seine Lehrvoll-
macht verloren hitte. Schon dadurch ist der Kreis iiberhaupt moglicher Dogmen sehr
wesentlich eingeschrinkt, gerade weil wir bisher eine ziemlich grofle ,Dogmenent-
wicklung® gehabt haben. Diese ist also kein Argument dafiir, daR es so weitergeht,
sondern fiir das Gegenteil. Neu erlassene Definitionen konnen (praktisch und theo-
retisch) nur auftreten als Interpretationen und als Schutz schon geglaubter, ,alter®
Dogmen, die selber wieder Interpretationsnorm der ,neuen® sind und bleiben.

2. Wenn behauptet wird, ein denkbares ,neues® Dogma habe heute eine solche
Breite moglicher Interpretationen unvermeidlich bei sich, dafl es gar nicht mehr falsch
sein kinne, so bedeutet das nicht, dafl es dann auch notwendig inhaltslos oder tauto-
logisch oder in jeder Hinsicht und Weise nicht mehr verifizierbar sein miisse. Denn
es bleibt oder bliebe bezogen auf jene Grundtatsachen des christlichen Glaubens, die
den Inhalt und die (richtig verstandene) Verifizierbarkeit solcher theologischer, for-
mulierter Glaubenssitze bilden. Aber miissen sie denn mehr als diese Grundtatsachen
sagen wollen? Konnen sie vom Grundverstindnis der kirchlichen Lehrautoritit iiber-
haupt mehr sagen, wenn diese nur die ,abgeschlossene® Offenbarung erhdle? In dieser
bleibenden Bezogenheit aber haben sie eine Inhaltlichkeit, die verdeutlicht werden
kann durch ein solches ,neues® Dogma und vielleicht in der bestimmten Situation
verdeutlicht ausgesagt werden mufl, auch wenn die neue dogmatische Formel in sich
selbst keine zwingende Alternative (aufler der reinen Leugnung der Grundtatsachen
des Glaubens) kontrir neben sich hat, der gegeniiber sie notwendig falsch oder
richtig sein miifite, auch wenn mit anderen Worten die Breite der Moglichkeit ihrer
Deutungen in sich selbst so grof8 ist, dafl kein Satz mehr angegeben werden kann,
der mit dem Anspruch, richtig zu sein, auftreten kann u#nd zugleich die ,neue* dog-
matische Formel schlechterdings (von der Sprachregelung abgesehen) aufheben miifite.

Dieses Nicht-(mehr)-falsch-werden-Kénnen einer ,neuen® dogmatischen Formel
ist nicht einfach nur eine bleibende, immer schon gegebene Eigentiimlichkeit einer
lehramtlichen Erklirung, sondern ein geschichtlich gewordener Zustand. Ein Beispiel:
Fiir die konkreten Moglichkeiten des Verstindnisses und der Interpretation in dem
konkreten Glaubensbewufltsein der Kirche iiber das Verhiltnis zwischen Gott und

29



Karl Rahner S]

Welt konnte man frither das Grundverhilinis nur als , Verschiedenheit“ definieren
und muflte man die Uberzeugung haben, dafl man das Entscheidende, und zwar ohne
weiteres verstandlich, gesagt hatte (mit einer Definition wie etwa DS 3023). Diese
Aussage bleibt wahr, aber sie wird heute unvermeidlich gesagt mit dem Bewuftsein
der Notwendigkeit eines nie abschlieflbaren Interpretationsprozesses, und wenn heute
definiert wiirde (als inhalcliche Aussage, nicht als leeres Nein zur obigen Definition),
Gott eigne eine Identitit mit der Welt, so briuchte dies (iiber eine neue Sprachregelung
hinaus) noch keine Aufhebung jener Definition bedeuten, weil auch diese getroffen
wurde in dem Bewufitsein, daf in diesem Fall ,Identitidt“ ein analoger Begriff ist, der
dem selben unabschlieRbaren Interpretationsprozefl unterliegt wie der Begriff ,Ver-
schiedenheit®. Und eben dies wiirde gelten, wenn heute eine Definition wie DS 3023
nochmals als ,neue® getroffen wiirde. Das Wissen um die grundsitzliche Unabschliefi-
barkeit eines Interpretationsprozesses, das Wissen um die Begrenztheit aller meta-
physisch-theologischen Aussagen ist mindestens fiir das soziologisch wirksame kirch-
liche Glaubensbewuf3tsein ein Ereignis, das erst in den letzten hundert Jahren einge-
treten ist oder sogar erst langsam eintritt. Dieses Wissen macht eine ,neue® kirchliche
Definition, wenn sie erfolgen wiirde, schon von vornherein ,alt“, d.h. konfrontiert
ihr schon beim Ergehen eine solche Zahl denkbarer Interpretationsmdglichkeiten, dafl
sie keinen wirklichen ,Fortschritt® der Klirung gegeniiber bisherigen Glaubensaus-
sagen bedeutet (aufler einer gewissen, durchaus sinnvollen und zu respektierenden
Sprachregelung und dem neuen Verweis auf die geschichtlichen Grunderfahrungen
und geschichtlichen Grundwirklichkeiten des Christentums). Dafl damit die Funktion
des Lehramts oder der Sinn der alten Dogmen nicht aufgehoben oder aufgelSst ist,
ist schon gesagt worden.

3. Man kbnnte nun einwenden, daff das Gesagte wohl auf jene ,Klasse® von Dog-
men passe, in denen eine (im vulgiren Sinn) ,transzendente® ,metaphysische® Wirk-
lichkeit angezielt werde (z. B. Trinitit, hypostatische Union usw.), bei der die Ana-
logik der verwendeten Begriffe besonders deutlich ist; es gebe aber noch eine ganz
andere ,Klasse® von Glaubenssitzen, auf die all das Gesagte nicht zutreffe, und es
sei dabei vor allem auf moraltheologische Sitze zu verweisen. Warum z.B. konne
der Papst seine moraltheologische Lehre wie die von ,Humanae vitae“ nicht definieren,
ohne dafl dabei die Variationsbreite moglicher und offener Interpretationen keinen
ihr kontriren Satz als Irrtum mehr iibrig lasse? Die in sich wichtige und nirgends
bedachte grundsitzliche Frage der (logischen) ,Klassen® von Glaubenssitzen mufl
auch hier auf sich beruhen gelassen werden. Es wiirde sich aber bei einer solchen
Untersuchung zeigen, dafl der Unterschied zwischen scheinbar handfesten und konkret
in ihrem Sinn verifizierbaren moraltheologischen Sitzen einerseits und anderen, ,,me-
taphysischen® Glaubenssitzen anderseits, nicht so grofl und eindeutig ist, wie man
zunichst zu denken geneigt sein mag. Denn auch solche moraltheologische Sitze wollen
und miissen Sitze des Glaubens sein, implizieren einen Bezug auf Gott, sind erst sie
selbst, wenn ihre Bezogenheit auf das absolute Mysterium mitrealisiert wird. Sie sind

30




Zum Begriff der Unfeblbarkeit in der katholischen Theologie

nie nar naturgesetzliche Normen; selbst als solche stehen sie nochmals in der Geschichte
der Wahrheit. Die konkrete Wirklichkeit, die sie als konkrete Imperative anzielen,
ist dynamisch, im Wandel stehend und 148t offen, ob diese Sitze in ihrer Konkretheit
nicht eine Konkretheit der Wirklichkeit voraussetzen, die es nicht mehr gibt oder am
Schwinden ist, oder ob sie als Zielnormen eine Wirklichkeit voraussetzen, die erst noch
werden muf8. Aus diesen und vielen anderen Griinden sind sie (mindestens heute) nie
so, dafl sie nicht vielfiltig interpretiert werden kénnten. Und da viele (vor allem
soziologische, psychologische usw.) Griinde eines solchen Interpretationspluralismus
nie adiquat reflektiert werden konnen, ist er auch in moraltheologischen Formulie-
rungen nicht ganz ausschaltbar.

Es kann ferner nicht von ungefihr sein, dafl das kirchliche Lehramt a) zu vielen
lebenswichtigen und moraltheologischen Fragen nie eine eindeutige und dabei sachlich
hochst bedeutsame, Kontroversen bereinigende Stellungnahme eingenommen hat, b)
dafl es, wo es (ohne zu definieren) lehrte, oft Begriffe verwendete, die, ohne dafl es
dabei bemerkt wurde, gar keine wirklich eindeutige konkrete Wirklichkeit meinten
(z. B. biirgerliche Freiheit, Privateigentum, Revolution usw.), auf die es doch in der
sittlichen Praxis gerade angekommen wire, dafl das Lehramt c) in solchen Fragen
kaum einmal definierte (auch nicht im Zweiten Vatikanum oder in ,Humanae vitae®),
Man kann also den uns beschiftigenden Einwand ruhig mit der Gegenfrage beant-
worten, wo denn konkrete Beispiele fiir Sitze moraltheologischer Art seien, bei denen
als nenen eine Definition denkbar sei, die eine Eindeutigkeit schafft, die bisher nicht
gegeben gewesen sei.

Eine Anekdote zum Schluff dieser wenigen Bemerkungen. Vor vielleicht anderthalb
Jahren traf ich in Skandinavien einen jungen katholischen Priester, mit dem ich zu-
sammen mit anderen evangelischen Christen in eine theologische Unterhaltung geriet.
Der Priester hatte fiir mein Empfinden ein ziemlich weites theologisches Gewissen.
Als ich ihn in einem bestimmten Kontext fragte, wie dies denn zu dem Dogma des
Ersten Vatikanums passe, antwortete er: ,,Ach, das solle man langsam in der katholi-
schen Kirche vergessen.“ Man soll und wird es nicht vergessen. Aber es hat seine
Geschichte, hat sie schon in den letzten hundert Jahren gehabt und wird sie weiter
haben. Warum auch nicht? Identitit bleibt durch Wandel. So geheimnisvoll ist nun
einmal die Wirklichkeit im personlichen Leben und in der Kirche. Wir konnen ja nicht
einmal das Dogma von der Inkarnation des ewigen Logos aussprechen, ohne diesem
Paradox gerecht zu werden, wenn wir nicht die eine oder andere Seite dieses christo-
logischen Dogmas verkiirzen wollen .

8 Vgl. K. Rahner, Schriften zur Theologie IV (Einsiedeln 51967) 137-155: Zur Theologie der
Menschwerdung.

31



