Herbert Schade S]
»Ende des Kirchenbaus”

Die Diskussion um den Kirchenbau gibt zwar ,keinen Anlafl zu optimistischen Pro-
gnosen®1; aber die erregten Gemiiter, die sich dem Diskussionspartner im schrillen
Diskant verstindlich zu machen suchten, beruhigen sich2. Man hat begriffen, daff
die Frage nach dem Kirchenbau weder ,dogmatisch® noch ,progressiv® ,durchge-
paukt® werden kann. Auch Giinter Rombolds Aufsatzsammlung versteht sich als
Sammelwerk verschiedener Meinungen und Sachfragen3. Selbst Walter M. Forderer,
dem es von je her eigen war, seine extremen Meinungen lautstark vorzutragen, weist
auf die Beziehungen unseres heiklen Themas zur Gesamtsituation hin: ,Der heutige
Kirchenbau ist nicht fragwiirdiger als der anspruchsvoll exklusive Theaterbau oder
der respektable Museumsbau usw. aus jiingster Vergangenheit.” ¢ Tatsichlich hat die
gesamte christliche Uberlieferung nie den ,Sakralbau® als ,heilsnotwendig“ verstan-
den. ,Christen und Juden...haben...nicht blof Abscheu vor Tempeln, Altiren
und Bildern, sondern sind auch bereit, wenn es sein muf}, eher zu sterben, als die
Vorstellung, die sie von Gott dem Allmichtigen haben, durch irgendeine unerlaubte
Handlung zu entweihen“5. Deshalb hat sich auch bei den Auseinandersetzungen in
Fragen um den Kirchenbau ein toleranter Pluralismus an Stelle der rigorosen Alter-
nativen gesetzt. Seine elementaren Modelle werden hier nach Peter Poscharsky kurz
vergegenwirtigt, weil gerade dieser Autor neben einer iiberlegenen Sachkenntnis ein
sicheres und ausgeglichenes Urteil bietet

Zukunftsmodelle

Die Logik, mit der Poscharsky seine vier ,,Zukunftsmodelle des modernen Kirchen-
baus entwickelt, erscheint zwingend, man kdnnte sagen mathematisch. Das Quanti-
tative, die dufleren Notwendigkeiten der ,Bevolkerungsexplosion®, der ,Grofistadt®
und das damit verbundene Raumbediirfnis sind fiir drei seiner Baubeispiele bestim-

1 Peter Poscharsky, Ende des Kirchenbaus? (Stuttgart; Kohlhammer 1969) 80 S., 20 Abb., Kart. 6,—.

2 Hans Eckhard Bahr, Kirchen in nachsakraler Zeit (Hamburg 1968).

3 Giinter Rombold, Kirchen fiir die Zukunft bauen. Beitrige zum neuen Kirchenverstindnis (Wien,
Freiburg, Basel: Herder 1969) 224 S., 16 Tafn., Kart. 19,50.

4 Walter M. Forderer, Kirchenbau — Hindernis fir den kirchlichen Auftrag? In: G. Rombold,
a.a, O, 153,

% Origines, Contra Celsum VII, 64.

117



Herbert Schade S]

mend. Die ,Hauskirche® bietet der kleinen Gemeinde im Wohnblods den Raum
fiir ihr religidses Leben. Die ,Kathedrale® als ,Zentralkirche® bemitht sich um eine
,Gegenwirkung zur Dezentralisation® (J. M. Busmann). Der ,Mehrzweckraum® —
ein ,mobiler Raum® — sucht der Skumenischen Bewegung und den wirtschaftlich-so-
zialen Beschrinkungen Rechnung zu tragen. Allein der ,Kultraum®, der auf die
besonderen religitsen Vorstellungen der Gemeinde eingeht, fillt aus der Disposition
der vier Zukunftsmodelle heraus; denn er ist zunichst nicht von technisch-sozialen
Voraussetzungen her entwickelt. Die ,Spiritualitit® prigt seine Gestalt. Trotz dieser
Divergenz in der Aufreihung der Modelle hat Poscharsky das Wesentliche gesagt.
Die vordringlichen Probleme des Sakralbaus sind sozialer Natur. Die Struktur der
Gesellschaft oder konkret der Pfarrei steht am Anfang jeder Diskussion iiber den
Kirchenbau.

Kirchenbau als ,Ornament der Masse®

Die Einsicht, dafl die mittelalterliche Organisation der Kirche — die Pfarrei — iiber-
holt ist, scheint allgemein. Jedoch gibt es kaum einen neuen Gesellschaftsentwurf, der
diese alte Organisation vollwertig ersetzen kinnte. Diese Aporie belegt, wie elementar
das mittelalterliche Modell der Gemeinde war. In alten Stidten wie Venedig miifite
man die Pfihle aus der Lagune reifien und die Stadt von Grund auf zerstoren, wenn
man ihre Organisation in Pfarreien ausloschen wollte. Diese ,kirchliche Grofi-
familie* und ihre patriarchalische Struktur scheint uniiberbietbar. Verbinde und
Studentengemeinden, Berufsgruppen und Betriebsgemeinschaften, Familiengruppen
und Bibelkreise sind dagegen peripher und abgeleitet. In der Pfarrei scheint sich die
Struktur des ,Stamms® ins Christliche heriibergerettet zu haben. Die Pfarrei, dieses
,soziale Fossil“, bewegt uns immer wieder dazu, auch die Frage des Kirchenbaus
auf soziologischem Weg anzugehen. Dabei bedenken wir zu wenig, dafl die moderne
Gesellschaft durch einen Charakter geprigt wird, den Siegfried Kracauer unter dem
Titel ,Das Ornament der Masse® iiberzeugend gezeichnet hat®.

Anregung zu seinen Studien boten Kracauer die ,unaufhorlichen Midchenkom-
plexe® der Revuen grofler ,amerikanischer Zerstreuungsfabriken®. Die Bewegungen
ihrer Ballette sind ,mathematische Demonstrationen, ,Die Struktur des Massen-
ornaments spiegelt die der gegenwirtigen Gesamtsituation wider. Da das Prinzip des
kapitalistischen (und fiigen wir ruhig hinzu, auch des sozialistischen) Produktions-
prozesses nicht rein der Natur entstammt, muf} es die natiirlichen Organismen spren-
gen, die ihm Mittel oder Widerstinde sind. Volksgemeinschaft und Personlichkeit
vergehen, wenn Kalkulabilitit gefordert ist; der Mensch als Massenteilchen allein
kann reibungslos an Tabellen emporklettern und Maschinen bedienen. Das gegen

6 Siegfried Kracauer, Das Ornament der Masse (Frankfurt 1963) 50.

118



»Ende des Kirchenbaus®

Gestaltunterschiede indifferente System fithrt von sich aus zur Verwischung der natio-
nalen Eigenarten und zur Fabrikation der Arbeitermassen, die sich an allen Punkten
der Erde gleichmifig einsetzen lassen. Der kapitalistische Produktionsprozef ist sich
Selbstzweck wie das Massenornament.7?

Diesen Einsichten in die Struktur der Gesellschaft entspricht der Entwurf der bil-
denden Kunst. Es gibt in der zeitgendssischen Kunst kaum noch ein ,Gruppen-
portrit® oder ein ,Genrebild®. Selbst der Einzelmensch wird im Siebdruck im Raster
zerlegt und aus Quanten, aus gleichwertigen Teilen, plakathaft aufgebaut. Aus der
Person wird ein Programm. Der ,programmierte Mensch® erhilt zwar im ,Star®
als ,Massenidol® seine ,Aura® zuriidk, er verliert jedoch gleichzeitig ,sein Gesicht®,
das heiflt seine Identitit. Die ,Portrits® der ,Marilyn Monroe® von Andy Warhol
und die monumentalisierten ,,Comic Strips® von Roy Lichtenstein sind dafiir beispiel-
haft. Die Gestalten von Escobar Marisol, die aus Pfihlen und alten Klamotten auf-
gebaut werden, wirken wie ,dgyptische Mumien“. Die Gipsfiguren von Georges
Segal erscheinen wie ,Hohlgiisse verkohlter Pompejaner®. Die Epoxyfiguren (= Kunst-
harz) von Frank Gallo, die man ,Sirenen des 20. Jahrhunderts® genannt hat, sind
,Falsifikate®, ,imitierter Marmor®. Aus farbigen Stoffresten und Papierschnitzeln
erstellt Bernhard Schultze seine ,Seelenbiume®. Curt Stenvart errichtet seine ,Reli-
quienkisten® mit falschen Skeletten, als wollte er Barockaltire neu ausstatten8. Bei
einem Grof3teil dieser Kiinstler wird der Mensch zur Sache, wihrend der Gegenstand
psychisiert, das heifit beseelt wird. Dieser Tatbestand demonstriert deutlich, dafl die
Begriffe ,Mensch® und ,Gesellschaft mehr als fragwiirdig geworden sind. Die
Begriffsinhalte haben sich zu Schemen und Abstraktionen verfliichtigt.

Deshalb kann man heute den Kirchenbau — obwohl er eine eminent soziale Kunst-
form reprisentiert — nicht von der Gesellschaft her begreifen und erneuern. In den
Theorien von der ,Mahlgemeinschaft® ,hypostasiert® man gelegentlich ein ,abstraktes
Soziales“. Der italienische Kiinstler Ceroli hat in seinem Werk ,Ultima Cena® zwolf
vollig gleiche Sitzfiguren aus Brettern ausgesigt und die ,Holzsilhouetten® additiv
nebeneinander gestellt, um eine solche Eucharistieauffassung zu ironisieren. Die ,ma-
thematischen Demonstrationen® der ,Leerform Mensch®, das ,Ornament der Masse®
kann fiir eine Ordnung des Bauens in der Kirche keine Fundamente bieten. Die
»Mahlgemeinschaften® sind oft rhetorische und schemenartige Gebilde. Die Gesellschaft
geridt in Gefahr, sich selbst zu zelebrieren. Nicht zuletzt deshalb begriinden Minner
wie Ernst Fuchs ihre Vorschlige zum Kirchenbau nicht vom Gesellschaftlichen, sondern
von der Schopfung oder einer religits gedeuteten Welt her®.

7 Ebd. 53.

8 Curt Stenvert, Die funktionelle Kunst des 21. Jahrhunderts oder Die Programmierung der Er-
kenntnis- und Erlebnisprozesse. (Miinchen: Heinz Moor 1968) 103 S., 48 Abb. Lw. 29,

9 Ernst Fuchs, Das Kunstwerk als Tempel Gottes, in: G. Rombold, a. a. O. 195-199.

119



Herbert Schade S]

»Kulththlen®

Es gehort Mut dazu, einen modernen Vorschlag fiir den Kirchenbau unter dem
Titel , Tempel® herauszugeben. Die Vorstellungen vom ,Tempel® hat Fuchs schon
in seiner ,Architectura caclestis® beschricben1. Als charakteristisch fiir diese Vor-
stellungen konnte man die Formel Wolfram von den Steinens wiederholen, mit der
dieser grofie Deuter der Geistesgeschichte das Kirchenverstindnis des Mittelalters
gefaBt hat: ,Ecclesia, die Kirche: das war im alten Sinne nicht der Stand der Priester,
nicht eine Organisation der Gliubigen oder eine Anstalt mit benennbaren Zwedcken.
Ecclesia war die Christenheit, die Christenheit aber war das pochende Herz des
sichtbaren Alls.“1! Ein derartiger Kirchenbegriff ist unabhingig von allen Gesell-
schaftsverinderungen und allen theologischen Ideologien. Er ist krisenfest. Es sei denn,
Sonne und Mond fielen vom Himmel.

Schon fiir Philo von Alexandrien (1. Jh. n. Chr.) waren das ,Zelt“ des Moses und
der ,Tempel® in Jerusalem ein Bild des Weltalls. Auch die Kleidung des Hohen-
priesters und die Liturgie selbst vergegenwirtigen Abbilder der kosmischen Vor-
ginge 12, Die Tradition verstand seit Philo dieses ,Heiligtum® auch als ,urbildliche
Zeichnung® und ,rein geistiges Muster. Im 19. Jahrhundert ignorierte man diese
anthropologische Interpretation zugunsten einer ,muscal-archiologischen® Auffassung
der traditionellen Symbolik im Kirchenbau. Ernst Fuchs macht in seinem Werk die
urspriinglich ,archetypische® Symbolik wieder lebendig, und zwar so intensiv, dafl
man bei Fuchs von einer religidsen Interpretation der Triebstruktur sprechen kann.
Diese religidse Deutung der ,Welt® und gerade der Triebstruktur scheint eine zentrale
Aufgabe der Kirchenkunst in der ,Konsumgesellschaft“. Nur die religidse Deutung
yon Traum und Trieb ermbglicht eine anthropologische Ordnung. Die ,Selbstzele-
bration der Gesellschaft“ vermag Liturgie nicht zu begriinden. Deshalb sollte man
Ernst Fuchs, der eine Kirche als religiosen ,Bildraum® heute noch zu konzipieren
vermag, in Deutschland eine Mdglichkeit zu bauen geben. Derartige Begabungen und
Gelegenheiten sind selten. Bei Emil Nolde, Max Beckmann und Pablo Picasso hat die
Kirche diese Gelegenheit verpafit.

Die Wiederentdedsung der ,,Welt als Bild“ verbindet die ,Ikonostase® von Wien-
Hetzendorf — ein , Triptychon® von Ernst Fuchs — mit den elementaren Anliegen der
sogenannten Pop-Art, das heiflt der Kunst im Informationszeitalter. Die Pop-Art
arbeitet mit der ,Konfektionsware®, der ,technischen Reproduzierbarkeit®, mit
oPlatten® und ,Filmstreifen®.

Der Mensch des Informationszeitalters befindet sich in seinen ,Fernsehzimmern®
und ,Lichtspieltheatern® vor einer ,bewegten lkonostase“. In seinen ,Bildhohlen®
verwandelt sich alles Seiende zur ,,Information®, das heilt zur Mitteilung von Wort

10 Ernst Fuchs, Architectura Caelestis. Die Bilder des verschollenen Stils (Salzburg 1966).
11 Wolfram von den Steinen, Der Kosmos des Mittelalters (Bern, Miinchen 1959) 12.
12 Philo von Alexandrien, Leben Mosis II (III), 72-77; 117.

120



»Ende des Kirchenbaus™

und Bild. Diese Interpretation der ,Welt als Mitteilung® revolutioniert die Gesell-
schaft. Der Mensch befindet sich gleichsam unter der ,,Glasglocke® eines selbstgeschaffe-
nen Bewuf3tseins. Diese ,kinetischen Ikonostasen® der Industriegesellschaft, vor denen
wir Nacht fiir Nacht hocken, werden zu ,Kulththlen®; denn sie zwingen uns zur
sMeditation®, zur ,Verehrung® oder ,Verdammung®. Das technisch-rationale Er-
kennen ist zwar eindeutig, quantitativ, logisch und wertfrei. Das Bilddenken aber
ist mehrdeutig, qualitativ, a-logisch und wertbestimmt. Wihrend das technisch-ratio-
nale Denken uns keine Wahl ldft, weil es schliissig und notwendig abliuft, stellt uns
das Bilddenken vor Alternativen und vor Entscheidungen, das heifit es aktiviert die
hochste Potenz des Menschen, seine Freiheit.

Der Entdecker dieser elementaren anthropologischen Situation in der Kunst war
Max Becdkmann. In seinem Triptychon ,Die Versuchung® hat der Maler das Hohlen-
gleichnis Platons fiir die moderne Welt realisiert 18, Dieses Hohlengleichnis, das Beck-
mann, durch die Kabbala und die Philosophie Arthur Schopenhauers angeregt, in
seinen Bildmodellen paraphrasierte, verdanken wir nicht zuletzt dem einzigartigen
Zusammentreffen von kiinstlerischer und philosophischer Begabung im Werk des
Malers. Der Mensch, , Antonius®, befindet sich im Triptychon der ,Versuchung® in
einer ,Bilderhdhle®. ,Antonius® mufl die an ihm vorbeihuschenden Bilder auf ihr
»Mysterium®, ihr ,Geheimnis“ hin befragen. Diese Entscheidungsfihigkeit zwischen
»Schwarz® und ,Weill“ ist fiir Beckmann Inbegriff des ,Gotelichen®. Wir konnten
dieses ,Gottliche® als Freiheit niherhin definieren. Diese , Kulththlen®, die wir in den
groflen Bildriumen des romanischen und gotischen Kirchenbaus finden, erfahren in
der bildenden Kunst des 20. Jahrhunderts eine bemerkenswerte Renaissance. Sie wer-
den ,surreal® und ,technoid®.

Zur ,Multi-Medien-Messe“ und den ,sakralen Beatschuppen®

Die moderne liturgische Bewegung bemiihte sich vorwiegend um die Uberwindung
der ,sakralen Distanz“. Das heifit, man wollte die Trennung in ,,Chor® und ,Lang-
haus®, in ,Klerikerkirche® und ,Volkskirche® aufheben. Die Idee der ,Circum-
stantes“ brachte die Integration der Gemeinden und die ,,Demokratisierung der Li-
turgie®. Dieser Vorgang war notwendig und bemerkenswert. In seiner Folge aber
kam es zu einer ,Eliminierung der Bildwelt“, einer ,Funktionalisierung des Raums®
und einem ,sakralen Konstruktivismus*. In den Kirchen dominierte die ,leere Wand*.
Selbst der lutherische und rémisch-katholische Kirchenbau wurden ,calvinisch. Sicher
bot diese Spiritualitit des ,Gesichtslosen® und der Betonwand die Mboglichkeit, den
Wortgottesdienst und das soziale Engagement zu vertiefen. Aber ,Gedankenblisse®
und , Farblosigkeit der Worte* machten sich empfindlich bemerkbar. Die Liturgie war

13 H. Schade, Max Beckmann: ,Gestaltung ist Erlosung®, in dieser Zschr. 183 (1969) 231-242,

9 Stimmen 186, 8 ' 121



Herbert Schade S]

zwar ,sozialisiert®, aber sie blieb weiterhin ,reglementiert®. Das Fehlen von Sponta-
neitit und Phantasie wurde schmerzlich spiirbar. Neben der ,Bildleere® der Kirchen
wurde die ,Blutleere® der , Wortgottesdienste® immer stirker erlebt. Von ,Passion®
und ,Opfer® durfte man kaum noch reden. Dafl unter dem Altarstein ,Reliquien® —
ein Grab — vorhanden waren und auf dem ,Altar-Berg® die ,Geburt der Kirche aus
der Seite Christi“ rituell wiederholt wurde, war nicht mehr bewufit. Die Liturgie
vollzog sich ,edel und ,a-vital“. Das kosmische Drama von Leben und Tod wurde
verdrings. Der Raum der Kirche war ,kitschfrei” und ,avfgerdumt® und ihre Ver-
kiindigung ,rational®.

Dann kam die ,Revolte®. In der Malerei stand, wenn man von Picasso absieht,
der immer gegen eine abstrakte Kunst polemisiert hat, der Amerikaner Jadkson Pollock
gegen das ,Monopol der abstrakten Kunst“ auf. Er erfand das »action painting®
(Formhandlung). Die vitalen Bewegungen seiner Triebwelt versuchte der Maler mit
Aluminiumfarben auf die Leinwand zu spritzen. Yves Klein lieff in seinen »Anthro-
pometrien® eingefirbte Midchen sich auf Leinwinden abrollen (als Bilder des ,Auf-
erstehungsleibs®) 4. SchlieRlich erstand neben und mit der Op- und Pop-Art das
,Environment® (der gestaltete Umraum), das ,Happening® (die Darbietung spon-
taner Ereignisse) und die zahlreichen Spielarten der kinetischen Kunst 5. ,Ist die Ver-
nunft allein getauft? Sind die Leidenschaften Heiden? Das Leitmotiv von Sren
Kirkegaards ,Entweder-Oder® wurde wieder als Frage in die Debatte geworfen.

Eine intensive Form des totalen Erlebens bieten wohl die ,Tie-dye-caves® (Farb-
Band-Hohlen). Diese farbigen Héhlen, in denen der Besucher auf einer sich drehenden
Bank liegt, reproduzieren die farbigen Kaskaden, die man im Drogenrausch erfihrt 18,
Diese Kunst nannte man ,psychedelisch® (bewufltseinserweiternd). Bemerkenswert
bleibr, daR bei solchen Vorgingen der Mensch sich auf chemischem Weg seine
Einheit mit der Welt und Gesellschaft, sein ,Selbst® erzwingt. Auch hier erhilt er die
Aura wieder, seine ,Mandorla® — wie die Maiestas frithmittelalterlicher Kunst —
allerdings als Palliativ und Surrogat. Der ,Konsumgesellschaft“, einer religids unge-
deuteten Welt, ist es unmoglich, den Sinn des Daseins zu definieren. So benGtigen wir
viele , Utopien® und ,Ersatzillusionen®, ,Erfolge® und ,Leistungen®. ,Die Gotter und
Dimonen des heutigen Menschen haben nur neue Namen bekommen; sie sind nicht
etwa verschwunden, sondern sie halten ihn in Atem mit Rastlosigkeit, psychischen
Komplikationen, einem unstillbaren Bediirfnis nach Pillen, Alkohol, Tabak — und
vor allem einer grofien Zahl von Neurosen.“?” Der Rausch kann uns keine Ldsung

14 Paul Wember, Yves Klein (Kéln 1969).

15 Lucy R. Lippard, Pop Art (Minchen, Ziirich 1968); Gyorgy Kepes, Wesen und Kunst der Be-
wegung (Briissel, Paris 1969).

16 Robert E. L. Masters u. Jean Houston, Psychedelische Kunst (Miinchen 1969) 154, Abb. 89.

17 C. G. Jung, Der Mensch und seine Symbole (Olten, Freiburg 1968) 82. Zu dem Problem der
Kunst in der ,Industriegesellschaft® s. die Analysen von Hans Sedlmayr, Gefahr und Hoffnung des
Technischen Zeitalters (Salzburg 1970).

122



wEnde des Kirchenbaus®

der modernen Problematik bringen, aber die Entwiirfe der Kiinstler verbinden den
Rif} zwischen Trieb und Geist, bauen Briicken zwischen Person und Gesellschaft und
weisen uns Wege zwischen Mensch und Welt.

Immer wieder bemiihten sich die Kiinstler, die technischen Méglichkeiten der Indu-
striegesellschaft, Film und Malerei, Licht und Farbe, Plastik und Bewegung, Zeit und
Raum zu. integrieren, um ein Gesamtkunstwerk zu schaffen. Die ,Multi-Medien-
Kunst® entstand oder wie die Franzosen sagen ,l’art total®.

An ihrem Beginn erfand der Futurist Giacomo Balla mit seinem ,,Feu d’Artifice®
(1914-17) einen licht- und farbkinetischen Ambiente-Raum, in dem zum russischen
Ballett von Diaghilew und Strawinsky sich Licht im farbigen Raum bewegte. Es folgte
das ,Bauhaus® mit dem ,, Triadischen Ballett* von Oskar Schlemmer. Nicolas Schéffer
und Julio Le Parc mit der ,Groupe de Recherche d’Art Visuel® intensivierten die
Bemithungen. Schlieflich gelang es Alwin Nicolais mit dem ,New Yorker Tanz-
theater® Tanz, Elektronenmusik, farbiges Licht und eine surreale bis ins Religidse
reichende Symbolik zu einem einzigartigen Gesamtkunstwerk der ,Industriegesell-
schaft® durchzuformen!8. Hier setzten religidse Gruppen an und versuchten ,Jazz-
und Rhythmus-Messen® zu schaffen. Der Rhythmus des Orffschen ,Schulwerks®
iibersetzt traditionelle Klangvorstellungen in die Gegenwart. Einige Geistliche nah-
men den Projektor in den Kirchenraum und warfen farbige Dias an die Wand ®.
Religitse Gruppen der amerikanischen ,Underground-Kirche® schufen die ,Multi-
Medien-Messen® 20, Der i{iberkommene ,Erinnerungsritus® an das Abendmahl und
die Passion Christi mit seinen Lesungen und Ansprachen wurde dabei mit rhythmi-
schen Bewegungen und Gesingen, mit Filmstreifen und Diaprojektionen verbunden.
Zeitgendssische Vorginge, traditionelle Malereien christlicher Kunst der Vergangenheit
und ,farbige Kaskaden® kénnen dabei Rede und Ritus untermalen, paraphrasieren
oder kontrastieren. Dadurch wurde der Opfertod Christi nicht nur ,aktuell mit dem
Geschehen der Gegenwart interpretiert, sondern in der ,Metallisation des Traums®
(Eduardo Paolozzi) auch mit der Triebstruktur identifiziert. Nach einer Zeit rationa-
listischer und formalistischer Versteppung der Liturgien zu bloflen ,Wortgottesdien-
sten® und ,Mahlgemeinschaften® scheint in den ,sakralen Beatschuppen® der Ame-
rikaner wieder der Anschluff an das barocke Gesamtkunstwerk méglich. Sicher kénnen
derartige ,Experimente® und ,Bauten® nicht verbindlich gemacht oder allgemein
vorgeschrieben werden. Aber man sollte solchen religidsen ,Spontangruppen ein
Versuchsfeld einrdumen.

In der Barockzeit haben in St. Michael in Miinchen die Jesuiten mit ihren ,Dra-
men“ vor der Kirche, deren Charakter man sich mit Hilfe der ausgezeichneten Insze-
nierungen der ,Feenkonigin® oder der ,Platia“ des Miinchener Theaters am Gértner-

18 Douglas M. Davis, The Artist and the Machine. In: Dialogue Vol. 2, Nr. 4 (Washington 1969) 65.

1% Studentenpfarrer H. Rupprecht zeigt in der Evang. Kreuz-Kirche in Miinchen-Schwabing Liche-
bilder zeitgendssischer Kunst (s. Das Miinster [1970] Nr. 2, 145).

20 Myron B. Bloy, Jr., Multi-Media Worship: A model and nine viewpoints (New York 1969).

g* : 123



Herbert Schade S]

platz vergegenwirtigen kann, religiése Schauspiele mit Balletten, Prozessionen und
Hochamt verbunden?®!. Tradition und Gegenwart, Traum und Wirklichkeit, Enthu-
siasmus und Aufklirung bildeten eine Einheit.

Vielleicht kénnten unsere ,modernen® Liturgen und Kiinstler, die gerade im ,, Abend-
land“ in einem gewaltigen ,Entsakralisierungsfeldzug® im Begriff sind, ihre eigenen
,Sakralbauten® zu liquidieren, ihr ,soziales Engagement® ein wenig einschrinken. Sie
konnten von den Amerikanern lernen, wie man aus dem ,Horizontalismus® der
,Konsumgesellschaft“ herauskommt. Die Kirche hat in den vergangenen zweitausend
Jahren nicht eben wenig fiir die Armen und Notleidenden getan. Sie wird auch in der
Zukunft ihre Sozialarbeit, die ,Nichstenliebe“, als die vordringliche Aufgabe ihres
Betens und Bauens ansehen. Sie wird aber niemals ein blofles ,karitatives Unterneh-
men®, eine ,Arbeiterwohlfahrt“ oder ein ,Gelder-Verteilungs-Biiro“ werden. Thre
erste Aufgabe bleibt, den ganzen Menschen zu Gott zu fithren; denn das Gliick der
Menschheit fiir Zeit und Ewigkeit besteht in der Verehrung des unsichtbaren Vaters
und seines gekreuzigten Sohnes, der auferstanden ist und im Himmel thront.

21 H. Schade, Die Berufung der Jesuiten nach Miinchen und der Bau von St. Michael, in: Der Ménch
im Wappen (Miinchen 1960) 209-257.

124



