
Herbert Schade SJ
„Ende des Kirchenbaus”

Dıie Diskussion um den Kırchenbau o1bt ‚WAar „keinen Anlaß optimistischen Pro-
ynosen“ aber dıe Gemüter, die sich dem Diskussionspartner 1m schrillen
Diskant verständlich machen suchten, beruhigen siıch Man hat begriften, daß
die rage nach dem Kirchenbau weder „dogmatisch“ noch „progressiv“ „durchge-
paukt“ werden kann. uch Günter Rombolds Aufsatzsammlung versteht sich als
ammelwerk verschiedener Meınungen und Sachfragen Selbst Walter Förderer,
dem VO  e je her eigen WAafr, seine Meıinungen lautstark vorzutragen, welst
autf die Beziehungen heiklen Themas ZUuUr CGesamtsıtuation hin „Der heutige
Kirchenbau 1St nıcht Iragwürdiger als der anspruchsvoll exklusıve Theaterbau oder
der respektable Museumsbau USW.,. AUS jJüngster Vergangenheit.“ * Tatsächlich hat dıe
gesamMTE christliche Überlieferung n1ıe den „Sakralbau“ als „heilsnotwendig“ Verstan-

den „Christen un Juden haben _ nıcht blof(ß Abscheu VOTL Tempeln, Altären
un: Bıldern, sondern sınd auch bereit, WEeNnN se1in muß, eher sterben, als die
Vorstellung, diıe S1e Von Gott dem Allmächtigen haben, durch ırgendeine unerlaubte
Handlung entweihen“ 5. Deshalb hat sıch auch be] den Auseinandersetzungen 1in
Fragen 198381 den Kirchenbau ein toleranter Pluralismus Stelle der rigorosen Alter-
natıven ZESCEIZT. Seine elementaren Modelle werden hier nach DPeter Poscharsky kurz
vergegenwärtigt, weıl gerade dieser Autor neben einer überlegenen Sachkenntnis eın
sıcheres un ausgeglichenes Urteil bietet

Zukunftsmodelle

Die Logik, mMi1t der Poscharsky se1ne vier „Zukunftsmodelle“ des modernen Kirchen-
baus entwickelt, erscheint zwıingend, InNnan könnte CN mathematisch. Das Quanti-
tatıve, die außeren Notwendigkeıten der „Bevölkerungsexplosion“, der „Großstadt“
und das damıt verbundene Raumbedürfnis sınd für dre1 seiner Baubeispiele bestim-

Peter Poscharsky, Ende des Kirchenbaus? (Stuttgart: Kohlhammer 80 s E} Abb., Kart. 6,—.
Hans Eckhard Bahr, Kiırchen 1n nachsakraler Zeıt (Hamburg
Günter Rombold, Kirchen für die Zukunft bauen. Beiträge ZU Kirchenverständnis (Wıen,

Freiburg, Basel Herder 224 S! Tafn., Kart. 19,50.
Walter Förderer, Kirchenba: Hindernis tür den kirchlichen Auftrag? In Rombold,

153
4 Origines, Contra Celsum VIIL, 64

117



I-Ie?bert Schade SJ .  A

mend. Die „Hauskirche“ bietet der kleinen Gemeinde im Wohnblock den Raum
für ıhr religiöses Leben Die „Kathedrale“ als „Zentralkırche“ bemüht sich 1ne

„Gegenwirkung AB Dezentralisation“ () Busmann). Der „Mehrzweckraum“
eın „mobiler Raum  < sucht der ökumenischen ewegung und den wirtschaftlich-so-
7zıalen Beschränkungen Rechnung tragen. Allein der „Kultraum“, der autf die
besonderen relig1ösen Vorstellungen der Gemeinde eingeht, fällt AUS der Disposıtion
der vier Zukunftsmodelle heraus; denn 1St 7zunächst nıcht VO: technisch-sozialen
Voraussetzungen her entwickelt. Die „Spiritualität“ pragt seıne Gestalt. Irotz dieser
Dıvergenz 1n der Aufreihung der Modelle hat Poscharsky das Wesentliche BESAZT.
Die vordringlichen Probleme des Sakralbaus sınd sozialer Natur. Die Struktur der
Gesellschaft oder konkret der Pfarrei steht Anfang jeder Diskussion über den
Kirchenbau.

Kirchenbau als „Ornament der Masse  “

Die Einsicht, dafß die mittelalterliche Organisatıon der Kirche die Pfarrei über-
holt ist, scheint allgemeın. Jedoch 1bt 2um einen uen Gesellschaftsentwurf, der
diese alte Organısatıon vollwertig könnte. Diese Aporıe belegt, w1e elementar
das mittelalterliche Modell der Gemeıinde WT, In alten Stäiädten w1e Venedig müßte
INa  ; die Pfähle Aus der Lagune reißen und dıe Stadt VvVon Grund auf zerstören, W el

3863  - iıhre Organısatiıon 1n Pfarreien auslöschen wollte Diese „kirchliche roß-
amılie“ und ıhre patriarchalische Struktur scheint unüberbietbar. Verbände und
Studentengemeinden, Berufsgruppen un Betriebsgemeinschaften, Familiengruppen
un:! Biıbelkreise siınd dagegen peripher und abgeleıitet. In der Pfarrei scheint sich die
Struktur des „Stamms“ 1Ns Christliche herübergerettet haben Dıie Pfarrei, dieses
„soz1ıale Fossil“, bewegt Uu1ls ımmer wieder dazu, auch die Frage des Kirchenbaus
autf soziologischem Weg anzugehen. Dabei bedenken WIr wen1g, daß die moderne
Gesellschaft durch einen Charakter gepragt wiırd, den Siegfried Kracauer dem
Tıtel „Das Ornament der Masse“ überzeugend gezeichnet hat

Anregung seiınen Studien boten Kracauer die „unaufhörlichen Mädchenkom-
plexe“ de1 evuen großer „amerikanıscher Zerstreuungsfabriken“. Dıiıe Bewegungen
ıhrer Ballette sind „mathematische Demonstrationen“. „Die Struktur des Massen-
OrnNaments spiegelt die der gegenwärtigen Gesamtsituation wiıder. Da das Prinzıp des
kapitalistischen (und fügen WIr ruhig hinzu, auch des sozialistischen) Produktions-
PTOZCSSCS nıcht eın der Natur ENTSTAMMLT, MU: die natürlıchen Organısmen P  1i
SCNH, dıe iıhm Mittel oder Widerstände sind. Volksgemeinschaft und Persönlichkeıit
vergehen, W CI1N Kalkulabilität gefordert ist: der Mensch als Massenteilchen alleın
ann reibungslos Tabellen emporklettern und Maschınen bedienen. Das

Siegfried Kracauer, Das Ornament der Masse (Frankfurt 50

118



„Ende des Kirchenbaus“

Gestaltunterschiede indifferente System führt VO  e} sich A2UuS$S ZUr Verwischung der natio-
nalen Eıgenarten und ZUur Fabrikation der Arbeitermassen, die sıch allen Punkten
der Erde gleichmäßig einsetzen Aassen. Der kapitalistische Produktionsprozeiß iIst sıch
Selbstzweck W1e€e das Massenornament.“ 7

Diesen Einsichten in die Struktur der Gesellschaft entspricht der Entwurf der bil-
denden Kunst. Es gibt 1n der zeitgenössischen Kunst kaum noch ein „Gruppen-
porträt” oder eın „Genrebild“. Selbst der Einzelmensch wırd 1m Siebdruck 1mM Raster
zerlegt un Aaus Quanten, Aaus gleichwertigen Teılen, plakathaift aufgebaut. Aus der
Person wırd ein Programm Der „programmuierte Mensch“ erhält WAar 1mM „Star
als „Massenidol“ seine „Aura“ zurück, SE verliert jedoch gleichzeitig „Sse1n Gesicht“,
das heißt seine Identität. Die „Portrats” der „Marılyn Monroe“ VO  3 Andy Warhol
un!: die monumentalisierten „Comic Strips“ VO  a ROoy Lichtenstein sınd datür beispiel-
haft Die Gestalten VO  - Escobar Marisol, die Aaus Pfählen und alten Klamotten auf-
gebaut werden, wırken WI1e „Agyptische Mumıien“. Die Gipsfiguren VO  e Georges
Segal erscheinen w 1e „Hohlgüsse verkohlter Pompeyaner“. Die Epoxyfiguren Kunst-
harz) VO  3 Frank Gallo, die IMNa  } „Sırenen des Jahrhunderts“ genannt hat, sind
„Falsıfikate“, „imitierter Marmor“. Aus farbigen Stoftresten und Papierschnitzeln
arstallt Bernhard Schultze seine „Seelenbäume“. urt Stenvart errichtet seine „Reli-
quienkästen“ MmMI1t talschen Skeletten, als wollte Barockaltäre NEeEUu AUuUSSTatiten Be1
einem Großteil dieser Künstler wiırd der Mensch Aun Sache, während der Gegenstand
psychisiert, das heißt eseelt wird. Dieser Tatbestand demonstriert deutlich, daß die
Begriffe „Mensch“ und „Gesellschaft“ mehr als fragwürdig geworden sınd. Die
Begriffsinhalte haben sich Schemen un Abstraktionen verflüchtigt.

Deshalb kann InNnan heute den Kirchenbau obwohl ine emınent soz1iale Kunst-
torm repräsentiert nıcht VO  w} der Gesellschaft her begreifen un In den
Theorien VO  } der „Mahlgemeinschaft“ „hypostasiert“ INall gelegentlich eın „abstraktes
Soziales“. Der ıtalienische Künstler Ceroli hat in seinem Werk Ultima Cena  « zwoölt
völlig gleiche Sitzfiguren 2 US Brettern ausgesagt un dıe „Holzsilhouetten“ additiv
nebeneinander gestellt, iıne solche Eucharistieauffassung iıronisieren. Die LE
thematischen Demonstrationen“ der „Leertorm Mensch“, das „Urnament der Masse“*
kann für ine Ordnung des Bauens in der Kirche keine Fundamente bieten. Dıie
„Mahlgemeinschaften“ sınd oft rhetorische und schemenartige Gebilde. Die Gesellschaft
gerat 1n Gefahr, siıch celbst zelebrieren. Niıcht zuletzt deshalb begründen Männer
WI1e Ernst Fuchs iıhre Vorschlägel Kırchenbau nıcht VO' Gesellschaftlichen, sondern
VO  =; der Schöpfung oder einer relıg1Ös gedeuteten Welt her

Ebd 53
Curt Stenvert, Die funktionelle Kunst des D Jahrhunderts der Die Programmierung der Er-

kenntnis- Un Erlebnisprozesse. München: Heınz Moor 103 S) 4% Abb Lw. 29,—.
Ernst Fuchs, Das Kunstwerk als Tempel Gottes, 1n : Rombold, 195—199

119



„Kulthöhlen“

Es gehört Mut dazu, einen modernen Vorschlag für den Kirchenbau dem
Titel „Tempel“ herauszugeben. Die Vorstellungen VO „Tempel“ hat Fuchs schon
in seiner „Architectura caelestis“ beschrieben 1 Als charakteristisch für diese Vor-
stellungen könnte 90868  > die Formel Woltram VO  o den Steinens wiederholen, mıiıt der
dieser große Deuter der Geistesgeschichte das Kirchenverständnıis des Mittelalters
gefaßt hat „Ecclesia, dıe Kirche: das W ar 1mM alten Sınne nıcht der Stand der Priester,
nıcht ine Organisatıon der Gläubigen oder ıne Anstalt mMIi1t benennbaren Zwecken.
Ecclesia W ar die Christenheıit, dıe Christenheit aber Wr das pochende Herz des
siıchtbaren An 11 Eın derartiıger Kirchenbegriff 1STt unabhängıg VO  m, allen Gesell-
schaftsveränderungen un allen theologischen Ideologien. Er 1St krisentest. Es se1 denn,
Sonne un ond Gelen VO Himmel

Schon Cr  : Philo VO  (} Alexandrıen Jh ı5 W CAr.) das „Zelt des Moses und
der „Tempel“ 1n Jerusalem ein Bild des Weltalls uch die Kleidung des Hohen-

priesters und dıe Liturgıie selbst vergegenwärtigen Abbilder der kosmischen Vor-

Dange . Die Tradıtion verstand se1t Philo dieses „Heiligtum“ auch als „urbildliche
Zeichnung“ und „rein geist1ges Muster“. Im 19 Jahrhundert ignorıerte 119  w diese
anthropologische Interpretation ZUgUNSICH einer „museal-archäologischen“ Auffassung
der traditionellen Symboliık 1m Kirchenbau. Ernst Fuchs macht 1n seinem Werk die

ursprünglıch „archetypische“ Symbolik wieder lebendig, un W ar intens1IV, da{fß
INnan be1 Fuchs VO  H einer relig1ösen Interpretation der Triebstruktur sprechen ann.
Dıiese relig1öse Deutung der „Welt“ un gerade der Triebstruktur scheint iıne zentrale
Aufgabe der Kirchenkunst 1n der „Konsumgesellschaft“. Nur die relig1öse Deutung
VO  n Iraum und Trieb ermöglicht ine anthropologische Ordnung. Die „Selbstzele-
bration der Gesellschaft“ vermas Liturgıie nıcht begründen. Deshalb sollte Man

Ernst Fuchs, der ine Kirche als relıg1ösen „Biıldraum heute noch konzıpieren
VEIMAS, ın Deutschland iıne Möglichkeit bauen geben. Derartıige Begabungen und

Gelegenheiten siınd selten. Be1 Emiuil Nolde, Max Beckmann und Pablo 1Casso hat dıe
Kirche diese Gelegenheıit verpakßit.

Die Wiederentdeckung der „Welt als Biıld“ verbindet diıe „Ikonostase“ VO  - Wıen-
Hetzendortf eın „Triptychon“ VO  a} Ernst Fuchs mi1t den elementaren Anliegen der

SOgeNANNLTLEN Pop-Art, das heißt der Kunst 1m Informationszeitalter. Dıie Pop-Art
arbeitet mit der „Konfektionsware”, der ‚technischen Reproduzierbarkeit“, mıiıt
„Platten“ un „Filmstreifen“.

Der Mensch des Informationszeitalters efindet siıch 1in seinen „Fernsehzimmern“
un „Lichtspieltheatern“ VOTL einer „bewegten Ikonostase“. In seıiınen „Bildhöhlen“
verwandelt sich alles Sejende ZUT „Information“, das heißt ZUur Mitteilung VO  } Wort

Ernst Fuchs, Architectura Caelestis. Dıie Bilder des verschollenen Stils (Salzburg
11 Woltfram O1 den Steinen, Der KOosmos des Mittelalters (Bern, München L

Philo VO  - Alexandrien, Leben Mosıs 11 CREL): /2—-7/7); 117

120



„Ende des Kırchenbaus“

un Bild Diese Interpretation der „Wel als Mitteilung“ revolutioniert die Gesell-
chaft Der Mensch efindet siıch gyleichsam der „Glasglocke“ eines selbstgeschaffe-
nen Bewußftseins. Diese „kinetischen Ikonostasen“ der Industriegesellschaft, VOT denen
WIr acht für acht hocken, werden „Kulthöhlen“; denn S$1e zwıngen u1l$s Z11

„Meditatıion“, Zur „Verehrung“ oder „Verdammung“. Das technisch-rationale Er-
kennen 1St ZWar eindeutig, quantıitativ, logisch und wertfrei. Das Bilddenken aber
1St mehrdeutig, qualitativ, a-logisch un wertbestimmt. Wiährend das technisch-ratio-
nale Denken u11l keine Wahl laßt, weıl schlüssig und notwendig abläuft, stellt unls

das Bilddenken VOTL Alternativen und VOr Entscheidungen, das heißt aktiviert die
höchste Potenz des Menschen, seine Freiheit.

Der Entdecker dieser elementaren anthropologischen Sıtuation 1n der Kunst Wr

Max Beckmann. In seınem Trıptychon „Die Versuchung“ hat der Maler das Höhlen-
gleichnis Platons für die moderne Welt realisiert 1 Dieses Höhlengleichnis, das Beck-
INAN, durch dıe Kabbala und dıe Philosophie Arthur Schopenhauers b} in
seinen Bildmodellen paraphrasıierte, verdanken WIr nıcht zuletzt dem einzigartıgen
Zusammentreften VO  - künstlerischer un philosophischer Begabung 1m Werk des
Malers. Der Mensch, „Antonius“, efindet sich 1im Trıptychon der „Versuchung“ 1n
einer „Bilderhöhle“. „Antonıius“ MU: die ihm vorbeihuschenden Bilder auf ıhr
„Mysteriıum“, iıhr „Geheimnis“ hin befragen. Diese Entscheidungsfähigkeit zwischen
Schwarz“ un „Weiß“ 1St tür Beckmann Inbegrift des „Göttlichen“. Wır konnten
dieses „Göttliche“ als Freiheit näherhin definieren. Diese „Kulthöhlen“, die WIr 1n den
großen Bildräumen des romanıiıschen un gotischen Kirchenbaus finden, erfahren in
der bıldenden Kunst des Jahrhunderts ıne bemerkenswerte Renaıtissance. Sıe WeEeI-

den „surreal“ un „techno1i1d“.

Zur „Multi-Medien-Messe“ un den „sakralen Beatschuppen“

Die moderne lıturgische Bewegung emüuühte sıch vorwıegend die Überwindung
der ‚sakralen Dıstanz“. Das heißt, INa wollte die Trennung 1n AChors und „Lang-
haus  “  9 1n „Klerikerkirche“ un: „Volkskirche“ autheben. Dıie Idee der „Circum-
stantes“ brachte die Integration der Gemeinden un die „Demokratisierung der I
turgie“. Dıiıeser Vorgang WAar notwendig un bemerkenswert. In seiner Folge aber
kam einer „Eliminierung der Bıldwelt“, eıiner „Funktionalisierung des Raums“
und einem „sakralen Konstruktivismus“. In den Kirchen dominierte die „Jeere Wand“
Selbst der lutherische und Pömcch - Icatholicche Kirchenbau wurden „calvınısch“. Sıcher
bot diese Spiritualıtät des „Gesichtslosen“ und der etonwand die Möglichkeıit, den
Wortgottesdienst ınd das soz1ale Engagement vertiefen. ber „Gedankenblässe“
und „Farblosigkeit der Worte“ machten sıch empfindlich bemerkbar. Dıi1e Liturgıe Wr

13 Schade, Max Beckmann: „Gestaltung ist Erlösung“, 1n dieser Zschr 183 (1969) 2317497

Stimmen 186, Q  ö  Ö 121



Herbert S&ade S]
WAar „sozialısıert“, aber s1ie blieb weiterhin „reglementiert”. Das Fehlen VO  } Sponta-
neität un Phantasıe wurde schmerzlich spürbar. Neben der „Bildleere“ der Kirchen
wurde die „Blutleere“ der „Wortgottesdienste“ immer stärker erlebt. Von „Passıon“
un: „Opfer“ durfte iNan aum noch reden. Daß dem Altarsteın „Reliquien“
ein rab vorhanden un aut dem „Altar-Berg“ die „Geburt der Kirche AaUus

der Seıite Christı“ rituell wiederholt wurde, WAar nıicht mehr bewußt. Die Liturgie
vollzog sıch „edel und „a-Vital®. Das kosmische Drama VO  - Leben un Tod wurde

verdrängt. Der Raum der Kirche WAar „kitschfrei“ un „aufgeräumt“ und ihre Ver-

kündıgung „rational“
Dann kam die „Revolte“. In der Malereıi stand, wWEenNnNn INan VO  a} 1CAasSso absieht,

der immer iıne abstrakte Kunst polemisıert hat, der Amerikaner Jackson Pollock
das „Monopol der abstrakten Kunst“ auf. Er erfand das „actıon paınting“

(Formhandlung). Die vitalen Bewegungen seiner Triebwelt versuchte der Maler MT
Aluminiumfarben aut dıe Leinwand spritzen. Yves Klein jeß 1n seınen „Anthro-
pometrien“ eingefärbte Mädchen sıch auf Leinwänden abrollen (als Bilder des „Auf-
erstehungsleibs“) 1: Schliefßlich erstand neben un mit der Op- un Pop-Art das
„Envıronment" (der gestaltete Umraum), das „Happening (die Darbietung SPON-

Ere1ign1sse) und die zahlreichen Spielarten der kinetischen Kunst 1 AESt dıe Ver-
nunft allein getauft? Sınd die Leidenschaften Heiden?“ Das Leitmotiv VO  ; Sören

Kirkegaards „Entweder-Oder“ wurde wieder als rage 1ın die Debatte geworfen.
Eıne ıntensive Form des totalen Erlebens bieten ohl die „Tie-dye-caves“ (Farb-

Band-Höhlen). Diese farbigen Höhlen, 1n denen der Besucher autf einer sich drehenden
Bank lıegt, reproduzieren die rarbıgen Kaskaden, die INa  -} 1im Drogenrausch erfährt 16.
Diese Kunst VRARERFe INa  aD „psychedelisch“ (bewußtseinserweiternd). Bemerkenswert
bleibt, dafß be1 solchen Vorgangen der Mensch sıch auf chemischem Weg seine
FEinheit I1T der Welt und Gesellschaft, sein „Selbst“ erzwingt. Auch hier erhält d1e
Aura wieder, seine „Mandorla“ w1e die Maıestas frühmittelalterlicher Kunst

allerdings als Palliatıv und Surrogat. Der „Konsumgesellschaft“, einer rel1g1Ös ungc-
deuteten Welt, 1St unmöglich, den Sınn des 4se1ns definieren. SO benötigen WI1r
viele „Utopien“ und „Ersatzıiıllusionen“, „Erfolge“ und „Leistungen“. „Die (GÖötter und
äamonen des heutigen Menschen haben 11UT NEUE Namen bekommen; s1ie sind nıcht
eLtwa verschwunden, sondern S1e halten iıh 1ın Atem mM1t Rastlosigkeit, psychischen
Komplikationen, einem unstillbaren Bedürtfnis nach Pillen, Alkohol,; Tabak und
VOTL allem einer großen Zahl VO  - Neurosen.“ Der Rausch kann uns keine Lösung

Paul Wember, Yves Kleın (Köln
Lucy Lippard, Pop Art (München, Zürich Gyorgy epes, Wesen un: Kunst der Be-

WCZuUNgß Brüssel, Parıs
16 Robert asters U, Jean Houston, Psychedelische Kunst (München 154, Abb. 89
17 Jung, Der Mensch Uun! seine Symbole (Olten, Freiburg 872 Zu dem Problem der

Kunst 1n cder „Industriegesellschaft“ die Analysen VO' Hans Sedlmayr, Gefahr und Hoffnung des
Technischen Zeitalters (Salzburg

KL



„Ende des Kirchenbaus“

der modernen Problematik bringen, aber die Entwürte der Künstler verbinden den
Rıß 7zwischen Trieb und Geilst, bauen Brücken 7zwischen Person und Gesellschaft un
weisen un Wege 7wischen Mensch und Welt

Immer wiıeder bemühten sıch die Künstler, die technischen Möglıichkeiten der Indu-
striegesellschaft, Film un Malereı, Licht und Farbe, Plastik und ewegung, eıt un!
aum integrieren, ein Gesamtkunstwerk schaften. Die „Multı-Medien-
Kunst“ entstand oder w1e die Franzosen MN ATart total“

An ıhrem Beginn ertand der Futurist 12cC0mMoOo Balla MI1% seınem „Feu d’Artifice“
(  4—1 eiınen lıcht- un tarbkinetiscnen Ambiente-Raum, in dem ZU russischen
Ballett VO  - Diaghilew und Strawınsky sıch Licht 1mM tarbigen Raum bewegte. Es rolgte
das „Bauhaus“ mi1t dem „Iriadischen Ballett“ VO  w} Oskar Schlemmer. Nıcolas Schöfter
und Julio Le Parc miıt der „Groupe de Recherche dV’Art Visuel“ intensivierten die
Bemühungen. Schließlich gelang Alwin Nicolajs MIit dem „New Vorker 2anNnz-
theater“ Tanz, Elektronenmusik, tarbiges Licht und 1i1ne surreale bis 1Ns Religiöse
reichende Symbolik einem einz1gartıgen Gesamtkunstwerk der „Industriegesell-
schaft“ durchzuformen 1 Hıer etTztien relig1öse Gruppen und versuchten „ Jazz-
und Rhythmus-Messen“ schaften. Der Rhythmus des Orfischen „Schulwerks“
übersetzt traditionelle Klangvorstellungen in die Gegenwart. Eınıge Geistliche nah-
881401 den Projektor in den Kirchenraum und wartfen farbige Dıas die Wand 1
Religiöse Gruppen der amerıkanischen „Underground-Kırche“ schuten die „Multi-
Medien-Messen“ 2 Der überkommene „Erinnerungsritus“ das Abendmahl und
die 2SS1O0N Christı mi1t seinen Lesungen un Ansprachen wurde dabei mi1t rhythmi-
schen Bewegungen und Gesängen, m1t Filmstreifen un: Diaprojektionen verbunden.
Zeitgenössische orgänge, traditionelle Malereien christlicher Kunst der Vergangenheit
und „Tarbıge Kaskaden“ können dabei Rede un Rıtus untermalen, paraphrasieren
oder kontrastieren. Dadurch wurde der Opftertod Christi nıcht 11UT „aktuell“ miıt dem
Geschehen der Gegenwart interpretiert, sondern in der „Metallisation des Iraums“
(Eduardo Paolozzi) auch 90080 der Triebstruktur identifiziert. Nach einer eıt rationa-
lıstischer und tormalıistischer Versteppung der Liturgien bloßen „Wortgottesdien-
sten“ un „Mahlgemeinschaften“ scheint in den „sakralen Beatschuppen“ der Ame-
rikaner wıeder der Anschlufß das barocke Gesamtkunstwerk möglich. Sıcher können
derartige „Experimente“ un „Bauten“ nıcht verbindlich gemacht oder allgemeın
vorgeschrieben werden. ber 8863  - sollte solchen relig1ösen „Spontangruppen“ C111

Versuchsteld einräumen.
In der Barockzeit haben in St Miıchael 1ın München die Jesuıiten mi1t ihren „Dra-

men VOTL der Kırche, deren Charakter in  - sıch mMI1t Hilfe der ausgezeichneten Insze-
nıerungen der „Feenkönigin“ oder der „Platäa“ des Münchener Theaters CGGÄärtner-

Douglas Davıs, The Artist anı the Machıine. In Dialogue Vol 2’ Nr. (Washington 65
19 Studentenpfarrer Rupprecht zeıigt 1in der ‚vang. Kreuz-Kirche 1n München-Schwabing Licht-

bilder zeıtgenössiıscher Kunst (s Das unster 11970|] Nr. Z 145)
Myron Bloy, J‘! Multı:-Medıa Worship: model anı ıne viewpoints (New ork

9‘1- 123



Herbert Schade SJ

platz vergegenwärtigen kann, relig1öse Schauspiele miıt Balletten, Prozessionen und
Hochamt verbunden 2 Tradition un Gegenwart, Iraum und Wirklichkeit, Enthu-
S1ASMUS und Aufklärung bıldeten ine FEinheit.

Vielleicht könnten NSCIC „modernen“ Liturgen und Künstler, die gerade 1 „Abend-
land“ 1in einem gewaltigen „Entsakralisierungsteldzug“ 1m Begriff sind, ihre eigenen
„Sakralbauten“ liquidieren, ıhr „soz1ales Engagement” eın wen1g einschränken. Sıe
könnten VO  e den Amerikanern lernen, w1e INa  w Aaus dem „Horizontalismus“ der
„Konsumgesellschaft“ herauskommt. Die Kirche hat in den vergansCcCHNChH 7zweıtausend
Jahren nıcht eben wen1g tür dıie Armen un Notleidenden >  N. Sıe wırd auch in der
Zukunft ihre Sozialarbeıit, dıe „Nächstenliebe“, als die vordringliche Aufgabe ihres
Betens und Bauens ansehen. Sıe wırd aber nıemals eın loßes „karıtatıves Unterneh-
men“”, ıne „Arbeiterwohlfahrt“ oder eın „Gelder-Verteilungs-Büro“ werden. Ihre

Autfgabe leibt, den Zanzeh Menschen Gott führen; denn das lück der
Menschheit für eıt und Ewigkeit esteht 1n der Verehrung des unsichtbaren Vaters
un se1nes gekreuzigten Sohnes, der auferstanden 1St und im Himmel thront.

21 Schade, Die Berufung der Jesuiten nach München un! der Bau VO  - St Michael, 1 ? Der Mönch
1Mm appen (München 209—257

124


