Max Seckler
Sind Religionen Heilswege?

Seit 1961 erscheint in einem Stuttgarter Verlag eine wissenschaftliche Buchreihe unter
dem Titel: Die Religionen der Menschheit. Sie ist auf 36 stattliche Binde geplant. Eine
ganze Anzahl davon liegt bereits vor. Dieses Mammutwerk stellt, wenn es einmal
abgeschlossen ist, die bisher umfassendste Bestandsaufnahme jenes eigenartigen Phino-
mens dar, welches Religion heiflt. Es zeigt auf eindrudssvolle Weise, dafl gerade die
Formenwelt der Religionen zu den interessantesten und fesselndsten Schépfungen der
Kulturgeschichte gehort.

Wer anfingt, sich mit den Religionen der Menschheit zu beschiftigen, dem ist, als
wire er in ein Marchenland versetzt. Die absonderlichsten und faszinierendsten Dinge
finden sich hier. Nirgends kann man so wie hier zu Augen gefithrt bekommen, welch
unbegreifliches Wesen der Mensch ist und welche wunderlichen Welten er sich schaffen
kann, ein Reich der Phantasien, der Hoffnungen und Enttiuschungen, des Glaubens
und des Aberglaubens, der erhebendsten und der abstoflendsten Praktiken, zugleich
Ausdruds menschlichen Elends, menschlicher Gréfle und unablissiger Heilsbemii-
hungen.

Religionskritik und Religionsbejahung

Das Verhiltnis des modernen Menschen zu dieser Welt der Religionen ist unsicher
und gespalten. Uber das erste Stadium naiver Entdeckerfreude ist man hinaus.
Wihrend antike Geschichtsschreiber und mittelalterliche Chronisten, aber auch noch
die Helden der Entdedserzeit von fremden Religionen berichten konnten wie jemand,
der eine exotische Reise macht und von bunten Papageien, Paradiesvdgeln und son-
stigen kuriosen Dingen zu erzihlen weif}, sind uns heute wenigstens die grofien Welt-
religionen niher auf den Leib geriickt. Bedrohlich und verlockend zugleich stehen sie
vor der Tiir. Viele erwarten, daf} sie von den fremden Religionen etwas fiir das
eigene Leben lernen konnen. In der Religionswissenschaft riickt das anthropologische
Interesse in den Vordergrund. Indem man andere Weisen menschlichen Existierens
und andere Moglichkeiten religiosen Verhaltens entdeckt, biifit nicht nur die eigene
Religion ihre fraglose Einzigartigkeit ein, sondern es tun sich neue Dimensionen auf
fiir die Wissenschaft vom Menschen. Es zeigt sich, dafl das Problem der Religion, das
sich im Vorhandensein von Religionen anmeldet, fiir das Verstindnis des Menschen
von grofler Bedeutung ist.

187



Max Seckler

Von daher erklirt es sich, daf} wir heute neben den schirfsten Formen der Religions-
kritik deutliche Tendenzen zu einer positiven Wiirdigung der Religionen feststellen
konnen. Am meisten {iberrascht, daf8 selbst aus der Ecke der entschiedensten Religions-
kritik uns eine gewisse Wirme und Sympathie fiir die Religionen entgegenweht. Man
wertet dort die Religionen als ungeheure Fliigelbildungen der Menschheit und als
groflartiges Engagement des Menschen an seinem grofleren Selbst, dessen Ertrag in
eine bevorstehende religionslose Zeit hiniibergerettet werden mufi.

Auch in der Theologie hat sich in der Einstellung zu den Religionen vieles geindert.
Das Bild ist zwar nicht einheitlich. Ja und Nein zu den Religionen stehen sich schroff
gegeniiber. Auf der einen Seite sehen wir eine radikale Verdammung der nichtchrist-
lichen Religionen, ja von Religion iiberhaupt. Die Argumente der atheistischen
Religionskritik wirken sich in dieser theologischen Richtung aus. Die Zeit der Reli-
gionen geht demnach zu Ende. Auch was am Christentum Religion war oder religids
interpretiert wurde, verschwindet. Die Zukunftschancen des Christentums liegen dem-
nach darin, daf es im Kern keine Religion ist, sondern sich nur eine Zeitlang so
verstand. Die radikale Theologie will die Aufldsung, die sie als einen Prozefl der
Befreiung versteht, noch beschleunigen.

Auf der anderen Seite und in schroffem Gegensatz dazu stehen die Versuche, die
Religionen zu bejahen und aufzuwerten. Es gibt eine ganze Anzahl von Motiven
dafiir, die in einer mehr oder weniger unreflektierten Atmosphire freundlicher Reli-
gionsbejahung Wirksamkeit entfalten. Das hiingt zum Teil mit dem Aufkommen des
Atheismus zusammen. Die Religionen gewinnen Wert als Statthalter von Religion
iiberhaupt, als Bastion gegen die Bedrohungen des Atheismus — nach dem Motto: besser
schlechte Religionen als gar keine, wenigstens so lange, bis das Christentum sie einmal
abgeldst haben wird. Das ist ein vorwiegend taktisches Argument. Es erschopft sich
aber nicht in Taktik. Schlieflich halten aus dieser Sicht die Religionen den Gottes-
gedanken wach und konnen so der christlichen Mission in bestimmter Weise den Weg
offen halten. Man macht auch geltend, dafl das im Hinblick auf die Heilsfrage notige
und erwiinschte Gottesverhilinis des Menschen immer eingebettet sei in die konkreten
Religionen, in denen der einzelne sich vorfindet, weshalb man, wenn man unter dem
Aspekt der Heilsfrage religiose Menschen wolle, auch die Religionen bejahen miisse.

Vor allem seit dem 2. Vatikanischen Konzil, das mit seiner Religionserklirung die
lingst erwartete Gewihrung der Religions- und Gewissensfreiheit brachte und auch
einige gute Worte zu den groflen Weltreligionen zu sagen wuflte, ist hier die Ent-
widslung rasch vorangeschritten. Sie tritt unter der Bezeichnung , Theologie der Reli-
gionen® auf. Die Richtung, die sie einschligt, kann man nur mit groflen Bedenken
verfolgen.

Ich habe einen Text vor mir liegen, der ein bezeichnendes Licht auf diese Entwick-
lung wirft. Der Name des Verfassers tut nichts zur Sache. Er ist iiberzeugt, ein fort-
schrittlicher Theologe zu sein. Der Kernsatz seiner Ausfilhrungen spricht von der
,nachkonziliaren Einsicht, dafl alle Religionen fiir ihre Bekenner Heilswege sind“.

188



Sind Religionen Heilswege?

Das klingt zweifellos gut, tolerant und weltliufig und kann sozusagen als der letzte
Schrei moderner Religionstheologie gelten. Er gibt sich als ,nachkonziliare Einsicht®
und unterstellt einen Konsens, der kaum einen Widerspruch zulifit. Doch ein solcher
Satz und ein derartiges Denken konnen nicht unwidersprochen bleiben.

Formen christlicher Religionstheologie

Bevor ich die Griinde darlege, weshalb mir dieser Satz als bedenklich erscheint,
mochte ich kurz die Entwicklung skizzieren, die zu ihm hinfiihrte. Wir kénnen, etwas
vereinfachend, 4 Stufen unterscheiden.

In einer ersten Stufe ging man davon aus, dafl nur getaufte und praktizierende
Christen in ihrer alleinseligmachenden Kirche das Heil erlangen konnen. Alle iibrigen,
die drauflen sind, bilden die ,massa damnata®, den verlorenen Haufen, der vom
ewigen Heil ausgeschlossen bleibt. Das ist bedauerlich, aber nicht zu dndern, es sei
denn durch Mission und Ausbreitung des Christentums. Diese Haltung war ebenso
naiv und rigoros wie intolerant und egoistisch.

Als man in der Neuzeit gewahr wurde, wie grof die Anzahl derer ist, die ,drau-
fen® sind, #Anderte sich das Bild. Die Bibel schien nun doch dazu zu ermichtigen, von
einem allgemeinen Heilswillen Gottes zu reden, gemif dem jeder Mensch seine Heils-
chance hat. Diese zweite Stufe ist charakterisiert von Sidtzen wie: Der gbottlichen
Barmherzigkeit diirfen keine Grenzen gesetzt werden; die Gnade Gottes erreicht
auch den Heiden; Christus ist fiir alle Menschen gestorben. Auch wer die wahre
Religion Christi und das Evangelium nicht kennt, kann gerettet werden, wenn er
Gott aus ehrlichem Herzen sucht und seinem Gewissen getreu sein Leben einrichtet.
Zwar gibt es Heil nur in der Kirche. Aber es gibt unsichtbare Formen der Zugeho-
rigkeit zur Kirche, und die wahre, umfassende Kirche ist grofler, als ihre sichtbare
Gestalt vermuten lifit. Das war die Geburtsstunde des sogenannten ,anonymen
Christen, dessen Erfolg man sich nur erkliren kann, wenn man an die befreiende
Wirkung denkt, die dieses weitherzige Denken mit sich brachte.

Fiir diese zweite Stufe ist typisch, dafl immer nur von der Heilschance der Nicht-
christen als einzelnen Individuen gesprochen wurde. Deren jeweilige Religionszuge-
horigkeit blieb aufler Betracht. Sie wurde sogar bewuflt ausgeklammiert, denn die
Zugehirigkeit zu einer nichtchristlichen Religion erschien eher als hinderlich. Man
konstruierte fiir das auflerchristliche Heilsgeschehen eine Art religidser Gottunmittel-
barkeit des einzelnen, die durch dessen Zugehdrigkeit zu einer Religion eher behindert
zu werden schien. Fin dieses Denken charakterisierender Satz lautet: Der Buddhist
kann das Heil erlangen, nicht weil, sondern obwohl er Buddhist ist.

Die dritte Stufe ist gekennzeichnet von Einsichten, die man der Soziologie verdankt.
Danach lebt der einzelne immer in einer bestimmten Religion. Seine personliche Reli-
giositit verwirklicht sich in den Formen der Religion, der er zugehort. Die Religionen

189



Max Seckler

sind geschichtlich objektivierte und gesellschaftlich verfafite Gebilde, die mit ihren
Riten, Gesetzen, Glaubenssitzen und Verhaltensmustern die Religiositit des einzelnen
ebenso ermoglichen und tragen, wie sie sie formen und determinieren. Der einzelne
Mensch ist also immer religids nur in der Form, die die Religion seiner Gruppe fordert
und ermdglicht. Die gesellschaftliche und objektiv religitse Geprigtheit des personli-
chen religitsen Verhaltens ist also mehr oder weniger unausweichlich fiir den einzelnen.
Soll man annehmen, daff die Menschen an ihrer Religion vorbei und gegen sie gerettet
werden? Findet man dort nicht Formen der Frommigkeit, von denen die Christen nur
lernen konnen? Gibt es nicht Wahres, Gutes und Heiliges in diesen Religionen, das
man anerkennen und bejahen mufi? Das 2. Vatikanische Konzil hat dieses Ja gespro-
chen, wenngleich zégernd und mit Vorbehalten. Es rechnet damit, dafl auch die nicht-
christlichen Religionen mit ihren Lehren, Lebensregeln und heiligen Riten ihren An-
hingern einen konkreten Weg zu Gott weisen konnen. Fast konnte man aus dieser
Sicht sagen, daf der vorhin erwidhnte Buddhist gerettet wird nicht obwohl, sondern
weil er Buddhist ist.

Damit sind wir beinahe dort angelangt, wo als letzter Schrei moderner Religions-
~ theologie der Satz laut wird, alle Religionen seien fiir ihre Bekenner Heilswege.
Diesen letzten Schritt hat das Konzil nicht getan, und mir scheint: aus guten Griinden.
Es ist doch noch ein ziemlicher Unterschied, ob man mit Riicksicht auf die geschichtliche
und soziale Verfafitheit jeder religitsen Einzelexistenz davon ausgeht, dafl die Reli-
gionen einen konkreten Weg zu Gott weisen konnen, oder ob man sie global als
Heilswege fiir ihre Bekenner deklariert, wie es auf dieser 4. Stufe religionstheologi-
schen Denkens geschicht. Hier wird nidmlich folgendermaflen argumentiert: Solange
das Christentum nicht an ihre Stelle getreten ist, sind die nichtchristlichen Religionen
von Gott gewollt und legitimiert. Denn ein durchgeformtes, ausgebildetes und leben-
diges Gottesverhiltnis ist nur in je konkreten Religionen méglich. Daraus folgt, so
wird gesagt, dafl Gott positiv die nichtchristlichen Religionen will, als Heilswege,
denen ihre Anhinger folgen miissen. Sie seien zur Ubernahme ihrer Volksreligion ver-
pflichtet. Von daher seien die nichtchristlichen Religionen als Heilswege der Mensch-
heit prinzipiell positiv zu beurteilen. Man sagt geradezu, die nichtchristlichen Reli-
gionen seien der ordentliche Heilsweg der nichtchristlichen Menschheit. Das bedeutet
— ich zitiere wortlich —, daf zum Beispiel das Gebet eines Hiuptlings, der Kult
buddhistischer Monche, die Meditation des Hindu, der Gehorsam des Moslem gegen-
tiber den rituellen und ethischen Geboten seiner Religion von der christlichen Theo-
logie nicht als belanglos erklart werden diirfen. Vielmehr seien diese Menschen ge-
halten, den Weisungen ihrer Religion zu folgen, denn in ihnen lige das Heilsangebot
und die Heilschance.

190



Sind Religionen Heilswege?

Negative Aspekte der Religionen

Dafl das, was diese Menschen unter der Fiihrung ihrer Religion tun, belanglos sei,
wird niemand behaupten. Aber daf} es verhingnisvoll sein kann im hochsten MaB,
mufl man nun doch auch sehen. Das eben angefiihrte Zitat bringt harmlose, um nicht
zu sagen naive Beispiele. Die Sache sicht schon anders aus, wenn man etwa hort, die
geistlichen Fiihrer einer groflen Religion hiitten zum heiligen Krieg gegen den Staat
Isracl aufgerufen. Will man auch hier, als christlicher Theologe, von Verpflichtungs-
charakter, von Heilsweg und von gottlicher Legitimation sprechen? Hat man verges-
sen, welche Befreiung die Aufklirung und ihre Religionskritik gebracht haben? Die
Befreiung von Didmonenangst, Magie und Aberglauben, vom Terror religidser Tabus
und von der Irrationalitit des Numinosen? Die Befreiung vom Ausgeliefertsein an
das, was eine blinde, aber religids verehrte Natur an Nahrung und Lebenshilfen
gewdhrt oder versagt? Die Befreiung von einer Herrschaft der Religionen, die die
schopferischen Krifte des Menschen niederhielt? Hat man vergessen, dafl der #sthe-
tische Genufi, den der aufgeklirte Abendlinder bei der Betrachtung fremdartiger
Religionsformen haben kann, und das Gefangensein in die Verstrickungen konkreter
Religionen zwei sehr verschiedene Dinge sind? Darf man nur die groflen Ideale einiger
Hochreligionen im Auge haben, obwohl auch diese nicht unproblematisch sind, und
darf man sich die Ahnungslosigkeit und Harmlosigkeit leisten, einfach pauschal von
»den® Religionen als Heilswegen zu reden — gottgewollten noch dazu?

Vielleicht ist es gut, wenn ich ein Beispiel anfiihre — ein sehr altes, um niemand zu
verletzen. Es vermag immerhin eine Vorstellung von dem zu geben, was Religion
anch ist. Man konnte dieses Beispiel tausendfach variieren und in seinen Metamor-
phosen leicht bis in die Gegenwart herein verfolgen. Es ist dem Bereich der sogenann-
ten primitiven Religionen entnommen, die aber auch heute noch weit verbreitet sind,
wenngleich vielfach in gemifligteren Formen. Ich wihle ein krasses Beispiel aus, um
das Gemeinte zu verdeutlichen. Es handelt sich um das Menschenopfer aus religiosen
Motiven und in religidser Form. Menschenopfer sollten sowohl die geschichtliche wie
die naturhafte Bedrohung des Menschen wenden. Aus Palistina und Nordafrika
kennen wir den Brauch, bei Gefahr den erstgeborenen Sohn zu opfern. Im 2. Buch
der Konige lesen wir: Als Moab durch feindliche Streitkrifte hart bedringt wurde,
nahm Mesa, der Kénig von Moab, ,seinen erstgeborenen Sohn, der an seiner Statt
Konig werden sollte, und opferte ihn als Brandopfer auf der Mauer®. Als Karthago
im Jahr 310 v. Chr. von der Invasion des Agathokles bedroht war, wurden 200 Kin-
der auf diese Weise umgebracht. Derartige religiése Riten im Fall kriegerischer Aus-
cinandersetzungen sind sehr zahlreich bezeugt. Auch der Bedrohung durch eine men-
schenfeindliche Natur wurde mit nicht geringeren Mitteln zu begegnen gesucht. Der
primitive Mensch lebt in stindiger Angst, die Krifte der Natur konnten sich er-
schopfen oder feindlich gegen ihn wenden. Er hat Angst, da die Sonne um die Win-
tersonnenwende endgiiltig erlischt, dafl der Mond nicht mehr aufgeht, dafl die Vege-

191



Max Seckler

tation verschwindet. Diese Angst hat ihn Jahrtausende gequilt, zumal da er zum
Beispiel das Ernten von Getreide als Einmischung in Naturabliufe ansah. Die mexi-
kanischen Azteken enthaupteten bei Beginn der Maisernte ein Madchen unter reli-
gidsem Zeremoniell. Sechzig Tage spiter, bei der Beendigung der Ernte, fand ein
neues Opfer statt. Eine Frau wurde enthauptet und ihr sofort die Haut abgezogen.
Ein Priester hiillte sich in diese Haut und nahm weitere Riten vor. Ein drawidischer
Stamm in Bengalen brachte noch im 19. Jahrhundert solche Opfer dar. Dort wurde
der dafiir bestimmte Mensch am Opfertag in den Wald gebracht, mit geschmolzener
Butter gesalbt, mit Blumen geschmiickt und geweiht. Das Volk tanzte um das Opfer
herum und rief: ,O Gott, wir bringen dir dieses Opfer dar; gib uns gute Ernten, gutes
Wetter und gute Gesundheit.“ Das Opfer wurde erschlagen und in kleine Stiicke ge-
schnitten. Die Abordnungen der umliegenden Dérfer erhielten diese Stiicke und ver-
gruben sie mit einem bestimmten Ritual auf den Feldern, um wieder eine gute Ernte
zu sichern.

Man wird vielleicht einwenden, daf das extreme Fille sind. Das sei nicht bestritten.
Aber auch das ist Religion, und die Beispiele liefen sich vermehren. Auf den Grad
der Absurditit kommt es hier gar nicht an, sondern auf die Tatsache, dafl pauschal
die Religionen Heilswege sein sollen mit gdttlich verpflichtendem Charakter.

Man miifite hier nun doch auch fragen, von welchem Heil die Rede ist, wenn die
Religionen als Heilswege cingesetzt werden. Hat es mit dem lihmenden, betdubenden
Gift zu tun, von dem Karl Marx im Blick auf die Religionen spricht? Oder handelt
es sich um ein Heil im Jenseits, das gewihrt wird fiir brave Religionszugehdrigkeit
im Diesseits? Wird hier nicht vermeintliche theologische Weite und Toleranz bezahlt
mit einer unertriglichen Aufwertung und Tabuisierung der Religionen? Ist es nicht
selbst eine magische Vorstellung, wenn gesagt wird, die Wege der Religionen seien
Wege ins Heil? Einfach sich zu einer, zu seiner, Religion bekennen, und schon ist man
auf dem Weg zum Heil? Miiite die Aussage nicht wenigstens dahingehend abgeindert
werden, daf an die Stelle dieser Religionen mit ihren Verhaltensmustern das Gewissen
treten muR? Die Gewissensbindung jedes einzelnen an seine Religion ist zu respek-
tieren, ohne Zweifel. Aber soll man deswegen die Religionen theologisch derartig auf-
werten?

Religionen als Heilsentwiirfe

Man sollte wohl eher sagen: die Religionen sind nicht Heilswege, sondern Heils-
entwiirfe, die ein Wirklichkeitsverstindnis implizieren. In ihnen wird zu fassen ge-
. sucht, was den Menschen unbedingt angeht. Diese Auslegungen kénnen nicht von Gott
unter Heilszwang auferlegt sein. Diese Auslegungen sind auch nicht definitiv. Sie
miissen mit der Entwicklung des religisen BewuStseins der Menschheit mitgehen. Tote
Religionen sind nicht nur diejenigen, die unter den Lebenden keine Anhinger mehr
haben. Tote Religionen sind geschlossene, auf einem einmal erreichten Stand behar-

192



Sind Religionen Heilswege?

rende Auslegungssysteme. Thnen blind vertrauen und gehorchen soll ein Heilsweg
sein? Heilige Kiihe fiittern und selbst verhungern soll denen, die sich dazu bekennen,
ein Heilsweg sein? Da scheint doch die alte Antwort noch besser zu sein: nicht des-
wegen, sondern trotzdem wird der Mann gerettet.

Wenn man daraus einen Schlufl ziehen will, mufl man dahin kommen, die Religiéns-
frage und die Heilsfrage zu trennen. Die Heilsfrage ist aller Uberlegung wert. Das
letzte Wohin-Wozu-Problem des Menschen ist mit den technischen Fortschritten
unserer Zeit nicht erledigt. Aber man kann es nicht auf Gedeih und Verderb und
unbesehen mit allen Religionssystemen verbinden. Die Religionsfrage muf enttabui-
siert und entmagisiert werden. Die von verschiedenen Religionen entwickelten und
dargebotenen Heilsentwiirfe und Wirklichkeitsdeutungen miissen kritisch unter die
Lupe genommen werden und diirfen gerade aus der Sicht des Christentums nicht -als
gottgebotene Heilswege erscheinen. Die Religionen sind Heilsentwiirfe, Deutesysteme,
Praxismodelle. Sie enthalten gewif§ viel an iiberlieferter Weisheit, und man sollte sie,
in denen der Mensch sein Heiligstes thematisierte, nicht gering schitzen. Aber sie spie-
geln ein geschichtlich je mdgliches Wissen und Bewuftsein. Sie unterstehen der kriti-
schen Auseinandersetzung. Nur was in dieser kritischen Auseinandersetzung gemifd
unserem Einsichtsvermdgen sich bewihrt, ist wert, bewahrt zu werden. Angebote, die
nicht standhalten konnen, gehdren allenfalls ins Museum, aber nicht als Heilswege
perpetuiert. Die offene Auseinandersetzung um die Zukunft des Menschen und um das,
was sein Heil sein kdnnte, ist ebenso unausweichlich wie wiinschbar. Nibelungentreue
zu einmal gefundenen Wegen als Heilswegen ist nicht angebracht, auch nicht um den
Preis eines Heils, das als Primie fiir solche Treue gewihrt wiirde. Nicht ohne Grund
ist im Neuen Testament, wo an zentraler Stelle vom »Weg“ des Menschen die Rede
ist, dieser Begriff an die Worte ,, Wahrheit® und ,Leben® gebunden. Man kann die
Wahrheitsfrage nicht vom Heilsweg trennen. Das heifit: das Kriterium fiir fiir Beur-
teilung der Religionen ist nicht das Mitleid, die Grofmut oder die Indifferenz, son-
dern die Wahrheit.

Wenn zum Beispiel die zentrale Wahrheit des christlichen Glaubens im sogenannten
Hauptgebot zur Sprache kommt, dem Gebot der Gottes- und Nichstenliebe, dann
lassen sich von daher die Heilsentwiirfe priifen. Solche, die auf Haf, Rache, Egoismus,
Unfriede, Unterdriickung aufbauen, sind als verfehlt zu diagnostizieren. Das bedeutet
nicht, dafl das Christentum einfach die Wahrheit habe und sich zum Richter der Welt
und ihrer Systeme aufschwingen miisse. Gewiff, das Hauptgebot ist formuliert. Aber
was das konkret bedeutet, heute und morgen, fiir unser Handeln, fiir die Planung der
Zukunft; wie Gerechtigkeit und Friede und Liebe aussehen miissen und wie die letzte
Vollendung — das wissen wir nicht. Das wissen auch die Glaubenden nicht, obwohl
sie an die Endgiiltigkeit der Liebe glauben,

Wenn es moglich und geboten ist, von der Wahrheit her die Systeme zu diagnosti-
zieren, dann folgt daraus, dal deren Unwahrheit keine Schonung verdient. Man kann
sogar sagen: die Unwahrheit diagnostizieren heiflt die Systeme kurieren.

14 Stimmen 186, 9 193



Max Seckler

Vom Sinn der Mission

Von daher tut sich eine Moglichkeit auf, Mission neu zu verstehen. Sie wurde bisher
vorwiegend verstanden als Versuch zur Bekehrung einzelner Menschen unter dem
Aspekt der Heilsfrage. Dafl dabei auch religitser Imperialismus im Spiel war, ist kein
Geheimnis. Wenn wir heute wissen, dafl das Heil des einzelnen nicht absolut von der
Evangelisation abhingen kann, bedeutet das nicht das Ende oder die Lihmung der
Mission. Diese wiirde sich vielmehr nicht mehr nur an einzelne Menschen richten,
sondern gerade auf die Religionen, auf die Heilsentwiirfe und Auslegungssysteme.
Religionen missionieren wiirde bedeuten, sie zu dem fiihren, was sie eigentlich selbst
intendieren, was sie aber in falscher oder geringer Approximation nicht leisten. Mission
wire eine Art Geburtshelferdienst zur Neugeburt der Religionen oder dessen, was sie
eigentlich wollen — wenn man darunter versteht, dafl sie zur letzten Wahrheit des
Menschen hinfinden und hinfithren sollen. Von diesem Letzten her, von seinem Ruf
her, sind sie zustande gekommen. Wenn der Ruf sich verdeutlicht, bleiben sie gerade
darin ihrem urspriinglichen Gesetz treu, dafl sie mitgehen, auch um den Preis tiefgrei-
fender Anderungen. Ob den Religionen dies gelingt, ist eine offene Frage. Aber so,
wie sie jetzt sind, sollte man sie nicht als Heilswege ins Sakrosankte erheben und
ihnen ewiges Leben einhauchen wollen.

194



