Wilhelm de Vries S]
Der Primat Roms in der Sicht der Ostkirchen

Papst Paul VI. sprach in einer allgemeinen Audienz am 18. Januar 1969 in St. Peter
vom Primat und bemerkte dazu: ,Wir wissen, dafl unser apostolischer Dienst fiir fast
alle getrennten Briider eines der Haupthindernisse der von Christus gewollten Wieder-
vereinigung aller in einer Kirche ist.“1

Das gilt vor allem auch von der Wiedervereinigung zwischen Ost und West. Der
Primat Roms in seiner heutigen konkreten Gestalt ist in der Tat das Haupthindernis
auf dem Weg zur Einheit. Das ist, wenn man es recht bedenkt, eigentlich eine paradoxe
Situation: Gerade die Institution, die Christus als Garantie der Einheit gewollt hat,
steht heute der vollen Verwirklichung dieser Einheit im Weg. Da muf etwas nicht in
Ordnung sein.

Der Primat des Papstes steht heute auch im Westen im Kreuzfeuer der Kritik.
Paul VI. sprach mehr als einmal selbst davon. Ich zitiere als Beispiel die Ansprache, die
er am 23. Juni 1969 — am Vorabend seines Namenstags — vor den Kardinilen hielt. Er
sagte: ,, Wir konnen nicht unempfindlich sein gegeniiber den kritischen Stimmen — sie
sind nicht alle genau zutreffend und nicht alle gerecht und sie sind auch nicht immer
respektvoll und opportun -, wir kénnen nicht unempfindlich sein gegeniiber diesen
Stimmen, die sich von verschiedenen Seiten an diesen Apostolischen Stuhl richten . . .
Wir sagen dazu nur, dal wir mit Gelassenheit die Vorwiirfe, die gegen den Aposto-
lischen Stuhl erhoben werden, in Erwigung ziehen . .., bereit, bestehende rein juridi-
sche Strukturen zu Zindern, wenn es verniinftig ist, dies zu tun.“ 2

Die Bedeutung der Tradition des Ostens

Es muff meines Erachtens die Frage gestellt werden: Was ist an der heutigen kon-
kreten Ausiibung des Primats wesentlich, vom gbttlichen Recht gefordert, und was ist
unwesentlich, durch menschliches Recht geworden? Um eine Antwort auf diese Frage
zu finden, muf} die Tradition der gesamten Kirche aller Zeiten und aller Orte, in ihrer
ganzen Breite zu Rat gezogen werden. Dazu gehdrt ganz wesentlich auch die Uber-
lieferung der Ostkirche, die tausend Jahre lang ein sehr wichtiger integrierender Be-
standteil der universalen Kirche war. Man muf sogar sagen, daf im ersten Jahrtausend

1 Osservatore Romano, 19. 1. 1969.
2 La Documentation Catholique 1969, 607 f.

i : 195



Wilbelm de Vries S]

das Schwergewicht der Kirche im Osten lag. Die meisten bedeutenden Kirchenlehrer,
wie Athanasius, Basilius, Gregor von Nazianz, Chrysostomus, Cyrill von Alexandrien,
waren Bischofe der groflen Stidte des Ostens. Die acht Okumenischen Konzilien des
1. Jahrtausends, die dem katholischen Glauben seine klassische Formulierung gegeben
haben, sind alle im Osten gehalten worden. Die Konzilsviiter waren, von wenigen
Vertretern des Westens, insbesondere Roms abgesehen, Bischéfe der Ostkirche. Wir
konnen und diirfen also die Tradition des Ostens nicht beiseite schieben, wo es um das
rechte Verstindnis des Primats des Bischofs von Rom geht. Wir konnten sonst in Gefahr
geraten, den Primat in einer vielleicht verhingnisvollen Einseitigkeit zu sehen. Die
Tradition des Ostens konnte ein Korrektiv bieten gegen gewisse Ubertreibungen, zu
denen die Uberlieferung des Westens neigt.

Auch die kritischen Stimmen der heutigen Ostchristen, die nicht mehr in voller Ge-
meinschaft mit Rom stehen, sollen nicht einfach in den Wind geschlagen werden, auch
wenn sie — um mit Paul VI. zu sprechen — ,nicht alle genau zutreffend und nicht alle
gerecht sind“.

Es wird heute von orthodoxer Seite manchmal behauptet, die Uberlieferung kenne
keinen ,Vorrang der Macht des Apostels Petrus vor den anderen Aposteln und Vor-
stehern zur Zeit der apostolischen Kirche®, und ebensowenig sei ihr die Idee einer
,Obertragung dieser Macht an den Bischof von Rom*“ bekannt. So z. B. der griechisch-
orthodoxe Theologe Karmiris in einem im vergangenen Jahr erschienenen Sammelband
,Stimmen der Orthodoxie — zu Grundfragen des II. Vatikanums®. Dazu wire zunichst
7u bemerken: Im kirchlichen Bereich von ,Macht® zu reden, ist immer unzutreffend.
Besser wiirde man ,, Autoritit® sagen, und auch diese mufl immer als ein Dienst ver-
standen werden. Es wiire ein leichtes, eine Menge von Stimmen der Ostkirche aus dem
1. Jahrtausend anzufithren, die sich sowohl zum recht verstandenen Primat des hl. Pe-
trus wie zur Idee der Ubertragung dieses Primats an den Bischof von Rom durchaus
positiv duflern. Allerdings, schon sehr bald ist ein tiefgreifender Unterschied zwischen
Ost und West in der Auffassung vom Primat festzustellen, ein Unterschied, der mit der
Zeit ein Gegensatz wurde und der wesentlich zur schlieflichen Spaltung beigetragen
hat. Im Westen wurde das monarchische Prinzip in der Struktur der Kirche iiberbetont,
wihrend der Osten den Akzent zu stark auf das kollegiale oder synodale Prinzip setzte.

Papst Leo der Grofle und das Konzil von Chalkedon

Ich greife als Beispiel die Zeit Leos des Grofien (440-461) und das Konzil von Chal-
kedon (451) heraus3. Schon Leo zeigte die Tendenz, dogmatische Fragen im Allgeingang
zu entscheiden und vom Osten die diskussionslose Annahme seiner Entscheidung zu

8 Vgl. W. de Vries, Die Struktur der Kirche gemif dem Konzil von Chalkedon, in: Orientalia
Christiana Periodica 35 (1969) 63-133.

196



Der Primat Roms in der Sicht der Ostkirchen

fordern. Diese Forderung stief} damals schon auf den energischen Widerstand der Ost-
kirche, nach deren Auffassung Glaubensangelegenheiten nur kollegial durch den auf
einem Okumenischen Konzil in seinen Vertretern versammelten Weltepiskopat zusam-
men mit den Legaten Roms entschieden werden konnten.

Es ging damals um die Frage, wie das Geheimnis der Menschwerdung richtig in
menschlichen Begriffen ausgedriickt werden konnte. Die Christenheit hat sich — darin
liegt eine tiefe Tragik — {iber diese Frage heillos zerstritten. Durch sein Lehrschreiben an
Erzbischof Flavian von Konstantinopel — den beriihmten ,Tomus Leonis* — suchte
Papst Leo autoritativ eine Losung zu geben. Er gab hier der Lehre iber die Mensch-
werdung die bis heute klassische Formulierung: In Christus gibt es nur eine Person,
die gottliche, und zwei Naturen: die gottliche und die menschliche. Cyrill von Alex-
andrien hatte von ,der einen fleischgewordenen Natur des Wortes Gottes“ gesprochen
und mit dieser anderen Ausdrucksweise dasselbe gemeint. Seine Anhinger aber gingen
zu weit. Sie unterstrichen die Einheit der Natur so stark, dafl sie jede Zweiheit in
Christus auszuschliefen schienen. Auf einer Synode in Ephesos (449) kam es zu schwe-
ren Tdtlichkeiten gegen Erzbischof Flavian von Konstantinopel. Man hat dieses Konzil
»Riubersynode“ genannt. Die Verlesung des pipstlichen Lehrschreibens wurde ver-
hindert.

Um Frieden zwischen den heftig streitenden Parteien zu schaffen, hielt der neue
Kaiser Markianos ein neues Konzil fiir notwendig, zu dem er den Bischof von Rom
einlud. Leo gab dem Konzilsplan des Kaisers nur widerwillig seine Zustimmung. Fiir
ihn war die Frage bereits durch seinen Brief, der, wie er selbst schreibt, ,mit der
Autoritit des Petrus gestirkt® war, autoritativ und ein fiir allemal entschieden. Das
Konzil hatte nichts anderes zu tun, als diesen Brief diskussionslos anzunehmen und ihm
so eine stirkere Resonanz im Osten zu verschaffen. Wenn man es recht bedenkt, war
das eine starke Forderung. Stellen wir uns vor, Papst Johannes oder Papst Paul hitten
vom Vatikanischen Konzil die diskussionslose Annahme einer pipstlichen Entscheidung
in einer Glaubensfrage verlangt. Das hitte ohne Zweifel zu Schwierigkeiten gefiihrt.
Wozu ein Konzil, wenn der Papst allein vorher schon alles entscheidet? Es ist nicht zu
verwundern, wenn der Osten zur Zeit Leos der pipstlichen Forderung reserviert gegen-
tiberstand.

Das vom Kaiser berufene Konzil, das am 8. Oktober 451 in Chalkedon zusammen-
trat, hat sich in der Tat dieser Forderung nicht gebeugt. Es hat zwar keinen lauten
Protest dagegen erhoben, aber es hat durch sein praktisches Vorangehen bekundet, dafl
nach seiner Uberzeugung die Entscheidung in der Glaubensfrage nur kollegial getroffen
werden konnte. Der Brief Leos wurde in Chalkedon zur Diskussion gestellt. Die Kon-
zilsviter urteilten aufgrund ihrer eigenen Autoritit dariiber, ob die von Leo vor-
getragene Doktrin mit den allgemein anerkannten Glaubensnormen, nimlich dem
Credo von Nicda und von Konstantinopel und den Entscheidungen des Konzils von
Ephesos (431) iibereinstimme oder nicht. An diesen Autorititen wurde die Lehre des
Papstes gemessen und nach ihnen beurteilt. Am Ende nahm das Konzil nach vielem Hin

197



Wilhelm de Vries S]

und Her den Brief Leos mit in seine eigene Glaubensdefinition hinein und stellte fest,
daB er mit dem Bekenntnis des Petrus im Einklang stehe. Das und nichts anderes ist
nach dem ganzen Zusammenhang der Sinn der beriihmten Akklamation: ,Petrus hat
durch Leo gesprochen.® Hitten die Viter von Chalkedon wirklich die auf der Petrus-
nachfolge beruhende unbedingte Autoritit einer pépstlichen Lehrentscheidung aner-
kannt, so hitten sie nicht vorangehen kdnnen, wie sie tatsichlich vorangegangen sind.
Wir kénnen nicht erwarten, bereits im 5. Jahrhundert im Osten die klare Anerkennung
einer Wahrheit zu finden, die sich auch im Westen erst nach jahrhundertelangen Dis-
kussionen auf dem 1. Vatikanum durchgesetzt hat. Fine solche Erwartung wiirde nur
Mangel an historischem Denken verraten. Fiir den Osten gab es damals nur eine Auto-
ritit, die befugt ist, fiir alle unbedingt verpflichtende Glaubensentscheidungen zu fillen,
nimlich das auf dem Konzil in seinen Vertretern handelnde Kollegium der Bischtfe
der Gesamtkirche, das zusammen mit den Legaten des Papstes berit und den Glauben
der Kirche kraft des Beistands des Hl. Geistes verkiindet.

Wir konnen so alle folgenden Konzilien des ersten Jahrtausends durchgehen und
miiten immer wieder denselben Gegensatz zwischen West und Ost in der Auffassung
vom Primat feststellen: Rom will allein entscheiden und verlangt vom Osten die bedin-
gungslose Annahme seines Urteilsspruchs, stéfit dabei aber auf den energischen Wider-
stand des Ostens, der fiir sich das Recht beansprucht, die rémische Entscheidung in einem
kollegialen Verfahren zu priifen, und der sich ihr erst dann anschlief3t.

Aber immerhin: der Osten schliefit sich an. Auf keinem Ukumenischen Konzil des
1. Jahrtausends hat sich der Osten gegen die rémische Lehre selbst aufgelehnt. Aber er
war mit der romischen Verfahrensweise, mit der Uberspitzung des monarchischen
Prinzips durch Rom nicht einverstanden und stellte diesem sein kollegiales Prinzip
entgegen. Der Osten hat da etwas durchaus Richtiges geschen, aber auch er kann von
einer gewissen Einseitigkeit nicht freigesprochen werden. Dieses Richtige war, dafl der
Bischof von Rom als Haupt der Kirche und des Bischofskollegiums niemals getrennt
von der Kirche und im Gegensatz zu ihr handeln kann.

Das zu tun, lag auch nicht im Sinn der Pipste. Schon Leo unterstreicht in seinem
Lehrschreiben sehr deutlich, daf er im Einklang mit dem Bischofskollegium und mit
der gesamten Kirche lehrt. Er will nichts anderes verkiinden, als was alle Bischofe des
ganzen Erdkreises lehren, nichts anderes als was ,,die katholische Kirche allgemein {iber
das Geheimnis der Menschwerdung des Herrn glaubt und lehrt®. Er lehrt als der
autorisierte Sprecher der ganzen Kirchen und des ganzen Volks Gottes. Das heifit jedoch
in keiner Weise, dafl er seine Lehrautoritit als eine ihm von unten, von den Bischofen
oder dem Volk Gottes, delegierte Vollmacht versteht. Das liegt ihm vollig fern. Er
beruft sich vielmehr auf den Beistand des HI. Geistes und — viel hdufiger — auf seine
Nachfolgerschaft Petri. Er weifl, daf er von Petrus die Vollmacht ererbt hat, die Wahr-
heit zu verteidigen und zu verkiinden. Das Vorangehen Leos ist im Grund kollegial,
da er sich im Einvernehmen mit dem Weltepiskopat weif} und sich darauf auch beruft.
Aber er ist der Auffassung, dafl eine ausdriickliche Mitwirkung des Bischofskollegiums

198



Der Primat Roms in der Sicht der Ostkirchen

auf einem Konzil nicht notwendig sei, um seiner Entscheidung unbedingte Autoritit
zu verschaffen.

Da ist der Osten, wie gesagt, anderer Ansicht. Die gesamte Tradition der Kirche gibt
dem Osten insofern recht, als normalerweise endgiiltige Entscheidungen in Glaubens-
sachen durch Konzilien gefillt wurden. Auch wenn das I. Vatikanum dem Papst die
persénliche Unfehlbarkeit unter gewissen genau definierten Bedingungen zubilligte, so
sollte das nicht heiflen, dafl pipstliche Definitionen der normale Weg sein sollten, um
zur Sicherheit in Glaubenssachen zu gelangen. Tatsichlich sind solche Definitionen
immer Ausnahmen gewesen und geblieben. Der Osten sicht — in einer einseitigen Uber-
betonung des kollegialen Prinzips — nicht die Moglichkeit einer personlichen und doch
kollegialen Entscheidung des Oberhaupts der Gesamtkirche. Er erkennt nur die syn-
odale Form des kollegialen Verfahrens an.

Auch die Pipste haben diese synodale Form gekannt und geiibt, und zwar in ihren
romischen Synoden, bei denen Bischéfe, vor allem Italiens, zusammen mit dem Papst
wichtige Entscheidungen fillten. So hat auch Leo gehandelt, Er verurteilte die Riuber-
synode von Ephesus im Einvernehmen mit seiner rémischen Synode. Aber — und das
ist eigentlich merkwiirdig — er zdgert, dieses synodale Prinzip, das er auf regionaler
Ebene gelten 14Bt, auf die Gesamtkirche zu iibertragen. Vom Okumenischen Konzil
verlangt er diskussionslose Annahme seines Lehrschreibens. Das Konzil ist in seinen
Augen eigentlich iiberfliissig, da er doch im Bewuftsein, mit den Bischdfen des ganzen
Erdkreises einig zu sein, seine Lehre verkiindet hatte. Nebenbei gesagt war dies gar
nicht so evident, wie Leo es sich vorstellte. Auf dem Konzil zeigte es sich, dafl bei den
Bischtfen verschiedener Linder eine starke Opposition gegen Leos Lehre bestand. Nuach
dem Konzil zeigt sich der Papst freilich befriedigt dariiber, dal ,was er zuvor fest-
gestellt hatte, nunmehr durch die unumstofliche Zustimmung des ganzen Bruderkol-
legiums bestitigt worden war®, '

Der Gegensatz zwischen Ost und West in den spiteren Jahrhunderten

Dasselbe Widerstreben gegen kollegiales Vorangehen auf universalkirchlicher Ebene
finden wir auch bei den spiteren Pipsten, die es mit Okumenischen Konzilien im ersten
Jahrtausend zu tun hatten. Es mag dabei ein gewisses Mifltrauen gegeniiber im Osten
abzuhaltenden Konzilien eine Rolle gespielt haben. Der Osten besteht im Gegensatz zu
den Pipsten auf der Notwendigkeit eines im strengen Sinn kollegialen und synodalen
Zusammengehens zwischen dem Weltepiskopat und dem Bischof von Rom. Nur so kann
in seiner Sicht eine wirklich endgiiltige und verpflichtende Entscheidung in Glaubens-
sachen zustande kommen.

Es ging in Chalkedon und ebenso auf den spiteren Konzilien des 1. Jahrtausends um
die Frage des Zusammenspiels zwischen dem Papst, dem Haupt des Bischofskollegiums,
und dem Rest dieses Kollegiums, um eine Frage also, die auch heute noch sehr aktuell

199



Wilbelm de Vries §]

und im Grund ungeldst ist. Auch das 2. Vatikanische Konzil hat — nach der Ansicht
bedeutender Theologen - hier keine volle Klarheit geschaffen. Die Tradition des Ostens
kénnte zu einer Losung des schwierigen Problems mithelfen.

Der Gegensatz zwischen Ost und West in dieser Frage hat wesentlich zur schlief}-
lichen Spaltung beigetragen. Man hat auf beiden Seiten Fehler gemacht. ,Die Verant-
wortlichkeiten sind geteilt®, hat sehr mit Recht Papst Johannes gesagt. Das zu auto-
ritire Vorangehen mancher Pipste des ersten Jahrtausends hat den Osten schwer gereizt
und erkldrt — zum Teil wenigstens — das starke Ressentiment der Ostkirche gegen Rom.
Die Tendenz mancher Pipste, allein zu entscheiden und ihre Entscheidung auch dem
Osten aufzuzwingen, erschien besonders den Griechen als Mangel an Briiderlichkeit.
Schon Michael Kerullarios erhob um die Mitte des 11. Jahrhunderts gegen Rom diesen
Vorwurf. ,Diese Romer®, so schrieb er an den Patriarchen von Antiochien, ,spielen
sich auf als die einzigen Lehrer der ganzen Welt und behandeln die anderen Christen
wie unmiindige Kinder.“* Nicetas von Nikomedien formulierte 1136 den tiefsten
Grund des Grolls der Orientalen gegeniiber Rom in seinem Dialog mit Anselm von
Havelberg folgendermaflen: , Wir haben keinen Streit wegen des Glaubens mit der
romischen Kirche. Im Glauben stimmen wir tiberein. Aber wie konnten wir ihre Be-
schliisse annehmen, die, chne uns um Rat zu fragen oder uns iiberhaupt zu informieren,
gefaflt wurden? Wenn in der Tat der romische Pontifex von seinem hohen Thron der
Glorie herab uns Befehle erteilen will, wenn er iiber uns und unsere Kirchen entscheidet,
nicht zusammen mit uns, sondern nach seinem eigenen Gutdiinken und nach seiner
Willkiir, wenn er uns herrisch kommandiert, was ist das dann fiir eine Briiderlichkeit
oder Viiterlichkeit?“ 5

Der Osten begann nach der Spaltung in der Lehre vom Primat die ,Hiresie des
Papismus® zu sehen. Als Beispiel aus neuerer Zeit mag die Antwort einer Synode der
vier Ostlichen Patriarchen auf die Einladung zur Union durch Pius IX. dienen. Die
Bedingungen, die der Papst in seinem Rundschreiben ,,In Suprema Petri Apostoli Sede®
(Auf dem obersten Stuhl des Apostels Petrus®) vom 6. Januar 1848 fiir die Wieder-
vereinigung gestellt hatte, waren sehr mafivoll. Er verlangte nur die Ubereinstimmung
im Glauben und die Gemeinschaft mit dem Stuhl Petri. Von Unterordnung unter Rom
war nicht einmal ausdriicklich die Rede. Trotzdem reagierten die Patriarchen aufler-
ordentlich heftig. Der ,,Papismus® ist nach ihnen eine Hiresie, weil man dem Bischof
von Rom die Unfehlbarkeit zuschreibt und die Gnade des Hl. Geistes als Monopol fiir
ihn in Anspruch nimmt, ihn zum Stellvertreter Christi macht, thm weltliche Souveri-
nitit zuschreibt und statt der briiderlichen Autoritit, die ihm in alter Zeit zukam, fiir
ihn ein absolutes, despotisches Herrschaftsrecht iiber die ganze Kirche in Anspruch
nimmt 8.

Diese ablehnende Haltung ist in etwa verstindlich, wenn man bedenkt, dafl der
Primat in seiner heutigen konkreten Form sich in manchem erst im 2. Jahrtausend ent-

4 PG 120, 796 A. 5 PL 188, 1219 B-1220 A. 6 Mansi 40, 378 ff.

200



Der Primat Roms in der Sicht der Ostkirchen

widkelt hat. Der Zentralismus von heute ist im wesentlichen erst zu dieser Zeit ent-
standen. Jedenfalls haben ihn die Ostkirchen vor der Spaltung nicht gekannt. Damals
bestanden die sehr weitgehend autonomen &stlichen Patriarchate, in deren Verwaltung
sich Rom nur duflerst selten einmischte.

Auch nach dem 2. Vatikanischen Konzil haben wir auf orthodoxer Seite viele kri-
tische Stimmen gegeniiber dem Primat zu verzeichnen. Die Form der Kollegialitdt, wie
sie das Konzil lehrt, befriedigt die orthodoxen Christen nicht. Zum Beispiel schreibt
der russische Theologieprofessor Ogickij, der an der Theologischen Akademie von
Zagorsk bei Moskau lehrt, im Augustheft der Moskauer Patriarchatszeitschrift 1967
(S. 611F.) einen Aufsatz, in dem er es beklagt, daff die Definition des I. Vatikanums
iiber Primat und Unfehlbarkeit voll aufrechterhalten wurde. So verliere die Lehre des
2. Vatikanums tiber die Kollegialitit jeden Wert. Die Macht des Papstes verhalte sich
zu der der Bischdfe wie unendlich zu null. ,Monarchismus® und ,,Zentralismus® seien
zu schwache Worte, um dies auszudriicken. Das einzige Mittel, um solche Vorwiirfe zu
entkrifren wire, die Kollegialitdt in der Praxis im vollen Sinn ernst zu nehmen. Be-
kanntlich sind auch auf katholischer Seite Stimmen der Kritik am tatsichlichen Voran-
gehen Roms in letzter Zeit laut geworden.

Ein anderes Beispiel aus dem griechischen Raum: Bischof Emilianos von Melva, Be-
obachter Konstantinopels auf dem Konzil, schreibt in der deutschen Zeitschrift ,Ky-
rios“7: ,Die grenzenlose Autoritit, die dem Bischof von Rom bei der Definition oder
Verwerfung der Lehre zugestanden wird, entspricht nicht dem kanonischen Kirchen-
begriff, wie er vor dem Schisma in der ganzen Christenheit anerkannt war.” — Dagegen
ist zu bemerken, dafl auch nach katholischer Lehre die Lehrautoritit des Papstes nicht
grenzenlos ist, weil sie in der Uberlieferung der Kirche ihre Schranke findet. Gemdf der
Konstitution iiber die Kirche des 2. Vatikanums (Nr. 25) legt der Papst die katholische
Lehre aus, das ist die Lehre der Kirche. Er kann also nicht willkiirlich neue Lehren
erfinden.

Emilianos schreibt weiter: ,Der Papst ist in seiner gegenwirtigen Stellung als Ponti-
fex Maximus nicht in der Lage, seinen eigenen Primat mit der Kollegialitiit des Corpus
episcoporum in Einklang zu bringen.® Wir miissen, wenn wir ehrlich sein wollen, zu-
geben, dafl der orthodoxe Bischof hier ein echtes Problem sieht, das gegenwirtig weder
theoretisch noch praktisch befriedigend geldst ist. Eine stirkere Beriicksichtigung der
dstlichen Tradition knnte meines Erachtens bei der Losung des Problems dienlich sein.

Es gibt aber auch bei den Orthodoxen positivere Stimmen zum Primat. Johannes
Meyendorff, Professor am russisch-orthodoxen Priesterseminar des hl. Wladimir bei
New York schreibt zum Beispiel in seinem Buch ,The Orthodox Church“8: ,Die
Orthodoxen sollten ernsthafter als bisher iiber die Rolle nachdenken, die beim gemein-
samen Zeugnisgeben dem Bischof zukommt, der Erster unter Gleichen ist. Ost und West
sind durch eine zu lange gemeinsame biblische und patristische Tradition miteinander

111965, HL 120571, 8 New York 1962.

201



Wilbelm de Vries S

verbunden, als dafl eine Diskussion {iber diesen und tiber andere Punkte nicht méglich
sein sollte.*

Die einzige Moglichkeit voranzukommen ist meines Erachtens eine gemeinsame Be-
sinnung auf die Zeit, da Ost und West noch in derselben Kirche eins waren. Wir miissen
sachlich untersuchen, wie der Primat damals ausgeiibt wurde und wie auch der Osten
den Primat anerkannt hat. Er hat den Vorrang Roms tatsichlich in viel weiterem
Umfang gelten lassen, als es die Orthodoxen fiir gewdhnlich heute wahrhaben wollen.
Es hat echte Apellationen aus dem Osten an Rom gegeben, wenn auch in jedem einzel-
nen Fall genau zuzusehen ist, ob es sich wirklich um Appellationen handelt. Sehr
positive Auferungen zum Primat haben wir auf Sstlicher Seite zur Zeit des 2. Nizi-
nischen Konzils (787) und des 4. Konzils von Konstantinopel (869/870). Auch die
Petrusnachfolge wurde damals im Osten klar anerkannt. Allerdings war man dort
niemals gewillt, einen zentralistisch und absolutistisch verstandenen Primat hinzuneh-
men. Wir miissen Verstindnis dafiir haben, dafl es den orthodoxen Christen duflerst
schwierig, wenn nicht unmdglich ist, den Primat, wie er heute tatsichlich im Westen
ausgeiibt wird, als im gttlichen Recht begriindet anzuerkennen. Der Dialog iiber diesen
heikelsten Punkt hat noch nicht begonnen, aber er mufl einmal kommen, wenn die
Wiedervereinigung Wirklichkeit werden soll. Er kann nur durch ein vertieftes, unbe-
dingt sachliches Studium der Tradition des Ostens wie des Westens ermdglicht werden.
Eine Einigung wird schwierig sein, aber sie ist nicht aussichtslos.

Zum Schluf sei hierzu nochmals Meyendorff zitiert, der in seinem Buch ,Die Ortho-
doxe Kirche in Geschichte und Gegenwart“?® schreibt: ,, Wenn zur Erreichung dieses Ziels
(der Wiederherstellung der Einheit) das Problem des rdmischen Primats das schwerste
Hindernis ist, so ist die Tat Pauls VI., der als erster einen orthodoxen Patriarchen
besuchte, ein symbolischer Akt von noch groferer Bedeutung als die Entscheidung des
2. Vatikanischen Konzils. Das Bild, das der Papst in Istanbul und in Rom von sich
selbst hat geben wollen, ist das eines Gleichgeordneten und eines Bruders. Bei diesen
beiden Gelegenheiten hat die Art, wie er sich gab und wie er sprach, eine Form des
Primats in Erscheinung treten lassen, die eventuell fiir die Orthodoxen annehmbar
wiire. Wenn es eines Tags gelingen konnte, sich auf eine Ekklesiologie zu einigen, von
der das Protokoll der Begegnungen in Rom und in Istanbul bereits inspiriert schien,
dann kinnte die Wiedervereinigung eine konkrete Moglichkeit werden.®

Wir kénnen also trotz aller Schwierigkeiten hoffen.

9 Paris 1968, 173 f.

202



