Karl Rahner S]
Kritik an Hans Kiing

Zur Frage der Unfehlbarkeit theologischer Sitze®

Es soll hier einiges zum neuesten Buch Hans Kiings gesagt werden!. Die Materie, die
Kiing behandelt, und die Weise, wie er dies tut, sind an und fiir sich so, dafl man ein
mindestens ebenso grofles Buch schreiben miifite, wollte man auf alles eingehen,
woriiber Kiing spricht. Das ist hier nicht méglich und auch nicht notwendig. Wir be-
schaftigen uns nuri mit der eigentlichen Hauptthese Kiings und lassen alles andere
an exegetischem und historischem Detail beiseite, das Kiing zur Illustration seiner
These und der Argumentation dafiir hinzufiigt.

Denn offenbar sind alle diese Dinge selbst nach Kiings Meinung letztlich fiir seine
cigentliche These nicht entscheidend (69), und wir lassen z. B. die Frage beiseite, wie
sich der Primat des Papstes im Lauf der Geschichte entwidkelt hat, ob er eine Stiitze
im Neuen Testament besitzt, ob eine ,unfehlbare® Lehrautoritit des Papstes sich aus
der Schrift beweisen lasse, welche biblische Begriindung der Episkopat habe usw. Zu
all diesen exegetischen und historischen Details mdchte ich hier, ohne meine Meinung
niher begriinden zu konnen, sagen, daf ich den Eindruck habe, daf Kiing, natiirlich
unbeabsichtigt, diese historischen Details in ihrer Darstellung und vor allem in ihrer
Auswahl so ,frisiert®, dafl alles sehr gut dazu dienen kann, den Leser, der sonst von
diesen Dingen nicht viel weifl (und an solche wendet sich Kiing doch vor allem) von
vornherein stimmungsmaflig einzunehmen 2. Aber was mir diesbeziiglich noch wichtiger
scheint: Kiing, der mit so viel rhetorischem Schwung so viel historisches Detail vor
seinem Leser ausbreitet, hat offenbar selbst ein im Grund rationalistisches Verhiltnis
zur Geschichte. Denn wie seine romischen Gegner in den letzten Jahrhunderten eine
mehr oder minder deutliche Unverdnderlichkeit der Kirche in Verfassung und Lehre
als selbstverstindlich voraussetzten und so in der geschriebenen Tradition von der
Schrift her schon immer — mehr oder minder — ausdriicklichste Zeugnisse fiir den jetzi-
gen Stand der Lehre mit ein klein wenig Exegese meinten erheben zu kdnnen, so

# Eine eingehende Stellungnahme von Hans Kiing wird im Januarheft 1971 erscheinen.

1 Vgl. H. Kiing, Unfehlbar? Eine Anfrage (Ziirich 1970).

2 Vgl. bes. den Abschnitt: Das Interesse des Vatikanum I an Unfehlbarkeit (69-74), wo das Vatika-
nische Dogma Ausgeburt des pipstlichen Absolutismus ist, sich aus der Tradition in keiner Weise legi-
timieren kann (87-92) und sein Entstehen im Grund den ,ungeheuerlichen Filschungen der Pseudo-Isi-
dorischen Dekretalien aus dem neunten Jahrhundert (115 total gefilschte Dokumente von den romischen
Bischéfen aus den ersten Jahrhunderten seit Clemens von Rom, 125 authentische Dokumente mit Inter-
pretationen)“ verdankt (93 ff.). Alle Dokumente pro erscheinen als ,von Rémern verfertigte romische
Bekenntnisse zum romischen Primat® (97). :

26 Stimmen 186, 12 361



Karl Rahbner S]

erklirt Kiing im Grund von der gleichen rationalistischen Auffassung von Geschichte
her, daf} dort, wo im Fritheren das Heutige nicht in dieser einfachen Weise greifbar
sel, auch keine wirkliche Verbindung gesehen werden diirfte3. Das Frithere konne
daher kein Zeugnis fiir das Heutige ablegen, und eine echte Selbigkeit der Kirche
und ihrer Wahrheit in einer wirklichen Geschichte miisse tiberall dort bestritten wer-
den, wo Kiing diese Identitdt mit seiner Methode nicht glaubt feststellen zu kénnen?,
Die bleibende Identitit von Kirche und Lehre in einer wirklichen Geschichte ist zwar
ein Problem, das auch die Gegner Kiings noch nicht gentigend bedacht haben, weshalb
sie auch keine Methode besitzen, diese Selbigkeit unter dem Wandel der geschicht-
lichen Gestalten in reflexer Weise zu ergreifen. Aber in dieser Hinsicht teilt Kiing
durchaus den Mangel seiner Gegner. Nur wird er von ithm zum Prinzip gemacht, von
dem aus er eine verpflichtende Identitdt zwischen Vergangenheit und Gegenwart
schlechterdings bestreiten kann. Aber wie gesagt, davon soll hier nicht im einzelnen
gesprochen werden. Und insofern ist diese Kritik in etwa ungeschiitzt.

Ich will es mir auch versagen, genauer meine Meinung iiber Kiings Stil zu prizi-
sieren. Der Vorwurf Congars5 scheint mir durch dieses Buch erneut bestitigt. Es
kommt hier nicht darauf an, iiber die subjektive Absicht zu befinden. Kiing mag der
Meinung sein, er schreibe, so wie er es tut, weil in der gegenwirtigen Situation der
Kirche und der Theologie eine deutliche, harte, aggressive Sprache gar nicht zu ver-
meiden sei, will man der Sache dienen und die mafigeblichen Minner zu einer radi-
kalen Besinnung zwingen (9-24). Mir kommt dennoch der ganze Stil iiberheblich
vor. Diese Feststellung mufl darum getroffen werden, weil unter ihrer Voraussetzung
Kiing einem Leser seines Buchs, also z. B. mir, nicht veriibeln kann, wenn dieser Leser
bei der Beurteilung der sachlichen Thesen die Mentalitit, in der sie gewonnen werden,

3 Dieser Rationalismus ist fiir die Argumentation des Buchs grundlegend und an vielen Stellen
deutlich, Vgl. dazu bes. S. 131-137. Kiing unterstellt dem kirchlichen Dogma, dafl es mit der Unfehl-
barkeit seiner Sitze jene rationale Klarheit vindiziert, die Descartes zu den ,Principia Philosophiac®
rechnet (132). Dieses Fehlverstindnis legt er seiner Argumentation zugrunde, wenn er — selber auf dem
Boden des Postulats der ,klaren Sitze® stehend — vor ,definitiver Klarheit® (137) warnt, die (iibrigens
im Rationalismus oft bezeugte) Auffassung von der Klarheit als ,Priadikat der Gottheit® (137) unter-
streicht und schlieflich mit treuherzigem Hinweis anfithrt, ,dafl Sitze keineswegs so klar sind wie sie
klar scheinen® (131) und selbst Sdtze der Mathematik in Schwierigkeiten geraten, wenn man auf ihre
Grundlagen zuriickfrage (132). Bedeutsam daran scheint nur, daff Kiing — vielleicht unreflex, aber gera-
dezu verfolgt vom Wahn der ,klaren Sitze® — durch diese mit nichts zu rechtfertigende Interpretation
kirchlicher Unfehlbarkeit — diese versteht sich immer als innere Qualitit der christlichen Wahrheit selbst -
gezwungen ist, vom kirchlichen Lehramt solche Sitze zu verlangen, ,die von vornherein gar nicht falsch
sein knnen® (142), und, da er sie weder historisch finden noch systematisch entwickeln kann, gleich jeder
kirchlichen Objektivation (Lehramt und Dogma zusammen) jedweden definitiv dogmatischen Wert zu
bestreiten. Er bestreiter darin die wesenhafle Geschichtsbezogenheit des christlichen Glaubens.

4 Vgl. 60-69 und 87-100. Er scheint seinerseits in einen Offenbarungspositivismus zu verfallen, wenn
er ,gottliche Einsetzung® und ,komplexe historische Entwicklung® als schlechthinnigen Gegensatz be-
greift (65) und iibersicht, dafl Gottes Wort im Menschenwort durchaus geschichtlich werden kann, ohne
sofort und in jeder Beziehung menschlichem Irrtum zu erliegen (128).

5 Vgl. Y.-M. Congar, Offener Brief an Hans Kiing, in: Romische Warte (Beilage zur Deutschen
Tagespost) vom 14, 7. 1970.

362




Kritik an Hans Kiing

einkalkuliert und dementsprechend die Sicherheit dieser Thesen schon von daher kri-
tischer beurteilt. Ich weifd natiirlich auch, daf} ein solcher Stil bei Leuten, die von vorn-
herein aggressiv und allergisch sind gegen Rom, die Bischdfe und die traditionelle
Theologie, sehr willkommen ist und sehr viel Publizitit erwarten darf. Aber miifite
sich Kiing nicht fragen, ob ein Christ und Theologe nicht ein wenig vorsichtiger und
selbstkritischer verfahren miifite und nicht zu sehr mit dem Wind dieses Teils der
offentlichen Meinung segeln diirfte, der ja auch nach der eigenen Meinung nicht immer
und tiberall in die richtige Richtung blist?

Kiings Hauptthese

Wir kommen damit sofort zur Hauptthese Kiings und zu ihrer Begriindung. Diese
These ist einfach: Kiing unterscheidet zwischen einem ,Bleiben in der Wahrheit® und
der ,Wahrheit von Sitzen® (143-145).

Hinsichtlich des ,Bleibens in der Wahrheit* (151-157) gesteht er der Kirche als
ganzer Indefektibilitit zu (147-151), ohne dabei die Frage der kirchlichen Struktur,
der Bezogenheit der einzelnen Strukturelemente auf dieses indefektible Bleiben in der
Wahrheit und die Frage, welche christliche Kirche oder Kirchen gemeint seien, genauer
zu erGrtern. — Was die Wahrheit von Sitzen angeht (138-141), so bestreitet Kiing,
dafl dem Lehramt der Kirche (181-196), dem Papst (157-163), den Konzilien (165-
171) oder auch nur der Schrift selbst (171-181) Infallibilitit oder Indefektibilitdt
zukomme. Prinzipiell kann jeder Satz des kirchlichen Lehramts der katholischen Kirche
(wir sehen hier zunichst von der Schrift ab), unter welchen sachlichen und lehrrecht-
lichen Bedingungen er auch zustande gekommen ist, irrig sein (141-142). Auch Kon-
zilien kénnen irren, und zwar auch dort, wo sie ihre hochste Lehrautoritit, die ihnen
zukommt, in Anspruch nehmen (169). Dasselbe gilt erst recht vom Papst und seinen
Kathedralentscheidungen (157-163). Es gilt sowohl fiir Lehren, die vom ,ordent-
lichen Lehramt als mit einem absoluten Glaubensassens zu bejahende vorgetragen
werden, wie fiir die eigentlichen Definitionen des ,auflerordentlichen® Lehramts
(142£.). :

Den Beweis fiir diese These meint Kiing mit dem Hinweis auf solche Sitze gegeben
zu haben, die einerseits vom ,ordentlichen® oder ,auflerordentlichen® Lehramt als
Dogmen, d. h. als Glaubenssitze des gottlichen und katholischen Glaubens verkiindet
wurden und die dennoch anderseits irrig sind (51-53). Das entscheidende (s. auch 25 £.)
und eigentlich einzige Argument fiir die Existenz solcher dogmatisch letztverbind-
licher Sitze in der kirchlichen Lehrverkiindigung, die dennoch irrig sind, ist fiir Kiing
mit der Lehre von ,Humanae Vitae® gegeben, die nach den bisherigen romischen
Prinzipien einerseits als Dogma anzusehen und anderseits irrig sei (41-50). Die Irrig-
keit der Lehre von ,Humanae Vitae® selbst glaubt Kiing nicht eigentlich ausfiihrlich
begriinden zu miissen, obwohl das Urteil iiber sie fiir seine ganze Argumentation doch

26* 363



Karl Rabner S]

von fundamentaler Bedeutung ist (142). Er deutet die Argumente fiir ihre Irrigkeit
gerade noch in einer hdchst summarischen Weise an (38 f.) und glaubt die Unrichtig-
keit ihrer Lehre als mehr oder weniger selbstverstindlich (49) und von der Majoritit
in der Kirche anerkannt voraussetzen zu konnen®. Fiir seine Teilthese, dafl nach r6mi-
schen Prinzipien die Lehre von ,Humanae Vitae“ nicht als zwar authentische, aber
reformable These in den letzten hundert Jahren vorgetragen wurde, sondern mit der
Lehrautoritit, die nach traditionell romischen Prinzipien ein irreformables Dogma
in der Lehre des ordentlichen Lehramts begriindet, auch wenn Paul VI. in ,Humanae
Vitae® nicht eigens und neu definiert, bringt Kiing nicht eigentlich ein selbstindiges
Argument?, sondern beruft sich auf das Gutachten der Minoritit unter Ottaviani, die
in den Kommissionsberatungen vor dem Erscheinen von ,Humanae Vitae® die Lehre
Pius’ XI. und Pius’ XII., und zwar nach Kiing (ohne weiteren Beweis), gemessen an
den traditionellen Prinzipien, zu Recht, als Dogma des ordentlichen Lehramts vor-
getragen habe (42-50).

Eine innerkatholische Kontroverse?

Was ist nun zu dieser entscheidenden These, wenn wir all das historische Beiwerk
und die ganze ,Orchestrierung® beiseite lassen, mit denen sie bei Kiing umgeben ist,
zu sagen? '

Zunichst das eine, dessen sich Kiing bewufit war: Diese These widerspricht der
ganzen katholischen Theologie mindestens seit der Reformation, sie widerspricht der
ausdriicklichen Lehre des Ersten und des Zweiten Vatikanum. Dieser Widerspruch
scheint mir (unter spiter darzulegenden Vorbehalten) der Widerspruch zu einer defi-
nierten Glaubenswahrheit zu sein; denn die Sitze zumindest des Ersten Vatikanum
haben keinen Sinn, wenn die Lehre dieses Konzils von der Unfehlbarkeit der Kirche
(der Konzilien) und des Papstes bei eigentlich definitorischen Entscheidungen nicht
mehr auf Sitze, sondern auf eine dariiber und dahinter liegende Indefektibilitdt des
Bleibens der Kirche in der Wahrheit sich bezdgen.

Natiirlich wird dieser Widerspruch zu einer definierten Lehre (oder wenn man
noch vorsichtiger sein will: zu einer durch das ordentliche Lehramt als absolut ver-
bindlich vorgetragenen Lehre) Kiing nicht sonderlich erschiittern. Denn er bestreitet
ja gerade auch konziliaren Lehren, die als eigentliche irreformable Definitionen auf-
treten und angenommen werden wollen, das Recht zu diesem Anspruch (157-171).
Insofern liflt sich natiirlich fragen, von welchem noch gemeinsamen Boden her man
sich mit Kiing tiberhaupt unterhalten und gegen ihn argumentieren konne. Man kann

8 Vgl. unter anderem auch E. Hamel, Conferentiae episcopales et Encyclica ,Humanae Vitae®, in:
Periodica 58 (1969) 243-349.

7 Die deutsche Bischofskonferenz rechnet doch gerade bei dieser Enzyklika selbst mit der Fallibilitdt
des ordentlichen Lehramts. Vgl. K. Rahner, Disput um das kirchliche Lehramt, in dieser Zschr. 185 (1970)
73-81.

364



Kritik an Hans Kiing

ein solches Gesprich unter den gegebenen Voraussetzungen mit Kiing gewiff nur noch
so fithren wie mit einem liberalen Protestanten, fiir den ein Konzil und auch die
Schrift keine ihn absolut bindenden Gréflen sind,/jedenfalls nicht in dem Sinn, in dem
sie auch fiir einen normalen katholischen Theologen, auch wenn er alle geschichtliche
Relativitit der Wahrheit einkalkuliert, immer noch verbindlich bleiben, norma nor-
mans, die zwar verstanden und interpretiert werden muff (weil man sonst iiberhaupt
nicht erkennen und weil man diese ,Subjektivitit des erkennenden Subjekts“ selbst-
verstindlich nie {iberspringen kann), die man aber nie mit der Erkldrung ablehnen
kann, sie irre selbst und man selber wisse es besser.

Dieser Mangel an einer gemeinsamen Plattform fiir ein innerkatholisches theolo-
gisches Gesprich wird nicht aufgehoben dadurch, dafl Kiing sein Buch als ,Anfrage®
versteht und den Willen, sich belehren zu lassen, betont (181, 203 f.). Diese durchaus
zu respektierende Mentalitit kann zwar sehr wohl zur Hoffnung berechtigen, dafl
man sich in weiterer Unterhaltung doch noch zu einer gemeinsamen Auffassung durch-
ringen kann; sie hebt aber die Tatsache nicht auf, dafl Kiing durch sein ganzes Buch
hindurch etwas bestreitet, was bisher fiir ein innerkatholisches theologisches Gesprich
indiskutable Voraussetzung war.

Kiing wird sagen, diese Voraussetzung sei nicht die, welche die katholische Kirche
mache oder zu machen habe, sondern sei nur die Voraussetzung einer wenn auch weit
verbreiteten und seit der Reformation bis zu Kiing herrschenden Meinung der Theo-
logie, die ihn nicht auf ihre Voraussetzungen verpflichten kinne. Aber wenn er diese
Position bezieht, konstruiert er sich nach eigenem Belieben eine rdmisch-katholische
Kirche und hat eigentlich keinen Partner mehr, der einem selbst kritisch in einer spezi-
fischeren Weise gegeniibertreten konnte, als sie immer und iiberall gegeben ist, wo
Menschen ernsthaft iiber die Wahrheit miteinander reden. Es bleibt dabei: Die Kon-
troverse iiber Kiings These kann man von der Sache her nicht mehr als eine inner-
katholische theologische Kontroverse betrachten. Das mufl zunichst in aller Ehrlich-
keit gesagt werden, auch wenn gleichzeitig davor zu warnen ist, die Beurteilung einer
These zur Beurteilung dessen zu machen, der diese These aufstellt.

Was weiterhin zu sagen ist, kann wohl kaum in einer Abfolge von Uberlegungen
dargeboten werden, die von der Sache selbst her zwingend wire. Der Leser wird
somit gebeten, keine allzu strengen logischen FordePungen an die Abfolge dieser Ge-
danken als solche zu stellen. Was zunichst die Berufung in der Kiingschen Argumen-
tation auf ,Humanae Vitae® angeht, so sei hier die Frage beiseite gelassen, ob die
Lehre dieser Enzyklika, so wie sie dasteht als Lehre, die von der Enzyklika selbst
eindeutig nicht als Definition vorgetragen wird, richtig sei oder nicht, Wihrend Kiing
die Unrichtigkeit mehr oder weniger als selbstverstindlich unterstellt (und dazu viel-
leicht auch etwas zu genau und sicher weil}, wie die Majoritdt der Menschen innerhalb
der katholischen Kirche dariiber denkt) und sich dadurch seine Argumentation er-
leichtert, lassen wir diese Frage beiseite, obwohl wir damit die eigene Position schwerer
machen; denn auch die Stringenz dieser Teilthese Kiings konnte man bezweifeln.

365



Karl Rabner S]
Zur Lehre von ,,Humanae Vitae®

Es ist entschieden zu bestreiten, dafl die Lehre von ,Humanae Vitae“ vor der En-
zyklika selbst wegen der Einhelligkeit dieser Lehre wihrend der Pontifikate Pius” X1I.
und Pius’ XII. beim Lehramt und bei den Gldubigen nach den traditionellen Prinzi-
pien als ein Dogma zu gelten habe (46), das Paul VI. gar nicht hitte zuriicknehmen
konnen, wenn er nicht seinen eigenen Prinzipien, die fiir sein Gewissen, wie Kiing
betont, verbindlich sind, hitte untreu werden wollen. Die Lehre von der sittlichen
Unerlaubtheit jedweder ,kiinstlichen® Geburtenregelung war nach den traditionellen
Prinzipien kein Dogma. Kiing hat das Gegenteil in keiner Weise bewiesen. Das Min-
derheitsgutachten der pipstlichen Theologen- und Bischofskommission, auf das sich
Kiing beruft, sagt von einem Dogma gar nichts, sondern argumentiert viel vager und
allgemeiner mit der kirchlichen Lehrautoritit, dem HI. Geist und der Gefahr, dafl
diese Lehrautoritit in Miflkredit komme, wenn Paul VI. von der Pianischen Lehre
in dieser Frage abweiche. Und selbst wenn dieses Minderheitsgutachten sagen wiirde,
w~Humanae Vitae® sei schon unabhingig von Paul VI. durch die Lehre der beiden Pius
nach romischen Prinzipien irreformables Dogma, dann hitte Kiing diese These der
Minderheit erst noch beweisen miissen; denn sie ist noch nicht dadurch bewiesen, dafi
eine bestimmte Gruppe ihre Richtigkeit behauptet. Die Majoritdt in der genannten
Kommission war jedenfalls vom Gegenteil iiberzeugt, und Kiing supponiert ohne wirk-
lichen Beweis, dafl die Majoritit diese Frage weniger genau gepriift habe als die
Minoritit, denn sonst kénnte er sich ja nicht so schnell auf diese Minoritidt berufen.
Ein Theologe weifl doch von geniigend vielen Beispielen, in denen die eine Theo-
logengruppe etwas als vom ,ordentlichen® oder ,auflerordentlichen” Lehramt dog-
matisiert erklirt und eine andere eine solche Behauptung eindeutig bestreitet. Von
da aus ist es mir, ehrlich gesagt, unverstindlich, wie Kiing so schnell und so apodik-
tisch behaupten kann, die Lehre, die die kiinstliche Geburtenregelung verwirft, sei
vor Paul VI. ein Dogma des ordentlichen Lehramts gewesen. Man verzeihe mir den
Eindrudk: Kiing ist, eben um seine These zu beweisen, froh um jede kirchliche Lehre,
die an sich falsch ist, aber mit einiger Wahrscheinlichkeit als in irgendeiner Form ,,defi-
niert® hingestellt werden kann.

Wihrend des Zweiten Vatikanum wurde in der theologischen Kommission des Kon-
zils bei der Abfassung von ,Lumen Gentium® ausdriicklich dariiber debattiert, wann
eine Lehre des ordentlichen Lehramts als irreformable Lehre anzusehen sei und des-
halb vom katholischen Christen mit einem absoluten Glaubensassens angenommen
werden miisse. Es gab in dieser Kommission gewifl Theologen und Bischofe, die mein-
ten, eine solche Lehre sei schon Dogma (wenn auch nicht eigentlich definiert), wenn
sie durch lingere Zeit allgemein gelehrt und praktisch von allen Katholiken ange-
nommen werde. Ich kann hier keine Einzelheiten erzihlen, aber ich erinnere mich
sehr gut, dafl ein bestimmter Theologe, der spiter bei ,Humanae Vitae® einen nicht
unerheblichen Einfluf hatte, gerade wegen der kirchlichen Sexualmoral der genannten

366



Kritik an Hans Kiing

Auffassung huldigte, um sie eindeutiger verteidigen zu kénnen. Das Konzil aber hat
in dieser Frage anders gelehrt. Ein absolut verbindlicher Glaubenssatz ist durch das
sordentliche® Lehramt nur dann gegeben, wenn dieses Lehramt den betreffenden Satz
nicht nur allgemein und unbestritten vortrigt, sondern ihn als mit einem absoluten
Glaubensassens und als von Gott geoffenbart eindeutig vortrigt, so dafl also auch
iiber die spezifische Qualitit der Vorlage kein ernsthafter Zweifel bestehen kann.

Es ist natiirlich nicht grundsitzlich zu bestreiten, dafl das ordentliche Lehramt auf
diese Weise lehren konne und in dieser oder jener Sache auch tatsichlich so gelehrt
habe. Aber wenn man eine iiber eine gewisse Zeit vom ordentlichen Lehramt allge-
mein vorgetragene Lehre als Dogma ansehen will, ist der Nachweis hierfiir in aller
Strenge zu fithren. Er kann aber hinsichtlich der Lehre iiber die Unerlaubtheit der
kiinstlichen Geburtenregelung nicht gefiihrt werden, und Kiing hat auch nicht einmal
den Versuch dazu unternommen, Er setzt stillschweigend voraus, daf eine allgemeine
Lehre in der Kirche auch schon eine nach kirchlichen Prinzipien irreformable Lehre
ist. Das aber ist einfach nicht richtig und wurde auch durch die Majoritdt der Theo-
logen nie verbindlich gelehrt. Es gibt selbstverstindlich genug Lehren, die in der
Kirche einmal allgemein vorgetragen, verteidigt und festgehalten wurden und sich
spater dennoch als irrig erwiesen haben. Viele solcher Lehren werden im praktischen
Leben unwichtiger sein als die Frage, um die es in ,Humanae Vitae“ geht, sie wer-
den darum weniger das subjektive Interesse und die Emotionalitit der Vielen erregen,
und darum, wenn sie sich als irrig herausstellen, sang- und klangloser begraben wer-
den. Aber das dndert nichts daran, dafl es selbstverstindlich eine sehr grofie Zahl von
Lehren gibt, die praktisch einmal allgemein gelehrt und festgehalten wurden, die aber
einerseits irrig waren und anderseits dennoch nie als Dogma vorgetragen wurden.

Hier ist, ob man will oder nicht, noch auf einen Punkt einzugehen, der tatsichlich
nach meiner Kenntnis in der Schultheologie zu wenig bedacht wird und Kiing min-
destens scheinbar das Recht zu seiner These gibt. Denn viele authentisch vorgetragene,
aber reformable Lehren (oder Sitze) werden nicht ausdriicklich als reformabel vor-
getragen, sondern einfach gesagt ohne eine solche negative Abgrenzung. Ein deut-
liches Beispiel dafiir sind die vielfiltigen Ansprachen Pauls VI. zur Verteidigung
seiner Enzyklika ,Humanae Vitae“. Meines Wissens sagt der Papst dabei nie aus-
driicklich, es handle sich hier um eine zwar authentische, aber grundsitzlich reformable
Lehre. Paul VI. vermeidet vermutlich eine solche ausdriickliche Erklirung nicht bloff
aus taktischen Griinden einer Volkspidagogik, die fiirchtet, eine solche Qualifikation
wiirde diese Lehre konkret um jede praktische Bedeutung bringen (ungefihr so, wie
wenn ein Arzt einem leberkranken Patienten sagt, er solle zwar den Alokhol
meiden, aber es sei natiirlich doch nicht absolut sicher, dafl der Leberschaden vom
Alkoholgenuf8 verursacht sei). Das Schweigen braucht nicht allein daher zu kommen,
dafl der Papst personlich von der sachlichen Richtigkeit seiner Lehre tiberzeugt ist.
Es wiire vielmehr durchaus denkbar, dafl er entweder fiir sich privat derselben Mei-
nung ist wie das Gutachten der Kommissionsminoritit (wenigstens in der Interpre-

367



Karl Rahner S]

tation Kiings) oder daf} er nicht weif}, ob seine Lehre objektiv zum eigentlichen Offen-
barungsgut gehort und als solche im Glaubensbewufitsein der Kirche gegeben ist oder
nicht. Auch diese beiden letzten Mbglichkeiten sind durchaus denkbar.

Warum eine Lehre im Bewufltsein eines einzelnen Menschen und somit auch der
Kirche stehen kann, ohne daf} ein deutliches Wissen iiber den Grad des Engagements,
mit dem sie bejaht und festgehalten wird, gegeben sein miifite und warum es daher
von der Natur eines solchen Urteilsprozesses her durchaus moglich und legitim ist,
daf das kirchliche Lehramt einer bestimmten Lehre gar nicht eine eindeutige Quali-
filkation beziiglich des fiir sie geforderten Assenses mitgibt, dariiber mufl spiter noch
einiges gesagt werden. Hier ist zunichst einfach festzustellen, dafl einer vom kirch-
lichen Lehramt vorgetragenen und von den Gliubigen akzeptierten Lehre de facto
gar nicht immer eine eindeutige Qualifikation beziiglich ihres Sicherheitsgrads und
der fiir sie geforderten Zustimmung mitgegeben wird, ja grundsétzlich gar nicht immer
mitgegeben werden kann. Das macht natiirlich die Beurteilung von solchen Lehren
schwierig, die in einer gewissen Allgemeinheit, Selbstverstindlichkeit und mit rela-
tiv grofem Nachdruck vorgetragen werden, zumal wenn man sie vergleicht mit den
durch das ordentliche Lehramt ohne ausdriickliche konziliare oder pipstliche Defini-
tion gelehrten Dogmen. Diese Schwierigkeit dndert aber nichts daran, dafl Kiing
den Erweis dafiir nicht erbracht hat, daf die Lehre von ,Humanae Vitae“ unabhin-
gig von der Autoritit dieser Enzyklika selbst ein durch das ordentliche Lehramt
gelehrtes Dogma sei, wenn man sie nach den Prinzipien der romischen Theologie
beurteilt.

Kurz gesagt: diese Lehre ist unter Umstinden ein Beispiel dafiir, dal das Lehramt
der Kirche viele Lehren vortrigt, die sich spiter als irrig herausstellen. Sie ist aber
kein Beispiel dafiir, dafl eine Lehre irrig sein konne, die vom ,ordentlichen* Lehr-
amt als kirchliches Dogma mit der Forderung eines absoluten Glaubensassenses vor-
gelegt wird. Sie ist vielmehr ein Beispiel dafiir, dafl nicht immer und in jedem Fall
von vornherein ein reflexes Wissen gegeben sein muf}, ob eine Lehre blof authentisch
und reformabel oder grundsitzlich mit einem absoluten Glaubensassens zu bejahen sei.

Wabhrheit und Irrtum in Sitzen tiberhaupt

Nun wird Kiing vermutlicherweise letztlich auf dieses Argument fiir seine These
gar keinen entscheidenden Wert legen. Diese These scheint thm vermutlich mehr oder
minder von selbst einleuchtend und die aposteriorischen Beispiele von sich allmahlich
als Irrtum herausstellenden Dogmen werden fiir thn mehr sekundire Illustrationen
einer Uberzeugung sein, die fiir ihn im Grund schon immer feststeht. Denn Kiing
schildert ja mit bewegten Worten die Endlichkeit, Bedrohtheit und Inaddquatheit
der menschlichen Erkenntnis (128-141). Er 14t eigentlich sehr unscharf Inadiquatheit,
Mifiverstindlichkeit, Bedrohtheit eines Satzes (gemessen an dem von ihm gemeinten

368



Kritik an Hans Kiing

Gegenstand) durch die weitere Geschichte der in ihm verwendeten Begriffe, durch die
Mbglichkeit des Miflbrauchs solcher Sitze selbst usw. ohne Grenzangaben in Irrtum
iibergehen. Er denkt im Grund nirgends ausfithrlich und genau dariiber nach, worin
der Unterschied zwischen der geschichtlichen Endlichkeit und Analogheit mensch-
licher Aussagen einerseits und dem anderseits besteht, was man wirklich Irrtum nen-
nen kann. Kiing stellt eine These auf, in der ,Irrtum® eine fundamentale Rolle spielt,
aber seine Reflexion dariiber, was Irrtum ist, wann man eine Wahrheit bei aller End-
lichkeit und geschichtlichen Bedingtheit eben als wahr und nicht als irrtiimlich zu
bezeichnen hat, fehlt doch bei Kiing in einem fiir diesen Zusammenhang geforderten
Mafl. Man hat bei Kiings rhetorisch eindrucksvollen Darlegungen oft den Eindrudk,
fiir ihn seien alle einzelnen Sitze, wenn auch in verschiedener Dosierung, immer gleich-
zeitig wahr und falsch (138-140).

Diese These diirfte zwar eine fiir viele Leute verfiihrerische, weil letztlich bequeme
These sein, aber sie ist dennoch falsch. Ja sie wiirde, konsequent zu Ende gedacht,
auch die Grundthese von Kiing selbst belanglos machen, weil sie dann nur beziiglich
bestimmter Sitze feststellen wiirde, was von vornherein von allen gilt. Und die Frage
wire genauso offen wie vorher, ob jene bestimmten kirchenamtlichen Aussagen, von
denen Kiing feststellt, sie seien ,auch® irrig, doch jenen Grad von Wahrheit haben,
den die normale Sprache manchen Sitzen zuspricht und von anderen Sidtzen verneint
(obwohl sie doch ex supposito auch einen ,Kern® von Wahrheit haben). Dazu kommt
noch (man muf} das doch vom ganzen Buch Kiings sagen), dafy dann auch seine Grund-
these unter das apriorische Prinzip zu subsumieren ist, kein endlicher menschlicher
Satz konne einfach als wahr qualifiziert werden in der Meinung, er sei einfach nidht
irrig, da sie natiirlich all den Endlichkeiten und MifShelligkeiten ausgesetzt ist, die
Kiing so beredt an allen menschlichen Sitzen feststelle8. Es bleibt, so will mir scheinen,
bei Kiing im letzten dunkel, ob er nicht doch von der Voraussetzung ausgeht, es kénne
gar nicht einen menschlichen Satz geben, der nicht awuch irrig ist. Geht man nidmlich
nicht von dieser Voraussetzung aus, dann ist nicht einzusehen, warum es, wie Kiing
meint, keine Zusage Gottes dafiir geben konne, dafl gewisse Sdtze durch seine Macht
und Gnade vor Irrtiimern bewahrt werden. Es ist nicht einzusehen, warum eine solche
Zusage mehr dem Wesen des irdischen und endlichen Menschen widersprechen soll
als die Zusage, die ja auch Kiing fiir méglich und gegeben hilt, dafl ndmlich Gottes
Gnade die Kirche, und zwar sogar in einem irgendwie empirisch feststellbaren Sinn
(wie aber, wenn nicht durch Sitze?) in der Wahrheit hilt.

Nun mufl man natiirlich zugeben, dafl eine der geschichtlichen Erkenntnis von
heute und ihrer Problematik wirklich geniigende Theorie dariiber, wie Irrtum einer-

8 Auch der Sarz, daf die Kirche aufgrund der ihr gegebenen Verheiflung in der Wahrheit bleibt,
untersteht dann dem Verdikt der Sitze iiberhaupt. Die hymnische Beteuerung, er enthalte eine Glaubens-
wahrheit (153), kann ihn um so weniger aus der Not befreien, als er in dieser Form eben auch nicht iiber-
all in der Tradition vorhanden ist und sich jenseits pietistischer Geistanrufung ebenfalls vor dem christli-
chen Gewissen in detaillierter und d. h. abgegrenzter Weise zu verantworten hat.

369



Karl Rabner S]

seits und geschichtliche Endlichkeit, Inadiquatheit und Mifverstindlichkeit eines
menschlichen Satzes anderseits genau unterschieden werden konnen, nicht zur Ver-
fiigung steht, ja diese Unterscheidung in vielen Fillen reflex und bis ins letzte un-
moglich ist und in der kirchlichen Schultheologie sicherlich nicht gegeben ist (in einer
kirchenamtlichen Lehre hoheren Verpflichtungsgrads kann man eine solche Theorie
aus begreiflichen Griinden von vornherein nicht erwarten). Kiing hat recht, wenn er
betont, man kdnne in einer fiir theologische Zwedke zureichenden Weise ein Ver-
stehensmodell fiir die Unterscheidung endlicher, aber wahrer von irrigen Sitzen nicht
von der Mathematik beziehen. Aber dieses bedauerliche Ungeniigen theologischer
Gnoseologie und Hermeneutik innerhalb der katholischen Schultheologie gibt kein
Recht zu sagen, es gibe auf dem Gebiet des Glaubens und der Theologie in keinem
Fall wahre Sitze, die, weil inadiquat und in mannigfaltiger Weise gefahrdet, nicht
auch immer irrig seien oder wenigstens von solchen nicht geniigend sicher unterschie-
den werden konnten, so daf auch eine von Gott autorisierte Instanz von vornherein
nicht denkbar sei, die solche, von Irrtum bewahrte Sitze aussagen kann. (Es ist dabei
hier an diesem Punkt noch unerheblich und eigentlich auch fiir die Grundthese Kiings
belanglos, welches konkret diese Instanz wiire, ob die Kirche im ganzen, welche Kirche
konkret oder ob eine institutionell greifbarere Grofe innerhalb der Kirche. Es ist hier
auch nicht darzulegen, welche innere Einheit eine formale Lehrinstanz mit der von
ihr vertretenen Sache selbst haben muf}, wie im letzten m.a.W. die Autoritit des papst-
lichen und bischoflichen Lehramts in der Sache an sich und vor dem Gewissen des
Glaubenden immer von der Autoritit Jesu Christi und seines Geistes, die sich letzt-
lich, wenn auch durch menschliche Wirklichkeit hindurch, allein vertreten und be-
zeugen, abhingig bleibt, also auch fiir ein katholisches Glaubensgewissen sekundér
ist.)

Die Notwendigkeit absolut bejahbarer Sitze

Um an diesem Punkt weiterzukommen, mufl man etwas weiter ausholen und fol-
gendes bedenken. Der Mensch lebt in der Wahrheit nur durch wahre Sitze, obwohl
das In-der-Wahrheit-Sein (aus Griinden, die hier nicht weiter entfaltet werden miis-
sen, da wir darin mit Kiing ja iibereinstimmen) und das Haben von wahren Sitzen
nicht identisch sind und grundsitzlich auch derjenige in der Wahrheit sein kann, der
viele irrige Sitze bejaht und deren Widerspruch zu jener letzten freien Grundent-
scheidung und Grundbefindlichkeit, in der man in der Wahrheit ist, nicht bemerkt.
Aber in irgendwelchen wahren Sitzen (von natiirlich noch einmal sehr verschiedener
Reflexheit) driickt sich doch eine solche letzte Grundentscheidung, die den Menschen
(durch die Gnade Gottes) in die Wahrheit setzt, immer und notwendig aus. Einfach
deshalb, weil der Mensch ohne irgendein Stiick Reflexion, ohne ein Stiick gegenstind-
lichen und somit auch satzhaft sich vollziehenden Bewuftseins nicht existiert, jeden-

370



Kritik an Hans Kiing

falls dann nicht existiert, wenn diese freie Grundentscheidung irgendwie gegeben ist.
Mit dieser These, dafl sich die in die Wahrheit setzende Grundentscheidung auch
irgendwie in Sitzen objektiviert, ist natiirlich nicht gesagt, eine reflexe Unterschei-
dung zwischen solchen diese Grundentscheidung objektivierenden Sitzen (die als
solche das Sein in der Wahrheit aussagende Sitze eindeutig wahr sind) und anderen,
die dieses Verhdltnis zur Grundentscheidung nicht haben und irrig sein konnen,
miisse immer und iiberall und in jedem Bewufitsein gegeben sein. Das Gegenteil ist
richtig: Man weif} gar nicht reflex und kann auch gar nicht immer wissen, welches
genauere Verhiltnis obwaltet zwischen Sitzen, die im Bewuftsein stehen und — mit
Recht oder Unrecht — fiir richtig gehalten werden, und jener Grundentscheidung, die
man als absolut wahre vollzieht. Aber dennoch gibt es verbal formulierte Sitze, die
als eindeutiger Ausdruck gewisser Grundentscheidungen (oder der einen Grundent-
scheidung des Daseins, darauf kommt es jetzt nicht an) erfahren und mit jenem abso-
luten Engagement (und damit als indiskutabel waht) vollzogen werden, wie dies in
dieser Grundentscheidung selbst geschieht.

Ich weiff z. B. nicht so genau, ob meine Ansichten hinsichtlich der richtigen Losung
des Rassenproblems richtig sind oder trotz guten Willens irrig. Aber der Satz: Jeder
einzelne Mensch ist in seiner Wiirde zu respektieren und als der Nichste zu lieben,
ist ein Satz; er ist von der (hoffentlich gegebenen) Grundentscheidung zu solchem Re-
spekt und solcher Liebe selbst verschieden und er ist ein Satz, den ich gewiff nicht
mit kartesianischer Begriffsklarheit in seinem Sinn aussagen und von allen Mifver-
stindnissen abgrenzen kann, so dafl er in meinem oder in einem anderen Bewufltsein
vor Mifideutungen véllig sicher wiire und nicht gleichzeitig mit Meinungen iiber die
Losung des Rassenproblems koexistent sein konnte, die mit dieser Grundentscheidung
und diesem Grundsatz an sich inkompatibel sind. Uber diesen Grundsatz lasse ich mich
gerne mit Philosophen und anderen Leuten auf die hirtesten Diskussionen ein, ob er
nicht doch vielleicht eine licherliche Ideologie sei, mit der die Brutalitit des wirklichen
Kampfes ums Dasein und ein sich selbst verleugnender Egoismus im Grund meines
eigenen Herzens kaschiert werden. Aber dennoch erkenne ich die Pflicht und die Berech-
tigung eines absoluten Assenses zu diesem Satz, und ich setze ihn von der Absolutheit
der praktischen Vernunft her als selber infallibel wahr. Ich kann das, wie gesagt, auch
wenn ich im Verstindnis dieses Satzes — geschichtlich — immer unterwegs bin und nie-
mals in meinem Bewufitsein die Unterscheidung zwischen solchen absolut gesetzten
Sdtzen und den andern, die ich zwar auch fiir richtig halte, ja vielleicht als notwendige
Konsequenz aus diesen Grundsitzen betrachte, die ich aber dennoch gar nicht mit dem-
selben absoluten Engagement vollziehe und die sogar vielleicht irrig sind, addquat
durchfiihren kann. Ich muf nach diesem Grundsatz handeln, auch wenn ich durch die
Absolutsetzung von solchen Sitzen nicht aus meiner und ihrer Geschichtlichkeit heraus-
genommen werde und sie immer mit jenem innersten Zittern und Zagen zu voll-
ziehen sind, das die Existenz des Menschen durchwaltet und ja gerade erst zu seinem
eigentlichen Wesen kommt, wenn mit ihm eine absolute Entscheidung gefillt wird,

371



Karl Rahner S]

eine Entscheidung, die die Entscheidung der Liebe #nd der Wahrheit in gleicher Weise
ist.

Solche Sitze gibt es. Ich hoffe, daf Kiing das nicht bestreitet. Wiirde er es tun,
kénnte man sich mit ithm wie mit einem skeptischen Philosophen unterhalten. Ich
wiirde ihn fragen, was denn sein In-der-Wahrheit-Sein, das er der Kirche zuerkennt,
und das dann — gerade bei seinem Kirchenbegriff — im einzelnen gegeben sein muf},
noch bedeuten soll. Ich hoffe, dafl es solche mit einem absoluten Engagement der Exi-
stenz von ihrer Grundentscheidung her gesetzte und so als infallibel oder indefektibel
bejahte Sdtze auch nach Kiing gibt. Ich konnte mir eine Bestreitung einer solchen
Setzung von Sitzen als infallibel wahre nur denken, wenn man die theoretische Ver-
nunft mit ihrer immer gegebenen Moglichkeit der Bezweiflung absolut emanzipiert
denkt von praktischer Vernunft und Freiheit, die sich auf jeden Fall engagiert und
engagieren mufl (selbst wenn sie sich fiir neutral erkliren will). Aber eine solche
Schizophrenie wiirde den Menschen zerstSren, sie bedeutete einen transzendentalen
Widerspruch zwischen implizit durch die Tat Gesetztem und dem reflex verbal Be-
haupteten, und sie wire heute im Zeichen der Eigenstindigkeit der praktischen Ver-
nunft und ihrer Freiheit gegeniiber allem bloff theoretisch Ausgesagten unmodern.

Wenn es also im menschlichen Dasein absolut gesetzte Sitze als Objektivationen
einer Grundentscheidung, in der Wahrheit und Freiheit noch eine urspriingliche Ein-
heit bilden, unvermeidlich gibt, warum sollte es solche Sitze dann nicht auch im Be-
reich der Kirche geben konnen? Es mufl sie in der Kirche geben, wenn anders der
Glaube Ausdruck der letzten heilschaffenden Grundentscheidung des Menschen ist.
Wenn Kiing der Kirche ein Bleiben in der Wahrheit zugesteht, dann mufl es im Be-
reich des kirchlich-christlichen Bewufitscins diese Sitze geben, selbst wenn Kiing (wie
es scheint) das In-der-Wahrheit-Bleiben als sehr intermittierend und aktualistisch
auffaflt und eher als ein Immer-wieder-in-die-Wahrheit-Christi-Kommen interpre-
tiert. Denn selbst in diesem Fall hitten die Menschen, die so wirklich in der Wahr-
heit Christi stehen, die Objektivationen ihres Bleibens in der Wahrheit, also ihre
cigentlichen Glaubenssitze, als infallibel gesetzt; denn sie wiirden sie eindeutig als
Objektivationen ihres christlichen Glaubens erkennen und somit eben an der Abso-
lutheit ihrer Grundentscheidung partizipieren lassen, zumal diese als bewufite gar
nicht ohne solche satzhaften Objektivationen bestehen kann, auch wenn beides nicht
dasselbe ist und der Umfang und die Deutlichkeit solcher satzhaften Objektivationen
sehr verschieden ausfallen mag.

Die Notwendigkeit eines grofleren Gesamtzusammenhangs
Es ist mir eigentlich unverstindlich, warum Kiing einen Zusammenhang zwischen
diesem christlichen Bleiben in der Wahrheit, das ja fiir ihn selbst auch indefektibel

ist, und wenigstens gewissen Sdtzen, die dieses Bleiben in der Wahrheit objektiv be-

372



Kritik an Hans Kiing

haupten, im Grund zerreifit, da doch auch bei ihm Uberlegungen auftauchen, die,
konsequent zu Ende gedacht, diese Trennung (hie indefektibles Bleiben in der Wahr-
heit, da cinfach und immer grundsitzlich defektible Sitze) wieder aufheben miifiten?.
Wenn es fiir die Kirche ein indefektibles Bleiben in der Wahrheit gibt, dann gibt es
auch solche Sitze, die ,an sich® indefektibel sind und als solche vollzogen werden.
Wenn die Kirche ndmlich als greifbare Gréfie und nicht blof} in einem formalen Postu-
lat schlechthin ungreifbarer Indefektibilitit in der Wahrheit bleiben soll (und das
behauptet Kiing doch selbst), dann wiirde die Kirche als greifbare Grofle auch nicht
in der Wahrheit bleiben, wenn diese Sitze als die konkrete Gestalt ihres Bleibens
in der Wahrheit absolut vollzogen wiirden und dennoch irrig wiren. An diesem Punkt
will Kiing sich absetzen von der protestantischen These einer grundsitzlichen Defekti-
bilitit jedes auch noch so absolut vollzogenen Glaubenssatzes und der Indefektibilitit
der einen Kirche (die als solche indefektible dann nur noch eine ,unsichtbare® wire,
eine Synagoge, wie sie auch vor Christus und vor der absoluten und doch geschicht-
lichen Selbstzusage Gottes in Christus bestanden hat), in Wirklichkeit aber wieder-
holt er nur diese These.

Kiing hitte recht, wenn er betonen wiirde, was die Schultheologie oft tibersieht,
daf die Indefektibilitit der Sdtze der kirchlichen Glaubenslehre eine Partizipation
und Ableitung (allerdings nach Christus notwendiger Art) der gnadenhaften Indefek-
tibilitit des Glaubens als Grundentscheidung der Menschen in der Kirche ist. Kiing
hitte recht, wenn er von der katholischen Schultheologie eine bessere und genauere
Theorie des Irrtums verlangte, eine Theorie, die sowohl der unvermeidlichen Nihe wie
des grofien Abstands theologischer Sitze vom Irrtum gerecht wiirde, eine Theorie,
die vermutlich auch den Umstand einkalkulieren miifite, daf jede kirchenlehramtliche
Erklirung immer und notwendig auch das Moment einer Sprachregelung fiir die
kirchliche Gemeinschaft impliziert, so dafl von daher noch einmal eine der kirchlichen
Lehre verbal entgegengesetzte Lehre nur mit hochster Vorsicht qualifiziert werden
muB.,r"Kiing hiitte uns einen groflen Dienst erwiesen, wenn er eine genauere Theorie
der Geschichtlichkeit von Sitzen iiberhaupt entwickelt hitte, in der deutlich wird,
daf jeder menschliche Satz wegen der Einheit und der noch andauernden Geschichte
des menschlichen Bewufitseins grundsitzlich und notwendig nach vorne offen bleibt
fiir eine weitere Interpretation, so dafl die Geschichte der Interpretation auch des
sinfallibelsten® Satzes immer noch andauert und eine Neuinterpretation nicht des-
wegen (wie es Kiing zugunsten seiner These geneigt ist) schon als schlaue Uminter-

9 So gibt er z. B. zu, dafl der Glaube auf polemische Abgrenzungen gegeniiber dem Unchristlichen und
damit auf ,defensiv-definierende Sitze angewiesen ist® (118), obwohl er einige Seiten weiter behauptet,
gerade diese Sitze wiirden besonders leicht Irrtiimern erliegen (138/142). Er verlangt eine Definition
als ,Maflnahme auf Zeit“ (120) und vergifit im selben Augenblick, dafl ,Wahrheit® bleibend giiltig ist
und nur entsprechend dieser Giiltigkeit Zustimmung verlangen darf. Sie kann von vornherein gar nicht
pauf Zeit® gemeint sein. Das sehr abgewogen angelegte und philosophisch duflerst differenziert argumen-
tierende Sammelwerk von Castelli (L’Infaillibilité, Rom 1970), auf das er sich S. 163 etwas vorschnell
beruft, bestitigt jedenfalls seine Analysen nirgends.

373



Karl Rabner S]

pretation verdachtigt werden kann, weil eine letzte Identitdt der alten Sidtze und
ithrer immer neu notwendigen Interpretation bei allem Bemiihen um die Erfassung
der historischen und ideellen Kontinuitit zwischen den alten und den neuen Sitzen
selber wieder nur in dem vertrauenden Glauben an die Bleibendheit der Kirche in
der Wahrheit zu erfassen ist.

Kiing hitte einen theologisch tieferen und radikaleren Begriff von Wahrheit ent-
wickeln konnen, um wirklich auszusagen, was in der Theologie ,Irrtum® eigentlich
bedeutet. Er hiitte dies bei seinem Unternehmen tun miissen, auch wenn dafiir in der
traditionellen Schultheologie (von einigen Groflen wie Augustinus, Thomas usw.
abgesehen) wenig Vorarbeit geleistet ist.

Kiing hitte (so will mir wenigstens scheinen) dabei ruhig von der Unterscheidung
zwischen einem grundlegenden Bleiben in der Wahrheit und den Satzwahrheiten
ausgehen konnen. Er hitte die Wahrheit theologischer Sdtze dann durchaus als auch
objektiv gegliickten Vollzug des urspriinglichen Seins in der Wahrheit ,definieren®
konnen. Er wire dann einerseits gar nicht unvermeidlich mit dem traditionellen Ver-
stindnis von Satzwahrheit als ,adaequatio intellectus ad rem® in Konflikt gekom-
men; denn die eigentliche ,res* der theologischen Aussagen ist letztlich die Selbst-
mitteilung Gottes in der Gnade an den Menschen, die einerseits in Jesus Christus zu
ihrer geschichtlichen Erscheinung kommt und anderseits in der radikalen Annahme
des menschlichen Daseins (Glaube, Hoffnung, Liebe genannt) angenommen wird.
Anderseits hitte Kiing mit einem solchen Begriff der Satzwahrheit aber verstindlich
machen konnen, daff der Vollzug dieser Satzwahrheiten jene urspriinglichere Wahr-
heit selbst vollzieht, die die Sache des Christentums und ihre urspriingliche Wahrheit
in einem ist, weil die Satzwahrheit eben nicht blof} eine nachtrigliche Abbildung der
urspriinglichen Wahrheit und Wirklichkeit ist, die fiir diese ,wirkliche* Wahrheit
selbst unerheblich und Huflerlich bleibt, auch wenn beides nicht identisch ist. Von
einem solchen Wahrheitsbegriff aus in der Gezweitheit und Einheit der urspriing-
lichen Wirklichkeits-Wahrheit und der Satz-Wahrheiten wire dann aber auch deut-
lich geworden, dafl es, wenn es wirklich ein Bleiben in der Wahrheit gibt und diese
letzte Wahrheit wirklich bleibend ist, auch bleibende Satzwahrheiten gibt, die der
wesensnotwendige Vollzug der urspriinglichen ,wirklichen® Wahrheit sind und somir,
wenn auch herkiinftig, die Indefektibilitit der urspriinglichen Wahrheit an sich tra-
gen. Von da aus hitte Kiing nicht leugnen diirfen, daf} es solche indefektiblen Satz-
wahrheiten gibt und sie auch als solche erkannt werden kénnen und miissen, weil
das, was sie objektivieren, eben nicht eine Sache, sondern letztlich das geistige Subjekt
selber ist, das sich in seiner Bleibendheit letztlich nur ,wahrhaftig® vollziehen kann,
wenn es auch die Objektivation dieser urspriinglichen Wahrheit selbst ergreift.

Kiing hitte dann allerdings auch etwas fiir seine eigene Fragestellung getan. Er
hitte fragen konnen, ob, in welchem Sinn, in welchem Grad, unter welchen Bedin-
gungen und mit welchen Vorbehalten (wenn man will) auch jene kirchenamtlichen
Sitze, die als infallible Dogmen vorgetragen werden und doch sehr weit von der

374



Kritik an Hans Kiing

Mitte der urspriinglichen Wahrheit-Wirklichkeit abzuliegen scheinen, jenen Bezug
zur urspriinglich wahren Wirklichkeit haben, die Voraussetzung und Grund ihrer
,Infallibilitit® ist, Denn hier gibt es zweifellos Probleme bei ,Dogmen®, die nicht
eigentlich zur Substanz des Christentums gehéren, Probleme, die nicht einfach schon
durch die Berufung auf die formale Autoritit des Lehramts allein geldst werden
konnen. Hier wire eine geduldige und genaue theologische Reflexion auf ,Rand-
dogmen® notwendig, die man nicht einfach leugnen kann, wenn es eine »Hierarchie®
der Wahrheiten gibt, und die nicht alle die gleiche Nihe zu dem ,Fundament des
christlichen Glaubens“ haben. Wenn man jedoch solche ,Randdogmen® (soweit sie
wirklich als ,infallibel* nach den formalen Prinzipien der kirchenamtlichen Lehre
zu gelten haben) mit dieser letzten Substanz des christlichen Glaubens richtig in Be-
ziehung setzt und von daber genauer interpretiert, ergibt sich fiir sie doch wohl immer
ein Sinn, der es einem echten Glauben nicht verwehrt, sie fiir infallibel zu halten.

Freilich ergibe sich aus solchen Uberlegungen fiir die Zukunft auch fiir das kirch-
liche Lehramt die Pflicht, zu priifen, ob ein Satz, dessen Definition gefordert wird,
wirklich so fiir den normalen Gliubigen in einem greifbaren Zusammenhang mit der
Substanz des Glaubens steht, dafl dieser von seiner letzten christlichen Grundent-
scheidung her diesen Satz echt bejahen kann. Das kann man fordern, weil Definitio-
nen nicht zur Ubung des Gehorsams gegeniiber der formalen Lehrautoritit allein
vollzogen werden diirfen.

Noch ein Desiderat sei hinzugefiigt, vielleicht weniger an die Adresse Kiings als
an die der Theologie iiberhaupt. Die Theologie miifite viel mehr, als sie es tut, {iber
die Tatsache nachdenken, daf es in der Kirche und in ihrer Theologie sehr viel Irrtum
gegeben hat und gewif auch heute noch gibt. Man darf diese Tatsache nicht verharm-
losen. Dieser Irrtum ist nicht immer sehr harmlos, er bezicht sich nicht blof auf
nebensichliche Fragen, die unter Theologen strittig sind, er greift vielmehr sehr oft
und vielfiltig und fast unausrottbar in das konkrete Leben der Christen ein. Dieser
Irrtum ist auch viel mehr, als man gewohnlich denkt, amalgamiert mit Wahrheiten
und Dogmen der Kirche, die dadurch in ihren praktischen Konsequenzen selbst be-
droht und geschidigt werden. Uber all das miifite auch in der Theologie und nicht
nur in einer ehrlichen Kirchengeschichtsschreibung nachgedacht werden. Vielleicht
kann Kiings Buch dazu doch auch ein Anstof} sein.

Durch die Kritik an Kiings Grundthese soll damit nicht gesagt sein, daf all die
theologischen Fragen und Schwierigkeiten, von denen her er seine Grundthese ent-
wickelt, schon einfach hinreichend beantwortet seien. Aber auch so kann man eine
Grundrichtung fiir die Losung aller dieser Probleme sehen. Sie ist allerdings nicht
schon dadurch gegeben, daft man dem Bleiben der Kirche in der Wahrheit (der Wahr-
heit, nicht blof der Liebe!) eine Indefektibilitdt zuerkennt und sie dem Satz, der sie
objektiviert und ohne den sie gar nicht gedacht werden kann, von vornherein und
grundsitzlich abspricht. Dafiir ist einfach der Zusammenhang zwischen dem Bleiben
in der Wahrheit und den dieses Bleiben objektivierenden Sdtzen viel zu eng; denn ein

375



Karl Rahner S]

Bleiben, das von Sitzen schlechterdings unabhingig wire, gibt es nicht, bzw. wiirde
in ein ungreifbares Postulat verfliichtigt und nicht mehr ,inkarnatorisch® gedacht.

Es ist auch im Grund nicht einzusehen, was die Kiingsche Position apologetisch
niitzen sollte. Eine Glaubenszustimmung zu der von ihm festgehaltenen Indefekti-
bilitdt scheint mir nicht leichter zu sein als eine solche Zustimmung zu infalliblen
Sitzen, vorausgesetzt nur, dafl einerseits diese Indefektibilitdt als reale, geschicht-
licher Anfechtung ausgesetzte, also bestreitbare Grofle gewufit wird und dafl ander-
seits in einer anthropologisch gerechtfertigten Weise ein Verstdndnis fiir den Unter-
schied zwischen Sitzen absoluten Engagements und Sitzen der Beurteilung einer
Sache nach bestem Wissen und Gewissen deutlich gemacht wird, und man nicht in
tendenzitser Weise die Inadiquatheit auch definierter Sitze so lange urgiert, bis
sie fiir harmlosere Gemiiter wie glatte Irrtiimer erscheinen.

Ausblick und Aufgabe

Welches Verhdltnis Kiing zur Kirche und ihrem Lehramt einehmen will oder
logisch einnehmen muf}, wenn er sein Buch doch nicht blofl als Anfrage, sondern als
dezidiert verteidigte These versteht, ist hier nicht zu untersuchen. Kiing will die
Kirche, die institutionell verfafite Kirche, den Papst, die Bischofe und das Lehramt
in der Kirche (man vergleiche die von ihm inaugurierte und unterzeichnete Erklarung
der Leute von ,,Concilium® an Paul VI.) bestehen lassen und anerkennen. Er unter-
scheidet alle diese Groflen von ihren oft gegebenen konkreten Gestalten, in denen
Gesetz und Legalismus, Recht und Juridismus, Ordnung und Immobilismus, Autoritit
und Autoritarismus, Einheit und Einférmigkeit oft verwechselt werden. Natiirlich
gibt es einen legitimen Kampf gegen die falschen Ausgestaltungen jener Wirklich-
keiten, die Kiing grundsitzlich und — wie ich meine — inkonsequent zu seiner Grund-
these zugibt.

Es bleibt jedoch die Frage, die mir Kiing immer zu umgehen scheint, wer im Kon-
fliktsfall, der gar nicht immer vermeidbar ist, das letzte Wort einer mindestens zu-
nichst praktischen Entscheidung, die aber unvermeidlich ihre theoretischen Impli-
kationen hat, fillen soll, der Professor oder der Bischof. Mit jenem hoffenden Glau-
ben, den an bestimmten Stellen auch Kiing anerkennt, bin ich noch immer der Mei-
nung, dafl man innerhalb der konkreten Kirche mit ihrer nach ihrem eigenen Selbst-
verstindnis verbindlichen Lehre gegen die Depravationen in der Kirche kiimpfen
kann, Ich bin der Meinung, dafl man dies kann, ohne jenen apriorischen Vorbehalt

10 Obwohl man natiirlich fragen kann, ob die von ihm vorgeschlagene Unterscheidung von Kirchen-
leitung, die kein Lehramt wire (188), und dem Auftrag der Theologen, welche die materiale Lehre
hauptverantwortlich zu unterbreiten hitten (192), tauglich ist, da doch auch die Leitung selbst immer
in der Wahrheit stehen muf und diese Wahrheit als kirchliche Wahrheit nicht automatisch mit dem von
den Theologen Gesagten identisch ist.

376



Kritik an Hans Kiing

gegen das kirchliche Lehramt, der eigentlich in der Grundthese Kiings steckt und
dafiir sorgen soll, dal das Amt in der Kirche die Freiheit des forschenden Theologen
nicht vergewaltige. Ich bin der Meinung, daff man ohne diesen Vorbehalt in der
Kirche ein freier Theologe sein kann, der keinem nur auf Kiings Weise losbaren
Konflikt zwischen definitiver Lehre und eigenem Wahrheitsgewissen begegnet. Dieser
glaubenden Zuversicht kann man sein; sie ist nicht leichter und nicht schwerer als die
Zuversicht des Glaubens, dafl die Kirche in der Wahrheit Christi bleibt.

Kiing versteht sein Buch als eine Anfrage. Damit ist natiirlich, wenn man diese
Erkldrung ernst nimmt, eine Vorldufigkeit und eine Offenheit der Grundthese Kiings
und eine grundsitzliche Bereitwilligkeit fiir eine Verinderung seiner Position ange-
meldet, wenn in der weiteren Diskussion sich dafiir eine Berechtigung ergibt. Ich
konnte mir denken, daf bei einer genaueren Bestimmung des Begriffs Irrtum und
bei einer deutlicheren Abgrenzung des Irrtums gegen Inadiquatheit, Miflverstind-
lichkeit, Gefahr des Irrtums usw. es méglich wire, dafl Kiing mindestens fiir gewisse
Sdtze zugibt, dafi sie indefektibel wahr sind und als solche amtlich verkiindet wer-
den konnen. Dann wire in einem zweiten Schritt mit ihm weiter dariiber zu reden,
ob nicht fiir solche Sitze mit einer ganz bestimmten, niher zu prizisierenden Eigen-
art die Kirche auch eine formale Indefektibilitit bei ihrer Proklamation haben muR,
wenn sie doch auch nach Kiing in der Wahrheit bleibt durch die Macht des ihr ver-
heiffenen Geistes. Wiirde diese zweite Frage von Kiing positiv beantwortet, wire
tiber die dritte Frage zu sprechen, ob alle Sitze, die die Kirche unter Inanspruch-
nahme der genannten formalen Autoritit als indefektibel erklirt, wirklich sinnvoll
unter diese Gruppe von Sitzen gezihlt werden kdnnen. Im Ernst scheint mir eigent-
lich vor allem iiber diese letzte Frage gesprochen werden zu miissen. Freilich miindet
vermutlich gerade sie in die Forderung nach einer genaueren und fiir uns heute assi-
milierbaren Interpretation mancher Dogmen, also in das Geschift der Theologie
tiberhaupt.

27 Stimmen 186, 12 377



