Bettina Baumer

Meditationspraxis im heutigen Indien

Wenn derjenige, der nach dem Wesen
der Versenkung (samadhbi) fragt und nach
der Methode, sie zu erlangen, verschwin-
det, wird das Ergebnis die Versenkung
(samadhi) sein.

Sri Ramana Maharshi

Wollte man erschopfend oder zumindest ausfithrlich dariiber schreiben, was es heute
in Indien an Formen religitsen Lebens, an lebendigen Traditionen der Anbetung,
Meditation, Kontemplation, oder wie immer man es nennen mag, gibt, so wiirde eine
Geschichte des Hinduismus, des Buddhismus und Jainismus, nicht zu vergessen auch
des Islam und Sufismus, nicht ausreichen. Nicht nur sind fast alle Traditionen, die auf
dem religi6s so fruchtbaren indischen Boden gewachsen sind, noch lebendig, sondern
wie es einer lebendigen Tradition entspricht, sie wandeln sich auch noch!. Es besteht
nicht nur eine Vielfalt der Religionen und religiosen Systeme und Gemeinschaften,
sondern auch der Praktiken, Methoden, der Ashrams (Kldster), der Meister (Gurus)
und deren Nachfolger usw., so daf es schwer, wenn nicht fast unmoglich ist, von
»Indien® zu sprechen, ohne grob zu verallgemeinern®. Es geht hier aber sicher nicht
darum, einem Anspruch auf Vollstindigkeit zu geniigen, sondern nur, einige Einblicke
zu vermitteln, Beispiele sprechen zu lassen, falsche Vorstellungen zu beseitigen, nicht
so sehr zu deuten und zu urteilen, als hinzuhorchen und vor dem zuriidkzutreten,
was sich als Wirklichkeit und Erfahrung zeigt.

Haufig begegnen einem Fragen wie die folgende: ,Wie viele (in Indien) glauben
denn noch an ein Leben der Kontemplation, wie viele praktizieren es noch?®
Eine solche Frage enthdlt von vornherein zwei falsche Ansitze — abgesehen davon,
dafl sie oft wie eine Entschuldigung dafiir klingt, dafl wir ,es* ja nicht mehr kénnen —,
und zwar die Worte: wie viele und noch. Es gibt keine Statistik der inneren Wirklich-
keiten, vor allem nicht, wo diese zwar gelebt werden, aber nicht selbst-bewuft sind,

1 Wie einer der besten Kenner der indischen Geschichte (A. L. Basham) feststellte, ist der Hinduismus
(Buddhismus und Jainismus miissen wir hier ausklammern) eine der dynamischsten Religionen der Erde,
die mehr als andere immer wieder fihig ist, Neues zu integrieren, sich anzuverwandeln und sich neuen
Situationen anzupassen, ohne dabei an Substanz zu verlieren.

2 Ich bitte daher die Kenner der Situation und vor allem meine indischen Freunde und Lehrer um
Verzeihung fiir Verkiirzungen und einseitige Darstellungen, die unvermeidlich sind. Wie die Upanisad
sagt, wird ,Das“ weder von der Rede noch vom Denken erreicht. . .

98




Meditationspraxis im heutigen Indien

sich nicht reflektiv ausdriicken kinnen — weshalb so viele unserer abendlindischen
Fragen entweder keine oder eine falsche Antwort bekommen. Die ganze Frage klingt
fiir einen Inder einfach absurd, weil er nicht einsicht, was die Faktoren Quantitit
und Zeit, bzw. Geschichte, mit Meditation, bzw. mit der letzten spirituellen Erfahrung
zu tun haben sollen. Ahnlich falsch ist es, eine abendlindische Sikularisierungstheorie
einfach iibertragen zu wollen. Ein indischer Swami und Eremit antwortete einmal
cinem Furopider auf dieselbe Frage: ,Und wenn es nur mehr einer in ganz Indien
wire, der diese absolute Erfahrung lebt, was wiirde das an der Wirklichkeit indern?
Und es handelt sich bei dieser Antwort um mehr als nur um ein a-historisches Ver-
stindnis der Realitit (wie schnell sind wir doch immer bereit, zu klassifizieren!). Das
schliefit nicht aus, dafl es auf einer anderen Ebene auch fiir den Hinduismus immense
Probleme gibt — doch betrifft das nicht unmittelbar unser Thema.

Was ist eigentlich gemeint, wenn man im indischen Zusammenhang von ,Medita-
tionspraxis® spricht? Unsere Terminologie ist in der Hinsicht sehr arm, um die Nuan-
cen der unzdhligen Sanskrit-Begriffe zum Ausdruck bringen zu konnen, die sich auf
verschiedene Stufen und Weisen der Meditation beziehen3. Ohne in die Subtilitdten:
einzudringen, kann man als das allgemeine Wort fiir Meditation dhyana nennen, was
auch in den neuindischen Sprachen viel verwendet wird. Meist bezieht sich dhyana
auf den Weg der Erkenntnis (jfiana-marga); wir wollen aber die anderen beiden tra-
ditionellen Heilswege des Hinduismus, karma (das geheiligte Tun, urspriinglich das
Opfer) und bhakti (die liebende Hingabe an den Herrn), nicht ausschlieflen, wenn
wir von Meditation sprechen. ,Meditation® nur auf die erkennende Dimension des
Menschen zu beschrinken (so umfassend die erldsende Erkenntnis, jfiana, ist), wire
einseitig und wiirde die Masse derer ausschliefen, denen die Philosophie des Vedanta
(um nur eine zu nennen) zu kompliziert ist, die aber wirklich meditieren, sei es in ihrer
Arbeit oder in der Anbetung. Gleichzeitig (dariiber spiter) gibt es auch ein allgemeines
Bewufltsein von Stufen der Meditation oder Erfahrung, so daf sich ein bhakta (ein
an einen personlichen Gott Glaubender) durchaus bewuflt sein kann, dafl seine Erfah-
rung einer Dualitdt zwischen Anbeter und Angebetetem noch nicht die letzte Stufe
der Meditation erreicht hat.

Ganz allgemein 1488t sich vielleicht sagen, daff im indischen Verstindnis ,Medita-
tion® nicht darin besteht, seinen Glauben sozusagen zu objektivieren, sich etwas vor-
zustellen oder siber etwas (mit dem Geist) zu meditieren. Es geht vielmehr darum,
zu werden (ohne Objekt!), oder besser noch: zu sein. Die berithmte upanisadische
Formel, die am Ende so vieler Meditationen steht: ,, Wer dieses weif’, der wird, bzw.
ist es“ (ya evam veda sa eva bhavati), ist noch heute Mafistab fiir spirituelle Erfah-
rung. Die realisierte Wirklichkeit (wenn die Tautologie verstindlich ist) ist Mafl des

3 Um nur einige zu nennen: Yoga, dharana (Konzentration), bhavana (,Werden®), samadhi (Ver-
senkung), samapatti (Absorption), manana (Erwigung), smarana (Gedenken), iévara-pranidhana (Be-
trachtung des Herrn), abhyasa (Ubung), mauna (Schweigen) u. a.

99



Bettina Biumer

Wissens, nicht umgekehrt (vgl. der Bhasya zu Yoga Siitra I, 43). Wie oft erlebt man,
dafl sich berihmte Universititsprofessoren, Politiker usw. vor einem vollig ungebil-
deten, vielleicht duferlich oder durch die Umgebung manchmal sogar abstoflend er-
scheinenden Heiligen auf den Boden werfen, um seine Fiifle zu beriihren. Ein solcher
Akt legt nur fiir den Vorrang des Seins (anders ausgedriickt: der Heiligkeit) vor
dem Wissen oder Tun Zeugnis ab.

Die Grofle Indiens liegt vielleicht gerade darin, daf} es ein Leben der Kontemplation
nie als einen Luxus weniger Auserwihlter betrachtet hat. Im Grund hat jeder in
seinem Stand, Beruf, Umgebung usw. die Méglichkeit und sogar die innere Verpflich-
tung, eine Zeit der Stille und der Anbetung einzuhalten, sei es allein oder mit der
Familie. Eine gewdhnliche Familienmutter, ein berufstitiger Biiroleiter, eine viel-
beschaftigte Arztin, um nur einige mir bekannte Beispiele zu nennen, finden Zeit, tig-
lich zwei bis fiinf Stunden Stille zu halten. Dazu braucht man keinen Tempel, und
nicht einmal einen Ashram (Kloster), sondern nur eine Ecke im Haus oder sogar in
dem Zimmer, in dem die ganze Familie wohnt. Tage des Schweigens, Zeiten des
Fastens und der Enthaltsamkeit, Pilgerschaften und viele andere ,Geliibde® (vrata)
gehdren genauso zum Leben eines modernen, in einem anspruchsvollen Beruf stehen-
den Hindu.

»Meditation® als Lebenshaltung

Sowohl auf der niedrigsten wie auf der hochsten Stufe menschlichen Bewuftseins
ist ,Meditation® keine spezifische Beschiftigung, die man zwischen fiinf und sechs
Ubr morgens ausiibt oder nur an gewissen Tagen, sondern eine Haltung, die das
ganze Leben trigt. Es gibt eine Atmosphire, an der man teilnimmt, oder die man
selbst durch langjihrige Ubung schafft: eine Atmosphire des Friedens, der Gelassen-
heit, der Loslosung. Der einfache Mann nimmt daran teil, ohne viel zu reflektieren —
und er ist daher auch fihig, die Zwischenrdume des Lebens (die wir gewohnt sind,
mit Lirm, Bildern und Aktivitit auszufiillen) leer zu lassen, sich der Stille auszuset-
zen, weil er ja eins mit ihr ist.

Das, was wir ,, Atmosphire“ nennen, mangels einer besseren Beschreibung, ist meist
auch stirker als alles Rationale — und sie iibt eine unsigliche Anziehungskraft auf die
indische Seele aus. Der ,Beweis“ der Heiligkeit eines Menschen, eines Ortes usw. liegt
ja auch vor allem in seiner Ausstrahlung, nicht in dem, was man dariiber sagt. Eigen-
artig ist die wiederholte Erfahrung, dafl junge Studenten, die einem explizit leugnen
wiirden, daf} sie glauben, beten usw., in die ,, Atmosphire® eines bestimmten Tempels,
eines bestimmten Heiligen versetzt, nicht widerstehen kénnen: sie nehmen spontan
die Haltung der Anbetung, der Meditation, ja sogar der volligen Versenkung an. Das,
was sie rational und ganz oberflichlich verleugnen, weil sie nicht wissen, wo sie es
in ihrem ,modernen®, anerzogenen Bewufltsein unterbringen kénnen, ist existentiell
ganz und gar da.

100




Meditationspraxis im heutigen Indien

Auf der hchsten Ebene — im Leben der wahren Kontemplativen — ist es wiederum
klar, daff ,Meditation® nicht mehr eine Ubung (abhyasa) ist, sondern ein Zustand
(letztlich: sumadhi), in dem die vollige Freiheit erreicht ist, so dafl es keinen Unter-
schied mehr zwischen Innen und Auflen, Reden und Schweigen, Menge und Einsam-
keit usw. gibt. Dies ist das eigentliche Ziel — und keiner, der irgendwie einen geistlichen
Weg geht, wird sich zufriedengeben mit wenigen Momenten oder gar Stunden der
Meditation, wenn diese nicht allméhlich sein ganzes Leben und Tun durchdringen, zu
einer Haltung, einem Zustand (sthiti) werden.

Meditation als ausschliefilicher Weg

Das klassische, heute noch fortlebende Ideal eines Hindu-Lebens enthidlt als dritte
und vierte Stufe (nach den Stinden des Schiilers und des Haushilters) das Dasein als
Waldeinsiedler (vanaprasthd) und als Wanderasket (samnyasin). Denn wer seine auf-
bauende Aufgabe in der Welt erfiillt hat (pravrtti), der ist frei, sich nun ausschliefilich
seiner endgiiltigen Bestimmung zu widmen und durch Askese und Meditation abzu-
bauen (nivrtti), was er an Siinden und Aktionsmechanismus (karma) auf sich geladen
hat. Sein Leben ist nun ausschlieflich auf die spirituellen Wirklichkeiten gerichtet.
Manche aber fithlen sich schon frither dazu berufen, ein Leben der Einsamkeit und
Kontemplation zu fithren — Frauen oder Manner, verheiratet oder unverheiratet —,
und die Gesellschaft mufl diese auflergewohnlichen Berufungen anerkennen (man
denke an Sri Ramana Maharshi), denn man weifl, daff der, an den der Ruf des
Absoluten ergangen ist, nicht mehr zuriick kann.

Wenn auch nicht viele den Weg der ausschlieflichen Kontemplation gehen kénnen,
so steht er doch immer vor den Augen des gliubigen Hindu als eine letzte Konsequenz
menschlichen und religidsen Lebens, und in allen inneren und dufleren Néten wird
er sich um Rat an einen wenden, der ,auf alles verzichtet® hat und daher die Ruhe
und Distanz hat, auch denen beizustehen, die sich noch mit den Realititen der Wel,
Familie, Beruf, Gesellschaft, auseinandersetzen miissen. Nicht nur die Bedeutung des
Guru, auch das gliubige Wissen um die Existenz von Kontemplativen, Yogis, Sam-
nyasis . . . , die ,das Ziel erreicht® haben, ist ein wesentlicher Faktor in jedem Hindu-
Leben.

Methoden

Obwohl Indien seit Jahrtausenden komplizierte und subtile Methoden der Medi-
tation erprobt und auch schriftlich festgelegt hat, wird jeder wahre Guru die Frage
nach der Methode abbiegen, genauso wie er jeder rein spekulativen und theoretischen
Frage ausweichen wird (vgl. das Motto am Anfang). Das erste deshalb, weil keine
Methode eine Garantie geben, oder von der eigentlichen, nimlich der Selbst-Erkennt-

101



Bettina Biumer

nis, ablenken soll. Das zweite, weil jede intellektuelle Neugierde, und sei sie auch
spiritueller Natur, schadlich ist fiir den Weg. ,Suche nach dem Unmittelbaren und
Innerlichen, anstatt nach fernen und unbekannten Dingen zu forschen®, antwortete
der 1950 verstorbene Heilige Sri Ramana Maharshi einem metaphysischen Frager,
und von demselben nach einer bestimmten Methode befragt, sagte er nur, dafl jeder
einzelne entsprechend seinen geistigen Voraussetzungen eine eigene Methode finden
miisse — und gleichzeitig, dal Meditation von keiner Methode, weder von Korper-
haltungen (@sanas), Atemiibungen (pranayama), Zeiteinteilung usw. abhingig sei.
Ganz ihnlich antwortete er auf die Frage, ob (duflere) Einsamkeit fiir die Meditation
notwendig sei: ,Einsamkeit ist eine Sache des Geistes. Man kann duflerlich einsam
sein, ohne daf} einen die Gedanken in Ruhe lassen. Wahre Einsamkeit ist das Still-
werden des Geistes.“ Dieses vorsichtige Umgehen mit selbst erprobten Methoden ist
verstindlich, da so viele — indische Yogis sowohl wie abendlindische Jiinger — bei den
Methoden stehenbleiben, diese iibertreiben und perfektionieren, ohne damit ans Ziel
zu kommen.

Und doch lehrt der Yoga prizise Voriibungen und Techniken der Meditation,
deren Ziel es ist, sowohl Leib wie Geist zur volligen Stille zu bringen 4.

Von den rein yogischen Methoden abgesehen, kann alles mogliche Methode der
Meditation werden. Fiir die einfachen Menschen — und nicht nur fiir sie — ist die
Wiederholung des Namens Gottes (japa, vgl. das Jesusgebet) oder gewisser. Mantras
(sakraler Formeln) ein sicheres Mittel, den Geist von anderen Gedanken zu befreien
und sich in die gottliche Gegenwart zu versetzen. Dieses Namensgebet kann, wenn
nichtelang gesungen, bis zur Ekstase fiihren; es kann aber auch zur Verinnerlichung
fithren, bis der Name nur mehr im Herzen wiederholt wird, ohne bis auf die Lippen
zu kommen. Nicht weit davon entfernt liegt die Musik als Yoga oder Methode der
Meditation (man denke an den Musiker-Heiligen Tyagaraja, und viele andere), die
von vielen nicht nur als Vorbereitung (zur Leerung des Geistes), sondern selbst als
Meditation angesehen und praktiziert wird.

Ich gehe hier absichtlich nicht auf besondere Methoden neohinduistischer Richtun-
gen ein, die immer auf die eine oder andere Weise an die Tradition ankniipfen (man
denke an Sri Aurobindo, Ramakrishna, Swami Ramdas, Ramtirth, Sivananda,
Ananda Mayi usw.), da dies eine eingehende Auseinandersetzung mit jedem einzelnen
dieser Heiligen erfordern wiirde, wofiir hier nicht der Raum ist.

Die ,Relativierung® der Methode bedeutet jedoch keinesfalls, dafl an den Aspiran-
ten (s@dbaka) nicht sehr hohe Anforderungen gestellt werden. Selbst wenn die hochste
Erfahrung ohne ,,Anstrengung® geschieht und gnadenhaft geschenkt ist, setzt sie doch
eine grofle Disziplin voraus, um Leib und Geist véllig zu ldutern. Methode darf nicht
als Technik miflverstanden werden, sondern mufl als Weg verstanden werden.

4 Da es eine solche Fiille an Literatur zu diesem Thema gibt — wenn auch nicht immer aus erster
Quelle und oft unserids —, wollen wir es hier bei einer Andeutung bewenden lassen.

102




Meditationspraxis im heutigen Indien

Der geistliche Stufenweg

,Sagen Sie mir etwas iiber Gott®, fragte jemand einen auf dem geistlichen Weg
sehr vorangeschrittenen Guru. Die Antwort lautete: ,Wie kann ich Thnen den Gipfel
des Mount Everest beschreiben, oder den Weg vom letzten Lager zum Gipfel, wenn
Sie noch im Menschengewiihl im Zentrum von Delhi sind? Ich kann Ihnen nur sagen,
nehmen Sie eine Riksha zum Bahnhof, fahren Sie bis zum Fuf} des Himalaya und be-
ginnen Sie den Aufstieg. Wenn Sie einmal am dritten oder vierten Lager angekom-
men sind, dann kann ich Thnen den weiteren Weg beschreiben. Ich kann Thnen bis
ins einzelne sagen, wo Sie hintreten miissen, um nicht tddlich abzustiirzen oder stecken-
zubleiben und zu erfrieren. Dann erst, wenn Sie so weit gekommen sind, werden Sie
etwas iiber den Mount Everest wissen.”

Es ist eine iiberlieferte und bekannte Tatsache, daff man sich auf den inneren Weg
nicht ohne einen erfahrenen Fithrer wagen kann. Der Unerfahrene kann nicht die
Stufen des Wegs unterscheiden, und er ist in der Gefahr, sie falsch zu interpretieren.
Ohne die geistige Unterscheidung (viveka, vgl. dieselbe Bedeutung der diakrisis bei
den christlichen Vitern) fithrt auch ein mit gutem Willen begonnener Weg in die
Irre. Erstaunlicherweise hat Indien dieses wiveka nicht nur in wenigen groflen Kon-
templativen, sondern auch kulturell und sogar im einfachen Volk bewahrt. Man
bekommt einen gewissen Mafistab mit, um geistliche Wirklichkeit von deren Gegen-
teil und von deren unechter Nachahmung zu unterscheiden (womit nicht gesagt sein
soll, daR nicht auch, und vielleicht gerade, in Indien die ,falschen Propheten® immer
Anhinger finden). Dieses einfache und sichere Urteil beschimt uns Abendlinder oft,
die wir, kulturell gesprochen, so sehr instinktlos geworden sind in bezug auf geistliche
Wirklichkeit, so sehr verdorben durch die Intellektualisierung und Technisierung, dafl
wir auch keine Stufen des inneren Wegs mehr anerkennen konnen oder wollen (weil
etwas, sei es materieller oder geistiger Natur, was man sich nicht sofort aneignen
und erreichen kann, uninteressant wird. Die Amerikaner haben in diesem Zusammen-
hang den schonen Ausdruck ,instant samadhi® geprigt...).

Zu erkennen, dafl ein momentaner oder sogar andauernder Zustand des inneren
Friedens und der Freude noch nicht unbedingt samadhi ist, dafl gewisse auflergewdhn-
liche Erlebnisse und Zustinde nicht immer mystisch sind, sondern auch ganz einfache
psychische Ursachen haben konnen, setzt ein tiefes Wissen um die Stufen der Medi-
tation voraus. Sehr klar wird vor allem unterschieden zwischen dem Bereich des Psy-
chischen und dem eigentlich Geistigen. Erst wenn das individuelle Ich véllig ver-
schwunden ist (und darum geht es ja letztlich, wie auch immer man sich dann das Ziel
vorstellt), tritt man aus dem Zwang des Psychischen heraus in die Freiheit eines gro-
feren BewuRtseins, wo einem all das spontan geschenkt wird, was das Ich bei aller
Bemiithung nicht erreichen kann.

Ohne weiter in die eigentliche Lehre und Erfahrung vom Stufenweg in der Medi-
tation einzudringen (wie gesagt, handelt es sich hier nur um Hinweise), sei noch etwas

103



Bettina Baunmer

angemerkt, was auch unmittelbar fiir die Frage von Bedeutung ist, wie sich das spiri-
tuelle Indien in einer technischen Welt zurechtfinden und die geistigen Werte bewah-
ren kann.

Der Stufenweg ist immer ein Weg der fortschreitenden Vereinfachung, Sublimie-
rung und Verinnerlichung — und das nicht nur individuell, sondern auch in der Ge-
schichte des Hinduismus ,kollektiv®. Seit den Upanisaden bestand in Indien die
Tendenz, die von innen her kam, sich aber auch jeweils den duferen Umstinden an-
pafite, bis aufs Auflerste zu reduzieren und zu vereinfachen, alles (Opfer, Gebet,
Schriften, religidse Briuche usw.) auf eine zentrale Erfahrung zuriickzufiihren. Diese
Tendenz, die die grofle Flexibilitit des Hinduismus ausmacht, ist bei aller Vielfalt
der Kulte, Vorschriften, religidsen Praktiken immer lebendig. Aus diesem Grund
kennt der Hinduismus auch nicht die tiefgreifenden theologischen Probleme, die im
Christentum augenblicklich so beunruhigend sind. Man kann sogar an Gott, an der
Lehre von der Wiedergeburt, an der Heiligkeit oder Ewigkeit des Veda, an der Be-
deutung des Kultes zweifeln, man kann aber nicht (und ich kenne keinen noch so
sikularisierten Hindu, der das tite) an der Erfabrung der Weisen und Heiligen (d. h.
der eigentlichen Triger der Tradition) zweifeln, noch daran, daf diese Erfahrung
unter allen denkbaren Umstinden wieder vollziehbar ist.

Der Weg zu dieser Erfahrung ist aber unermiidliche Meditation — in welcher Form
und mit welchen Methoden auch immer —, und gerade das ist es wohl, wessen unsere
gegenwiirtige chaotische und regenerationsbediirftige Welt am meisten bedarf.

104




