Oswald von Nell-Breuning S|
Krise der katholischen Soziallehre?

Alle Welt redet von einer Krise, in der die katholische Soziallehre sich befinde; einige
Leute haben ihr sogar schon etwas voreilig die Totenglocke geliutet. Hat es wirklich
Sinn, von einer ,Krise* der katholischen Soziallehre zu reden? — Vor Eintritt in die
Sachfrage selbst diirfte es sich empfehlen, zwei Vorfragen zu kliren: 1. wovon reden
wir denn uberhaupt, was meinen wir, wenn wir ,katholische Soziallehre® sagen?
2. gibt es das tiberhaupt, wo und wann begegnet uns diese ., katholische Soziallehre“? !

Was ist ,katholische Soziallehre“?

Katholische Kirche und katholischer Glaube, darunter kann man sich ohne weiteres
etwas vorstellen; aber katholische Soziallehre? Eine Soziallehre kann richtig oder
falsch sein; sie kann analytisch oder synthetisch, induktiv oder deduktiv verfahren;
sie kann sich darauf beschrinken, rein explikativ zu sein, oder den Anspruch erheben,
normativ zu sein; aber katholisch oder evangelisch, christlich oder buddhistisch und
dergleichen mehr, das sind Unterscheidungsmerkmale, die sich auf eine Soziallehre
schlechterdings nicht anwenden lassen. Genauso wie es ein Unding ist, von Rechts-
oder Links-Katholiken zu sprechen, weil die politischen Unterscheidungsmerkmale
»rechts und ,links® sich auf ,katholisch® nicht anwenden lassen — die Franzosen
sprechen eben deswegen denn auch sinngemiff von ,catholiques de droite* und
»catholiques de gauche®, Katholiken, die zur politischen Rechten oder zur politischen
Linken zihlen oder doch ihr nahestehen —, so ist auch ,katholische Soziallehre* sprach-
lich genommen ein Unbegriff; aber wiederum helfen uns die Franzosen; sie sprechen
von der ,doctrine sociale de ’Eglise, von der Soziallehre der (katholischen) Kirche,
d. i. einer Soziallehre, die von der katholischen Kirche, von ihrem Lehramt, von Papst
und Bischofen, in zweiter Linie auch von katholischen Fachgelehrten im Einklang oder
in Anlehnung an das Lehramt ihrer Kirche vorgelegt wird; das ist ein vollziehbarer
Begriff. — Auf die Begriindung, warum das kirchliche Lehramt sich als berechtigt, ja
als verpflichtet ansieht, sich zu sozialen Fragen zu duflern, von Amts wegen eine Sozial-
lehre zu verkiinden, braucht hier nicht eingegangen zu werden; in etwa wird diese
Frage an spdterer Stelle (beim Naturrecht) beriihrt werden.

1 Der Beitrag ist die leicht iiberarbeitete Wiedergabe eines Vortrags ,Zur Situation der Katholischen
Soziallehre heute® auf einer Tagung des Franz-Hitze-Hauses Miinster am 27. 11. 1971.

86



Krise der katholischen Soziallebre?

Auf den Einwand dagegen, daf} doch sinnvollerweise von einer ihrem Lehrgehalt
nach wenn auch nicht katholischen, so doch im wahren Sinn des Wortes christlichen
Soziallehre gesprochen werden konne, mufl hier eingegangen werden. Der Einwand
ist dieser: wir haben ein christliches Menschenbild. Nun ist aber jede Soziallehre in
dem ihr zugrundeliegenden Menschenbild in nuce enthalten und bedarf nur noch der
weiteren Entfaltung (das und nichts anderes ist ja auch mit meiner nicht immer ver-
standenen Aussage gemeint, die ganze katholische Soziallehre lasse sich auf einen
Fingernagel schreiben). Aus unserem ,christlichen® Menschenbild miisse sich daher —
so meint dieser Einwand — auch eine als ,,christlich® zu bezeichnende Soziallehre ab-
leiten lassen.

Was ist es um dieses ,christliche Menschenbild“? Fragen wir zunichst einmal, wie
denn dieses Menschenbild aussieht. Im Gegensatz zum individualistischen Menschen-
bild, das einseitig den einzelnen in seinem Selbstand iiberbetont und seine gesellschaft-
liche Wesensanlage vernachlissigt, wie auch zum kollektivistischen Menschenbild, das
diese gesellschaftliche Wesenslage iiberbetont und den Selbstand des einzelnen ver-
kiirzt, wird unser Menschenbild beidem — der individualitas und der socialitas des
Menschen — gleicherweise gerecht, zeigt beide im ausgewogenen Spannungsverhiltnis,
in ihrer notwendigen wechselseitigen Zuordnung, in Spannungseinheit. Neigen libera-
listische und sozialistische Soziallehren entweder der einen oder der anderen Finseitig-
keit zu, wenn sie nicht gar ausgesprochene Einseitigkeitslehren sind, so ist unsere Sozial-
lehre eine Zweiseitigkeitslehre, sorgfiltig darum bemiiht, keine der beiden Seiten iiber-
gewichtend die goldene Mitte zu halten — nicht, wie Othmar Spann und viele andere
mit ihm uns vorwerfen, im Sinn eines faulen Kompromisses, sondern im Sinn der
verglichen mit den Einseitigkeitslehren sehr viel miithsameren Synthese.

Inwieweit ist dieses unser Menschenbild ,christlich®? Wir entnehmen es nicht aus
der christlichen Offenbarung, sondern erheben es durch unvoreingenommene Betrach-
tung des Menschen, wie er wirklich ist, aus der allen Menschen gleicherweise zuging-
lichen Erfabrung. Eben darum ist es auch kein christliches Sondergut, ist uns vielmehr
mit vielen anderen Menschen, Christen und Nichtchristen, Glaubigen und Ungldubigen
gemeinsam.

Immerhin glauben wir, dieses unser Menschenbild bis zu einem gewissen Grad in der christ-
lichen Offenbarung bestditigt zu finden. Christus ist fiir alle Menschen gestorben — auf diese
Glaubenswahrheit wird in anderem Zusammenhang noch zuriidszukommen sein. Hier betonen
wir: jede einzelne Menschenseele ist in seinen Augen so kostbar, dafl er fiir jede einzelne von
ihnen sein Blut zu vergieffen bereit war. Hoher kann man Wert und Wiirde des Einzelmenschen
iiberhaupt nicht erheben. Ebenso wahr aber ist: das Erlosungswerk Jesu Christi darf nicht
individualistisch verstanden werden. Er tritt mit der Gesamtschuld der Menschheit beladen
vor Gott den Vater, heftet diesen Schuldschein, diese ,Globalurkunde®, ans Kreuz und l8scht
sie mit seinem Blut aus (Kol 2, 14). Seine Botschaft kiindet vom ,Reich Gottes®, und die Voll-
endung des Erlosungswerks besteht nicht in der individuellen Seligkeit noch so vieler einzelner,
sondern in der ,Gemeinschaft der Heiligen® und in der Verherrlichung, die sie mit Christus

als threm Haupt Gott darbi'ingt; die letzte Vollendung ist ,,Gott alles in allem® (1 Kor 15, 28).
~ Auch das Verstindnis der christlichen Religion und des Erldsungswerks Jesu Christi ist nur

87



Oswald wvon Nell-Breuning S]

allzuoft individualistisch verzerrt worden, viel seltener auch einmal nach der entgegenge-
setzten kollektivistischen Seite; das rechte Verstindnis hilt beide Seiten im Gleichgewicht. Gilt
diese vollkommene Ausgewogenheit von Individualitit und Sozialitit in der Ordnung der
Ubernatur, der Gnade und des Heils, dann spricht das zum mindesten gewichtig dafiir, dafl
auch in der Ordnung der Natur dieses Gleichgewicht beider Seiten besteht (,gratia supponit
et perficit naturam®). In diesem Sinn sehen wir unser aus der Erfahrung gewonnenes und
daher Gliubigen und Unglidubigen gleicherweise zugingliches Menschenbild als durch die christ-
liche Offenbarung bestéitigt an — zum mindesten als in vollkommener Analogie stehend zu dem,
was die Offenbarung uns iiber den Menschen in der Heilsordnung lehrt.

Die Berechtigung, unser Menschenbild, aus dem wir unsere Soziallehre ableiten,
Schristlich® zu nennen, entnehmen wir jedoch weniger seiner vollkommenen Verein-
barkeit mit grundlegenden Wahrheiten unseres christlichen Glaubens als vielmehr
seiner transzendenten Dimension. Wihrend andere, bspw. die Anhinger der sog.
,dritten®, d. i. der humanitiren Konfession, von der Transzendenz abstrahieren, wenn
nicht gar sie leugnen, ist die transzendente Dimension fiir uns als Christen schlechter-
dings entscheidend. Nichtsdestoweniger ist auch sie kein Eigen- oder Sondergut des
christlichen Glaubens, keine christliche Wahrheit in dem Sinn, daf} sie nur durch die
Offenbarung uns erschlossen wire, wenn auch das Christentum in hervorragendem
Mafl dazu beigetragen hat, sie in der Welt zu verbreiten und zur Anerkennung zu
bringen. Fiir die hier uns beschiftigende Frage kommt es jedoch nur darauf an, ob
die transzendente Dimension unseres Menschenbilds sich in der Weise auf die aus ihm
zu entwickelnde Soziallehre auswirkt, dafl sie davon eine spezifische, als ,christlich®
zu bezeichnende Prigung empfingt.

Darauf ist zu sagen: fiir unser Bemiihen um die Soziallehre, um die Sozialontologie
und noch mehr um die Sozialdeontologie, ist die transzendente Dimension, das Be-
wufltsein um das Stehen und die Verantwortung des Menschen vor Gott, von ganz
entscheidender Bedeutung und bildet die letzte und stirkste Antriebskraft. Mehr noch:
die unserem Bewufltsein stets gegenwirtige transzendente Dimension trigt ganz be-
sonders dazu bei, uns vor den katastrophalen Verirrungen zu bewahren, die wir in
den Soziallehren anderer Herkunft nur allzuoft wahrzunehmen und zu beklagen
haben. Darin liegt die gar nicht hoch genug zu schitzende Bedeutung dieses Zuges
unseres Menschenbildes. In den Gebalt der Soziallehre aber geht seine transzendente
Dimension nicht ein, macht sie nicht zu einer ,transzendenten® oder gar ,christlichen®
Soziallehre. Unsere Soziallehre ist auch fiir denjenigen, der von der transzendenten
Dimension abstrabiert, uneingeschrinkt annehmbar und nachvollziehbar; anders mag
es sich verhalten, wenn jemand die transzendente Dimension ausschliefit; eine solche
ausdriickliche Verkiirzung des Menschenbilds mag zu weittragenden Konsequenzen
fithren; damit brauchen wir uns hier nicht zu beschéftigen.

Von einer inhaltlich ,christlichen® Soziallehre kann demnach ebensowenig die Rede
sein wie von einer inhaltlich ,katholischen®. Wenn wir im Deutschen — anders als die
Franzosen und anders als das kirchliche Lehramt selbst in seinen lateinischen Doku-
menten — von katholischer Soziallehre sprechen, kann nichts anderes damit gemeint

88



Krise der katholischen Soziallebre?

sein als eine explikative oder normative Lebre, eine Ontologie oder Deontologie vom
Menschen als gesellschaftlichem Wesen und von der menschlichen Gesellschaft
als solcher, die vom Papst oder von den Bischtfen vorgelegt und von katho-
lischen Fachgelehrten wissenschaftlich vertieft und weiter ausgebaut wird, einschliefSlich
der von diesen katholischen Gelehrten dargebotenen divergierenden Auslegungen und
einschliefilich der Popularisierung dieser Lehre durch Organisationen und Institutio-
nen der verschiedensten Art. Was berechtigt, diese Soziallehre als ,katholisch® zu
bezeichnen, ist demnach nicht ein ihr eigentiimlicher, spezifisch katholischer Lehr-
gehalt, sondern einfach ihre Herkunfl, sei es unmittelbar vom Lehramt der katholi-
schen Kirche und durch dessen Autoritit gedeckt, sei es von den fachwissenschaftlichen
oder volkstiimlichen Auslegern, soweit diese sich an die kirchenlehramtlichen Doku-
mente halten und ihnen nicht eigene Lehrmeinungen entgegenstellen. — So viel zur
Frage ,quid sit?“

Gibt es eine ,katholische Soziallehre®?

In expliziter Form gibt es eine katholische Soziallehre erst in neuerer Zeit, d. 1.
seitdem die Gesellschaftswissenschaften sich zu entwickeln begonnen haben, und dabei
steht denn auch, genau wie die Sozialskonomik die dlteste und bis heute am reichsten
entwickelte sozialwissenschaftliche Disziplin ist, die Lehre von der Wirtschaflsgesell-
schaft stark im Vordergrund. Implizit hat es eine Lehre vom Menschen als gesellschaft-
lichem Wesen und damit auch von der Gesellschaft in der Kirche immer gegeben;
explizit wurde in Anlehnung an Aristoteles seit Jahrhunderten die Staatslehre gepflegt,
insbesondere das Verhiltnis von Kirche und Staat erdrtert, allerdings genauer gespro-
chen nur das Verhiltnis der kirchlichen und weltlichen Gewalt (Papst und Kaiser, das
grofle Thema der mittelalterlich-abendlindischen Geschichte).

Damit steht fest: Lehrdnferungen des kirchlichen Lehramts und Lehrmeinungen
katholischer Gelehrter zum Thema ,Der Mensch als gesellschaftliches Wesen und die
menschliche Gesellschaft® gibt es; ja, in den letzten 80 Jahren ist deren Fiille uniiber-
sehbar geworden. Offen ist nur noch die Frage: bilden zum mindesten die lehr-
amtlichen Auflerungen eine einheitliche, geschlossene, von inneren Widerspriichen freie
Lehre, ein ,,System®, oder lassen sie sich doch zu einem solchen zusammenfassen? Oder
handelt es sich um blofle Gelegenheitsiuflerungen ohne systematischen Zusammen-
hang, vielleicht um solche, deren Buntscheckigkeit und Widerspriichlichkeit sich in
den Lehrmeinungen der an der Diskussion sich beteiligenden katholischen Gelehrten
noch vervielfacht?

Diejenigen, die von einer Krise der katholischen Soziallehre sprechen, sind der
Meinung, vielleicht habe man sich frither einmal auf eine einheitliche, vermeintlich
gesichert in sich selbst ruhende, ,,monolithische® katholische Soziallehre berufen kon-
nen; heute aber erkenne man in den lehramtlichen Auflerungen bis hinauf zu den

7 Stimmen 189, 2 89



Oswald wvon Nell-Breuning SJ

Enzykliken der Pipste und den Aussagen des Konzils deutlich den Einflufl der
jeweils an oberster kirchlicher Stelle sich durchsetzenden Strémungen und Schulrich-
tungen, von der Divergenz der Meinungen unter den Auslegern ganz zu schweigen.
Unter diesen Umstinden miisse man an allem, wozu man sich frither bekannt habe,
irre werden; heute gehe alles drunter und driiber; von einem iibereinstimmend ver-
tretenen Lehrgehalt kénne keine Rede mehr sein. Die ganz Klugen, die auf keinen
Fall zu spit kommen mochten, liuten bereits die Totenglocke: katholische Sozial-
lehre, das war einmal ein naiver Glaube, hatte aber niemals wissenschaftlichen Rang;
vielleicht hatte so etwas frither einmal eine Daseinsberechtigung, aber heute ist das
tiberholt; das ist vorbei; dariiber sind wir ein fiir allemal hinaus!

Auch ich mochte lebhaft wiinschen, dafl wir iiber eine gewisse primitive Traktitchen-
literatur, die sich als katholische Soziallehre ausgab, endgiiltig hinaus seien; vor
allem méchte ich wiinschen und habe diesem Wunsch auch entsprechenden Ausdruck
gegeben?, kirchenamtliche Stellen mochten behutsamer sein in der wissenschaftlichen
Absicherung ihrer Aussagen. Und wenn Krise die zwar nicht gefahrlose, aber schliefi-
lich zum guten Ende filhrende Wende bedeutet, dann mag nicht nur, sondern soll die
katholische Soziallehre heute eine Wende durchmachen, die Wende von zu viel naiver
Selbstsicherheit zur kritischen Sichtung und Sicherung ihres Lehrgehalts. Unvermeidlich
unterlaufen dabei Irrungen und Wirrungen, aber die sind heute nicht gréfer als eh und
je; auch der Fortschritt der Erkenntnis katholischer Gelehrter vollzieht sich immer auf
den mithsamen Weg iiber error and trial. Im Vergleich zu der Krise, die unsere Theo-
logie zur Zeit durchmacht, scheint mir das, womit wir Sozialwissenschaftler zu ringen
haben, ein Kinderspiel zu sein; nur eines brauchen wir: die Nerven nicht zu verlieren.
In unserem Fach ist der Wirrwarr heute nicht grofler und darum auch nicht alarmieren-
der, als er immer schon gewesen ist. Solange und soweit es so etwas wie katholische
Soziallehre gegeben hat, bestand auch immer schon heftiger Streit der Meinungen:

zu allen Zeiten der Streit um die Institution des Eigentums und um die Verpflich-
tung, die ,superflua® abzugeben oder spiter von den ,superflua“ abzugeben;

im Mittelalter der Streit der Papalisten und der Regalisten;

zu Beginn der Neuzeit der Streit um das Zinsverbot, spiter ausgeweitet zum Streit
um die Berechtigung des arbeitslosen Einkommens oder iiberhaupt jeglichen Besitz-
einkommens;

um die Jahrhundertwende bei uns in Deutschland der alles vergiftende Gewerk-
schaflsstreit, unsere besondere Erscheinungsform des die ganze katholische Welt zer-
reiflenden, bis in die letzten Tiefen hinabreichenden Integralisimus, der heute mit ver-
kehrter Front wieder aufzuleben scheint in Spielarten der ,politischen Theologie® und/
oder der , Theologie der Revolution®.

Was ist nun heute im Vergleich zur Jahrhundertwende an nexen Konfliktstoffen
hinzugekommen?

2 Siehe diese Zschr. 187 (1971) 296.

90



Krise der katholischen Soziallehre?

Seit 1909 der Werturteilsstreit, inzwischen iibergegangen in die Gestalt der moder-
nen Logik, Wissenschafts- und Systemtheorie. — Wir miissen ehrlich zugeben, daf wir
diese Auseinandersetzung noch nicht bestanden haben, ja noch gar nicht richtig in sie
eingestiegen sind. Das duldet allerdings keinen langen Aufschub mehr!

In der Nachkriegszeit und namentlich seit dem Konzil die innerkatholische Revolte,
zundchst auf philosophischer Ebene gegen das Naturrecht, neuestens allgemein gegen
die Zustdndigkeit der Kirche fiir sittliche Weisungen, die iiber den Gehalt der Wort-
offenbarung hinausgehen, praktisch hinauslaufend auf das Sola-Scriptura-Prinzip, das
bei heutiger Lage der Dinge uns an die jeweils neueste Modestromung bei den Exegeten
ausliefert. — Dieser Angriff richtet sich nicht speziell gegen die Soziallehre der Kirche,
sondern wiirde die Kirche und ihr Lehramt {iberhaupt aus den Angeln heben; dagegen
mufl die kirchliche Autoritit selbst und die dogmatische Ekklesiologie sich zur Wehr
setzen.

Zur Naturrechtsfrage

Hier handelt es sich zum guten Teil um epistemologische Einwendungen, insbeson-
dere um solche der Wissenschaftstheorie gegen Wesenserkenntnisse. — Die Zeiten vor
uns haben den Fehler begangen, viel mehr ,, Wesenheiten“ anzunehmen, als es in Wirk-
lichkeit gibt, z. B. Wesenheiten jeder einzelnen Tierart und dergleichen mehr (oder, wie
unsere Juristen heute noch, wenn sie bspw. aus dem ,, Wesen der GmbH¢ deduzieren). —
‘Wenn aber der Satz wahr sein soll, da® Christus fiir alle Menschen gestorben ist, dann
muf eindeutig sein, was gemeint ist, wenn wir ,Mensch® sagen; m. a. W. auf die Frage
»quid sit homo* muf es eine Antwort geben. Das besagt noch lingst nicht, dafl wir die
Antwort auf diese Frage, d.i. die ,quidditas“ des Menschen, wiifiten; wir konnen
unbedenklich zugeben, nicht zu wissen, was alles im Lauf der Entwidklung noch aus
dem Menschen werden kann, ohne daf} er darum aufhért, ,Mensch® zu sein. Anderer-
seits werden wir doch wohl einiges als fiir den Menschen konstitutiv bezeichnen miis-
sen; negativ ausgedriickt: es gibt Merkmale, bei deren Fehlen wir mit Sicherheit aus-
machen kénnen, es nicht mit einem Menschen zu tun zu haben.

Zum anderen und grofleren Teil handelt es sich um ein Mifverstindnis dariiber, wie
wir herkémmlich das Verhiltnis von Sein und Wert, Sein und Sollen sehen, insbeson-
dere um die Verwechslung des sittlich Guten (honestum) mit dem sittlich Gesollten
(debitum morale). — Den namentlich von G. Weisser so nachdriicklich betonten
Unterschied von Erkenntnis und Entscheidung haben wir nie iibersehen, nur war er
uns so selbstverstindlich, dafl wir uns nicht veranlaflt sahen, eigens darauf hinzu-
weisen. — Ohne unseren Gottesbegriff — Gott das hichste und liebenswiirdigste Gut! —
preiszugeben, konnen wir das Auseinanderreifien von Sein und Wert (ens unum,
verum, bonum) nicht mitmachen.

Bleibt noch die leidenschaftlich umstrittene Frage nach der Unverinderlichkeit oder
Verinderlichkeit des Naturrechts. — In meinen Augen ist das Ganze nur ein Streit um

2 91



Oswald von Nell-Breuning SJ

Worte; die im Angriff stehende Partei scheint nicht darauf verzichten zu kénnen, ihre
richtige Erkenntnis falsch zu formulieren. Wiirde man sauber unterscheiden

was sich aus der ,,Natur der Sache“ als solcher ergibt,

unsere Einsicht in diesen Sachverhalt,

die Prinzipien, in denen wir versuchen, diese Einsichten in Worte menschlicher
Sprache zu kleiden, und

die aus den so formulierten Prinzipien gezogenen, wiederum in Worten menschlicher
Sprache ausgedriickten, mehr oder weniger konkreten Anwendungen,
dann wiirde sich meines Erachtens alles entwirren; unter verniinftigen Menschen wire
der Streit zu Ende.

Wenn unter einer bestimmten Verumstindung eine bestimmte Losung sachgerecht
ist, dann ist das eine zeitlos wahre Erkenntnis; sie war von Ewigkeit her richtig und
bleibt es in Ewigkeit. Die Verumstindung mag nur in diesem Augenblick diese und
schon im nichsten Augenblick eine andere sein; dann ist diese sachgerechte und darum
naturrechtlich gebotene Losung nur in diesem Augenblick aktsuell, in hypothesi dagegen
immer und unabdnderlich geboten; nur die hypothesis ist kontingent oder enthilt zum
mindesten immer auch kontingente Momente. — Alle unsere formulierten naturrecht-
lichen Axiome enthalten solche kontingente Voraussetzungen; explizit immer nur
einige, niemals alle; die Zahl der implizit (stillschweigend, wenn nicht gar unbewufit)
darin enthaltenen ist uniibersehbar grof}, so dafl es schlechterdings unméglich ist, alle
jeweils unterstellten Voraussetzungen aufzuzihlen. Was wir anzutreffen gewohnt sind
und nicht anders kennen, das erscheint uns selbstverstindlich und wir unterstellen es,
ohne uns dessen bewuflt zu werden; erst wenn es einmal anders ist, merken wir, daf} es
nicht selbstverstindlich ist und dafl wir unsere vorher zu allgemein formulierte Aus-
sage einschrinken miissen. Nicht das Naturrecht hat sich geindert, aber unsere Natur-
rechtslebre erwies sich als berichtigungsbediirftig und wurde berichtigt. (Auch positive
Rechtsspriiche bediirfen manchmal der Berichtigung und werden berichtigt; andernfalls
hitten die hiheren Instanzen unseres Gerichtswesens ja nichts zu tun!) Was den posi-
tiven Rechtsspriichen unserer Gerichte und selbst unserer Gesetzgeber recht ist, das mufd
auch den Lehrsitzen unserer Naturrechtler billig sein. Man sollte sich die Erkenntais
zu eigen machen, die Alexander Riistow, als die Universitit Bern ihm den juristischen
Ehrendoktor verlieh, in seiner Ansprache so iiberzeugend ausgefiihrt hat, das Schonste
und Beste, was ich je iiber Naturrecht gelesen habe: Naturrecht liflt sich nicht positi-
vieren; eine naturrechtliche Maxime, in Worte unserer menschlichen Sprache gekleidet,
ist schon keine naturrechtliche Maxime mehr, sondern ein positiv formuliertes und mit
allen unvermeidlichen Mingeln und Unzulinglichkeiten menschlicher Erkenntnis und
unserer sprachlichen Ausdrucksmittel behaftetes Axiom.

Wie alle menschliche Erkenntnis, so ist auch unsere Erkenntnis dessen, was objektiv
sachgerecht ist und darum von uns als sachgerecht anerkannt und in praxi befolgt wer-
den sollte, immer nur eine bruchstiickweise und unvollkommene Erkenntnis. Wenn wir
das, was in unsern Lehrbiichern steht, ,Naturrecht® nennen, dann ist dieses Naturrecht

92



Krise der katholischen Soziallehre?

mit vielen Irrtiimern durchsetzt, und auch das, was an sich richtig ist, ist nur zu be-
stimmten Zeiten und an bestimmten Orten aktxell; wenn wir unter Naturrecht das
verstehen, was objektiv sachgerecht ist, dann ist es liickenlos allerorten und zu allen
Zeiten wahr und giiltig.

Auch die verschiedenen Einteilungen des Naturrechts (primir, sekundir, ante- und
postlapsarisch u. a. m.) sind keine Einteilungen des Naturrechts, sondern Anwendungen
ein und desselben Naturrechts oder Lebren siber dessen Anwendung auf verschiedene
Bereiche bzw. auf die vor und nach einem bestimmten Ereignis (hier: Stindenfall) be-
stehende Verumstindung. — Zur Entwirrung braucht es nichts anderes als einen saube-
ren Sprachgebrauch. Das ernsthafte Bemiihen, sich genau und fiir den anderen ver-
stindlich auszudriicken, zwingt zunichst dazu, sich selber klar zu werden, was man
meint und zum Ausdruck bringen will; eben damit fiihrt es auch schon dazu, daff man
sich gegenseitig versteht oder mindestens verstehen kann. Im Grundséitzlichen bliebe dann
sehr wenig substantielle Meinungsverschiedenheit iibrig; es wiirde sich zeigen, dafl die
wirklichen Meinungsverschiedenheiten in Sachfragen ihre Ursache zum allergrofiten
Teil in verschiedener Information iiber die Tatsachen oder in verschiedener Beurteilung
tatsichlicher Momente haben; bei unsern meisten Kontroversen ist das mit Hinden zu
greifen.

Worum streiten wir denn heute? In der Hauptsache sind es drei Streitgegenstinde:
1. der berithmte ,Kapitalismus®, 2. das Eigentum, 3. die Mitbestimmung. — Der Kapi-
talismusstreit ist alt; man denke nur an die Vogelsangschule und Ménchengladbach;
der Streit um die Eigentumsfrage war vor 40 oder 50 Jahren viel leidenschaftlicher als
heute; neu ist nur der Streit um die Mitbestimmung; darum scheint mir begriindete
Hoffnung zu bestehen, dafl wir auch ihn noch verkraften; er hat sogar den Vorzug,
dafl man wenigstens einigermaflen genau weill, worum gestritten wird; im Kapitalis-
musstreit und in der Eigentumsfrage weifl man das im allgemeinen nicht.

1. ,Kapitalismus®

Vom ,Kapitalismus® haben wir bestimmt keine ,, Wesenserkenntnis“; bis zur Stunde
ist Kapitalismus ein Schlagwort geblieben, von dem man allenfalls sagen kann, es be-
ziehe sich auf den derzeit bei uns gegebenen Zustand von Gesellschaft und/oder Wirt-
schaft und bezeichne im Mund der einen das, was ithnen an diesem Zustand gefillt, und
im Mund der anderen den Inbegriff alles dessen, was ihnen an diesem Zustand mif3-
fillt, was sie verabscheuen, bekimpfen und beseitigt sehen wollen. Sie reden von zwei
verschiedenen Dingen oder mindestens von zwei verschiedenen Seiten ein und desselben
historischen Phinomens. Insoweit konnte man sagen, auch zwischen ihnen bestehe
keine grundsitzliche Meinungsverschiedenheit, sondern nur der praktische Gegensatz,
daf die einen das Bestehende um jeden Preis erhalten, die anderen dagegen mit allen
Kriften es beseitigen wollen, wobei allerdings meist nicht sehr klar ist, was beseitigt

93



Oswald von Nell-Breuning SJ

werden soll — sehr oft scheint es sich weniger um Beseitigung des Kapitalismus als um
die Uberfithrung des Privatkapitalismus in den Staatskapitalismus zu handeln; die
Eigentiimer der Produktionsmittel sollen ausgewechselt werden; an die Stelle der vielen
privaten Eigentiimer soll ein einziger 6ffentlicher oder allgemeiner Eigentiimer treten,
und zwar eigenartigerweise der von den gleichen Leuten zum Absterben verurteilte
Staat.

Gestritten wird insbesondere, ob die katholische Soziallehre »antikapitalistisch® sei
oder nicht. Meine Antwort auf diese Frage lautet: »Sage mir, was du unter ,Kapitalis-
mus‘ verstehst; dann will ich dir sagen, welche Haltung dieses oder jenes kirchenlehr-
amtliche Dokument dazu einnimmt.“ Die verschiedenen Verlautbarungen liegen nicht
immer ganz auf der gleichen Linie; so lauten beispielsweise die ,Lehren und Weisun-
gen® der Osterreichischen Bischofe von 1925 erheblich anders als die von Kardinal
Schulte um die Jahreswende 1926/27 verlautbarten ,Kolner Richtlinien®, und wieder
anders lautet die Wiirzburger Rede von Erzbischof Helder Camara 1971; unverkenn-
bar reden sie von verschiedenen Dingen. — Pius XII. hatte sich vorgenommen, sich zu
keiner Aussage iiber den ,Kapitalismus“ verleiten zu lassen; trotzdem ist ihm der
Ausdruck 4 oder 5mal durchgerutscht; die Stellen sind in meinem Herder-Bindchen
~Kapitalismus und gerechter Lohn“ auf Seite 101 zusammengestellt; sie sind ziemlich
harmlos. Im groflen und ganzen hat Pius XII. streng die Linie von ,Quadragesimo
anno“ durchgehalten. Dort werden kapitalistische Wirtschaffsweise und kapitalistische
Klassengesellschafl unterschieden; die erstere wird mit von Leo XIII. entlehnten Wor-
ten definiert und als ,an sich nicht verwerflich® (,suapte naturid vitiosa non est®,
n. 101) qualifiziert, was die Osterreichischen Vogelsangschiiler veranlafite, »Quadra-
gesimo anno“ als , kapitalistische Enzyklika“ zu beschimpfen — ungeachtet ihrer jetzt
in ,Octogesima adveniens® (n. 44) wieder aufgegriffenen, duferst scharfen Verurtei-
lung der Praktiken eines internationalen Finanz- und Monopolkapitalismus (nn. 105—
108) und ungeachtet ihrer Zielsetzung, den Grundfehler der kapitalistischen Klassen-
gesellschafl, nimlich die Aufspaltung der Gesellschaft in die beiden Klassen der macht-
miafig organisierten Arbeitsmarktparteien und die Zentrierung der Gesellschaft um
den Arbeitsmarkt, zu tiberwinden.

Nirgends ist das Konstruieren von ,,Ismen® so fragwiirdig wie im Fall des ,Kapi-
talismus“. Fragen wir doch lieber, was von dem Bestehenden erhaltungswiirdig ist und
was und in welchem Sinn geiindert werden kénnte und sollte; dann bleiben wir viel si-
cherer auf dem Boden der Tatsachen und werden, soweit wir nicht fiir getarnte Interessen
kdmpfen, in den meisten Stiicken zu iibereinstimmenden Ergebnissen kommen. Mein
Vorschlag wire also: lassen wir jedem die Freiheit, sich unter ,Kapitalismus® das vor-
zustellen, was er in dieses Wortsymbol hineinlegen will, und lassen wir ihn diesen sei-
nen ,Kapitalismus“ den Affekten gemif beurteilen, die das so verstandene Wortsym-
bol bei ihm ausldst, — und gehen an die praktische Arbeit; dann verlieren wir wenig-
stens keine Zeit mit Dreschen von leerem Stroh.

94



Krise der katholischen Soziallehre?

2. Eigentum

Besonders hohe Wellen schlug der Streit um das Eigentum in den 1920er Jahren;
ein Hohepunkt war die Katholisch-soziale Tagung 1929 in Wien. — Kernstiick des
Streits war die Frage, ob das Eigentum dem Eigentiimer Einkommen abwerfen diirfe,
was insbesondere von Anton Orel (,Oeconomia perennis, 2 Binde, 1930) bis in die
extremsten Konsequenzen bestritten wurde. Der einzige sittlich gerechtfertigte Er-
werbstitel sei die Arbeit; diese These iibersieht allerdings zwei stérende Tatsachen:

1. Arbeit obne und Arbeit mit sachlichen Hilfsmitteln ist sehr verschieden ergiebig;
wer dank den ihm zur Verfiigung stehenden sachlichen Produktionsmitteln ein reich-
licheres und besseres Arbeitsergebnis erzielt, bezieht dieses Mebreinkommen zwar nicht
ohne zu arbeiten; nichtsdestoweniger ist dieser Teil seines Einkommens unbestreitbar
Besitzeinkommen und daher, obwohl erarbeitet, dennoch kein Arbeitseinkommen, in
diesem Sinn also ,arbeitsloses Einkommen*;

2. der Erfolg der Arbeit 148t sich nicht eindeutig auf die beiden Teilursachen Arbeit
und eingesetzte Sachmittel aufschliisseln; wir konnen daher nur irgend eine Zurech-
nung vornehmen, wofiir sich verschiedene Ansitze anbieten, die zu ebensovielen Lsun-
gen fithren, deren keine daher den Anspruch erheben kann, die allein richtige zu sein 3.

Der heutige Streit um das Eigentum ist ungleich verworrener als derjenige, den
»Quadragesimo anno® beendigen wollte. Damals wuflte man, woriiber gestritten wird,
heute herrscht babylonische Sprachenverwirrung; wenn das Stichwort , Eigentum* fill,
ist noch ganz offen, was denn gemeint ist. Sehr oft wird die Frage ins Metaphysische
erhoben; man meint die Erhabenheit des vernunftbegabten Menschen iiber die ver-
nunftlose Sachenwelt und die daraus sich ergebende sittliche Befugnis des Menschen,
sie seinen Zwecken dienstbar zu machen, iiber sie zu herrschen. Damit befinden wir uns
aber ein Stockwerk z# boch. Das Eigentum hat es mit etwas viel Trivialerem zu tun,
nimlich mit der Aufgabe, die Herrschaftsbereiche verschiedener Menschen iiber die ver-
nunftlose Kreatur gegeneinander abzugrenzen. Eigentum, ius proprietatis, bezeichnet
das, was jeder besonders ,zu eigen® hat; Eigentum ist ex definitione Sonder-Eigentum,
oder anders ausgedriickt: ,Sonder-Eigentum® ist ein Pleonasmus, ein ,Hendiadyoin®.
Indem man die metaphysische Dignitit der Herrschaft des vernunftbegabten Wesens
{iber die vernunftlose Kreatur durcheinander bringt mit dem Juridicum der Abgren-
zung der Herrschaftshereiche, wenn man obendrein Dinge hineinmengt, die gar nicht
vernunftlose Kreaturen, sondern von Menschen erdachte und in Kraft gesetzte Rechts-
figuren und Rechtsbeziechungen zwischen Menschen sind (ein Sperrpatent oder eine
Kartellquote sind keine ,vernunftlosen Kreaturen®!), dann entsteht nur heillose Ver-
wirrunig und wir reden aneinander vorbei. Diese Verwirrung spielt auch in die Mit-

8 Unsere heutige nationalékonomische Theorie schligt sich mit genau dem gleichen Problem herum,
wenn sie beispielsweise den Anteil des technischen Fortschritts am wirtschaftlichen Wachstum zu quan-
tifizieren versucht; auch sie scheint sich noch nicht eingestehen zu wollen, daf aus logischen Griinden
es eine allein richtige Zurechnung dafiir nicht geben kann.

95



Oswald won Nell-Breuning S]

bestimmungsfrage hinein, wo man sich bspw. auf das ,Eigentum® des Inhabers des
Unternehmens beruft, in Wirklichkeit aber im Sinn hat, daf das Unternehmen auf
seine Rechnung und Gefahr gefiihrt, die Erfolge und Miflerfolge rechtlich ibm zuge-
rechnet werden, was alles auch zutrifft, wenn iiberhaupt kein Eigentum oder Vermo-
gen von ihm im Unternehmen steckt, er vielmehr iiberschuldet ist und alle Sachgegen-
stinde des Unternehmens an die Gliubiger sicherungsiibereignet sind — ein durchaus
nicht theoretisch konstruierter Fall. Hier machen die Gegner der wirtschaftlichen Mit-
bestimmung durch ihr pathetisches Reden vom ,Eigentum® die stirkste Waffe, iiber
die sie verfiigen, selber stumpf — aber vielleicht ist im politischen Kampf das Pathos
wirksamer als die Logik.

Ist das Eigentum eine naturrechtliche Institution? Man braucht nur die sinnverwir-
rend vielfiltigen Bedeutungen der beiden Worter ,Eigentum® und ,Naturrecht® siu-
berlich auseinanderzuklauben, dann stellt sich sofort heraus, daR in diesem ganzen
Streit nur leeres Stroh gedroschen wird. Lohnend wire dagegen, einmal genau heraus-
zuarbeiten, was wir als fiir die Sicherung der Freiheit und des selbstverantwortlichen
Handelns des Menschen unentbebrlich unter allen Umstinden festhalten und verteidi-
gen miissen. Wenn es gestattet ist, uns von der Faszination der franzésischen Revolu-
tion und ihres ,droit sacré de la propriété® freizumachen und das Naturrecht nicht
erst 1789 beginnen zu lassen, dann méchte ich so formulieren: hinsichtlich des Ge-
brauchs der Sachgiiterwelt darf der Mensch nicht dem diskretioniren Ermessen irgend-
eines Kollektivs oder irgendwelcher Instanzen ausgeliefert sein, sondern muf} einen
gesicherten Bereich haben, innerhalb dessen er de iure und de facto frei und selbstver-
antwortlich verfiigen kann. Ein Mindestraum solcher Freiheit und Selbstverantwortung
mufl ihm unter allen Umstinden und der nach Lage der Dinge jeweils gréftmagliche
sollte ihm institutionell gesichert sein. Wenn wir sozialphilosophisch und im Sinn un-
serer Tradition von vor 1789 von ,Eigentum® sprechen, meinen wir eine solche Insti-
tution, gleichviel unter welchem Namen und in welcher geschichtlichen Erscheinungs-
form sie auftritt und mit welchen rechtstechnischen Mitteln sie ihre Aufgabe 18st. —
Sind wir in dieser grundsdtzlichen Frage einig, dann haben wir den gemeinsamen Bo-
den, um fiir jede konkret-praktische Frage nach einer fiir alle annehmbaren Lésung zu
suchen und die fiir oder gegen jeden zur Debatte stehenden Losungsvorschlag ins Feld
gefiihrten Griinde sachfrderlich zu diskutieren.

3. Mitbestimmung

In dieser Frage mufl ich als entschiedener Vorkdmpfer der Mitbestimmung mir
Zuriidshaltung auferlegen. Soviel aber kann ich unbedenklich sagen: in Wirklich-
keit ist die Meinungsverschiedenheit bei weitem nicht so grof}, wie sie in der politischen
Tagesdiskussion erscheint. Strittig ist {iberhaupt nur die Mitbestimmung auf Unter-
nehmensebene, auch hier im Grund nur eine solche, bei der unter Umstinden der Wille

96



Krise der katholischen Soziallebre?

der Kapitalbeteiligten, auch wenn sie untereinander einig sind, von anderer Seite iiber-
stimmt werden kann. Diesen alleinigen Gegenstand des grundsitzlichen Streits soll
man gewifl nicht bagatellisieren, aber im Rahmen des Gesamtbereichs der Mitbestim-
mung, namlich der fiir die Personlichkeitsentfaltung des arbeitenden Menschen weit
an erster Stelle stehenden Mit- (und Eigen-)Bestimmung am eigenen Arbeitsplatz,
der fir sein Wohlbefinden im Arbeitsleben ungemein bedeutsamen Mitbestimmung
im Betrieb und der Mitbestimmung auf Unternehmensebene, ist die letztere eben doch
nur ein, wenn auch wichtiger Teil. Der so hohe Wellen schlagende und Emotionen
aufwiihlende Streit geht nur um diesen Teil. Fiir eine ,Krise der katholischen Sozial-
lehre® ist das einfach zu wenig!

Theorie und Praxis

Unvergleichlich gewichtiger ist nach meiner Uberzeugung ein anderer Gegensatz,
der erstaunlicherweise gar kein Aufsehen macht. In den offiziellen Dokumenten des
kirchlichen Lehramts, so noch in der Pastoralkonstitution des 2. Vatikanischen Kon-
zils, werden die Pflichten gegeniiber der Gemeinschaft, der Allgemeinheit oder dem
Staat, so bespielsweise die Steuerpflicht, ebenso ernst genommen und eingeschirft,
wie dies bereits der Apostel Paulus in seinem Brief an die Romer tut. In unsern Lehr-
biichern der Moral — namentlich in den lateinischen; die modernsprachlichen sind da
meist etwas schamhafter — werden diese Dinge schamlos leicht genommen.

Daf in einem so intensiven wirtschaftlichen (Rechts-)Verkehr, wie wir ihn heute
haben, der Vertrauensschutz oberstes moralisches Gesetz sein muf3,

dafl die Verantwortung gegeniiber uns vollig unbekannten Dritten, die von den
Folgen unseres Tuns und unserer Unterlassungen betroffen werden, ebenso gewichtig,
ja vielfach noch bei weitem gewichtiger geworden ist als die soviel leichter uns ein-
gehende Verpflichtung, dem uns Aug’ in Auge gegeniiberstehenden ,Nichsten® nichts
Boses anzutun, thm kein Messer in die Rippen zu stoflen,

daf} wir die Nichstenliebe nicht sosehr zur Fernstenliebe (Dritte Welt) auszuweiten
als vielmehr zunichst einmal die uns unbekannten, von den Wirkungen unseres Tuns
und unserer Unterlassungen im Guten und im Bésen betroffenen ,unbekannten Drit-
ten® unserer niheren oder ferneren Umgebung in sie einzubeziehen haben,

dafl wir unvergleichlich grofieres Gewicht als bisher auf die Rechte dieser ,,Dritten
legen und auf sie Bedacht nehmen miissen,

dafl Steuerhinterziehung und unberechtigte Ausnutzung der Einrichtungen der so-
zialen Fiirsorge oder sozialen Sicherheit (Sozialversicherung) u.a.m. Gewissensange-
legenheiten erster Ordnung geworden sind, '

davon horen unsere jungen Theologen im Moralunterricht nicht viel, und unsere
Glaubigen horen von der Kanzel herab davon michts; im Beichtstuhl horen sie viel-
leicht sogar das Gegenteil: Wiedergutmachungspflicht wird nicht eingeschirft, sondern

97



Oswald won Nell-Breuning S]

weitherzig verneint. — Eine einzige , Verkehrspflicht* macht da eine gewisse rithmliche
Ausnahme: die Riicksicht auf die Sicherheit im Straflenverkehr. Die Erklirung liegt
auf der Hand: das Bild des Mitmenschen, den man zuschanden gefahren hat, steht
einem vor Augen; die Gefahrengemeinschaft der Sozialversicherten, die man durch
Versicherungsbetrug geschiddigt hat, sicht man nicht; den Geschdftsmann, den man
dank Wettbewerbsvorteilen, die man sich durch Steuerhinterziehung verschafft hat,
aus dem Markt werfen konnte, und die Arbeitnehmer, die infolgedessen ihre Arbeits-
plitze verloren haben, kennt und siecht man nicht; so reibt man sich tiber den auf un-
lautere Weise erzielten Vorteil vergniigt die Hinde und meint, man wire doch
»dumm® gewesen, wenn man sich ihn hétte entgehen lassen.

Auch in weiten Kreisen des Klerus spricht das Gewissen nur an, wenn man sich dem
Mitmenschen als diesem konkreten Individuum gegeniibersicht; dafl das vermeintliche
Abstraktum der Allgemeinheit, demgegeniiber man kein Gewissen hat, aus lauter
konkreten Individuen besteht, iibersicht man, obwohl doch, wie Paulus in dhnlichem
Zusammenhang in Erinnerung ruft, Christus fiir jeden einzelnen von ihnen sein Blut
vergossen und sein Leben hingegeben hat (Rém 14, 15; 1 Kor 8, 11). — Hier klaffen die
Lebre der kirchenlehramtlichen Dokumente und die pastorale Praxis erschreckend weit
auseinander. Das ist in meinen Augen eine duflerst kritische Lage, die noch keine Wen-
dung zum Guten absehen lif8t. Hieriiber uns Sorgen zu machen und hier auf Abhilfe zu
sinnen und zu dringen, haben wir meines Erachtens viel mehr Anlaf als wegen der
vielberedeten angeblichen ,Krise der katholischen Soziallehre®.

98



