Walter Kern S]
Der freiere Glaube

Faktoren und Tendenzen der heutigen Glaubenssituation

Auf die Frage, wortiber in der gemeinsamen Synode der deutschen Bistiimer unbedingt
gesprochen werden miisse, wurde am hiufigsten, nimlich zu 58 /o, geantwortet: , Uber
die Glaubensnot®. — Das Thema lautet: die Glaubenssituation heute, nimlich unter
mitteleuropiischen, deutschsprachigen Katholiken. Inwieweit das zu Sagende iiber
diesen Raum hinaus gilt, braucht uns im Moment nicht zu kiimmern. Man muf8 oder
darf das ja wohl weithin annehmen. Aber wir haben genug eigene Plage. Was mit
»Glauben® im ganzen und an der jeweiligen Stelle gemeint ist, muf} sich aus dem
Kontext ergeben. Wiirden wir iiber die anzuwendenden Methoden reflektieren (und
iiber die Fragwiirdigkeit eines solchen Unternehmens, dessen Grenzen, Vorbehalte),
wire der knapp bemessene Raum ausgefillt, bevor wir zur Sache kdmen. Das also
sei uns geschenkt.

Den Sachbefund erhebe ich

— aus der Literatur, aus der immer noch hervorragen die Gegenwartsanalysen und
grundsitzlichen Erwigungen von K. Rahner, auch N. Greinacher, K. Lehmann und
J. B. Metz im ,Handbuch der Pastoraltheologie?,

— aus einigen neuen Statistiken, und zwar vor allem aus der zur Vorbereitung
der Synode der deutschen Bistiimer 1970/71 durchgefiihrten ,Umfrage unter allen
Katholiken®, an der 1970/71 knapp viereinhalb Millionen Einwohner der BRD
teilnahmen (sie wurde erginzt durch rund 4500 gezielt versandte Fragebogen und
durch rund 4000 im Frithjahr 1971 durchgefithrte Interviews)?, sowie aus der vom
Institut fiir kirchliche Sozialforschung (Wien) vorgenommenen Interviewbefragung
von rund 1000 Tirolern3, -

— aus dem eigenen ,Erfahrungsschatz® und Blickwinkel; die subjektive Perspektive
ist, ob lieb oder leid, unvermeidlich.

1 Band II/1 (Freiburg 1966) 178-276; I1/2 (1966) 203-267; III (1968) 518-534, 636-677; zitiert:
Handbuch. Die Ausfithrungen von A. Vergote (Der heutige Mensch als Empfinger der Botschaft, in:
Handbuch der Verkiindigung II, Freiburg 1970, 11-53) scheinen mir an Deutlichkeit dahinter zuriidkzu-
bleiben.

2 Quelle: Synode. Amtliche Mitteilungen der Gemeinsamen Synode der Bistiimer in der Bundesrepu-
blik Deutschland, Nr. 4-7 (Juni-September 1971).

3 Zur religidsen Situation in der Didzese Innsbruck. Ergebnisse einer religions-soziologischen Umfrage
(Wien 1970).

16% 219



Walter Kern S]

Zuerst sei versucht — unter dem Stichwort Faktoren —, geistesgeschichtliche und
auch kirchenpolitische Griinde und Hintergriinde der gegenwirtigen Situation zu son-
dieren; die Last des Heute kommt vom Gestern. Der zweite und Hauptpunkt wird
nach den charakteristischen Tendenzen im Umgang mit der ,Glaubenshinterlage®
unserer Kirche fragen; und Tendenzen weisen, auch als Chancen, vom Heute ins Mor-
gen. ,,Glaubenssituation® kann ja zweifach verstanden werden (und dementsprechend
fragen wir nach Faktoren und Tendenzen), ndmlich 1.: aus welcher allgemeinen ge-
sellschaftlichen usw. Situation heraus und in welche Situation hinein soll geglaubt
werden? und 2.: wie nimmt sich die konkrete Situation des faktisch realisierten Glau-
bens selber aus? Auch fragen wir ja wohl von vornherein nicht nur um einer situations-
gerechten Darlegung der Lehre fiir die anderen willen, sondern zunichst und zumeist
um unseres eigenen situationsgerechteren Glaubens willen.

1. Faktor: Sikularisierung

Die kirchlich-politisch-kulturelle Einheit des abendlindischen Christentums, die fiir
das Mittelalter charakteristisch war, wurde durch die moderne Sikularisierung ge-
sprengt. Durch die ,konstantinische Wende® war das Sikulare sakralisiert worden —
nun folgt die Gegenbewegung. Das Christentum war der Gesamthorizont einer ein-
heitlichen Welt; es war die alles prigende Lebensform. Kirche und Kultur, Thron
und Altar, religitser Kult und gesellschaftliche Offentlichkeit: alles ging Hand in
Hand, es war miteinander verschrinkt und verfilzt. Allzu lange. Mit der Abldsung
der modernen Wissenschaften von dem philosophisch-theologischen Mutterboden eman-
zipierten sich auch die iibrigen Lebensbereiche aus der Vormundschaft von Religion
und Kirche. Das war ein ebenso langer wie konfliktreicher Vorgang. Es ging nicht ohne
Krisen und nicht ohne Katastrophen ab. Der ,kopernikanische Schock® war sympto-
matisch: er war vermutlich bei weitem tiefgreifender und anhaltender als die Atom-
bombenangst unserer 50er Jahre. Der bisher festgefiigte Kosmos von Gott-Welt-
Mensch wurde destruiert. Gott war ,ortlos geworden, und der Fehlschluff, daf er,
weil nicht lokalisierbar, {iberhaupt nicht existiere, lag nahe und damit doktrinidrer
Atheismus. Die Exilierung des Meta-physischen aus den (im weitesten Sinn) physi-
schen Zusammenhingen wird bis in unsere Tage hinein, auch von intelligenten Men-
schen, noch nicht geniigend realisiert. Das Methodenbewufitsein, das entschiedene Kon-
sequenzen zu ziehen hitte, ist anachronistisch unterentwickelt.

Nicht das Schlimmste sind die offenen Konfliktfdlle aufgrund von Fehlgriffen der
Kirchenbehorden: im Galileiprozefl, gegeniiber der biologischen Evolution, heute nach-
klingend im Mono- bzw. Polygenismusproblem, gegeniiber den demokratischen Grund-
rechten des Menschen (Pius’ IX. Syllabus von 1864), gegeniiber Bibelkritik und Psy-
choanalyse, so sehr der eine oder andere dieser Fille zu Fanalen der vermeintlichen
und wirklichen Wissenschaftsfeindlichkeit der christlichen Kirchentiimer wurde. (Ge-

220



Der freiere Glaube

gen solche kirchliche Ubergriffe 148t sich immerhin eine gewisse Gegenrechnung natur-
,wissenschaftlicher® Eskapaden in Anti-Metaphysik und Ersatzreligion aufmachen,
z. B. in den ,Monistischen Sonntagspredigten® von W. Ostwald, 1912/13.) Verhing-
nisvoller diirfte sich ausgewirkt haben, dafl die Kirche ihren in der Offentlichkeit der
emanzipierten modernen Weltkultur nicht mehr durchsetzbaren Monopolanspruch
zuriicknahm in das Getto einer dagegen aufgebauten, von der Welt ,,drauflen“unangefoch-
tenen eigenkatholischen Kulturwelt. Die Entwicklung wurde, nicht nur in Preuflen, durch
die politische Kulturkampf-Situation in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts be-
schleunigt und verstirkt. Gewill wurde durch solche Gettoisierung die christliche Glau-
benssubstanz iiber die fiir uns kaum vorstellbare Gefahrdung durch die Aufklarungs-
epoche und deren Nachwirkungen heil hinweggerettet (im evangelischen Bereich waren
zu ihrer Neubelebung ganz anders fundamentale Renaissancen der Orthodoxie, z. B.
in der ,Dialektischen Theologie®, notwendig!). Aber: die fruchtbare Auseinanderset-
zung des Christentums mit der sikularisierten Kultur, mit dem emanzipierten Bewufit-
sein des modernen Menschen wurde vertagt.

Die Vertagung dauerte eineinhalb Jahrhunderte — von 1815 bis 1965. Denn trotz
brauchbarer Maximen der Hochscholastik, damals betreffs der Unterscheidung von
Theologie und Philosophie, und trotz der theoretischen Anerkennung der relativen
Autonomie der Wissens- und Kulturbereiche in Nebensdtzen des 1. Vatikanums, trotz
auch einiger realer Einzeldurchbriiche besserer Einsicht im deutschen Literatur- und
Gewerkschaftsstreit noch vor dem ersten Weltkrieg: ein Einstellungswandel, der in
das christliche Gemeinbewufitsein eindrang und kirchenpolitisch wirksam zu werden
begann, erfolgte erst durch einige Hauptsitze des 2. Vatikanums, zumal in der Pasto-
ralkonstitution iiber die Kirche in der Welt von heute des Jahrs 1965. Man kann nicht
schlechthin widersprechen, wenn jemand mit diesem Jahr die — verzdgerte — katho-
lische Neuzeit beginnen liflt. (Nochmals jedoch: so ziemlich die ganze Geschichte des
katholischen Christentums vor 1815 war wissenschaftsfreundlicher und kulturfreudiger .
als die Zeit danach — nicht nur in Renaissance und Barock.)

Dadurch entstand ein Stau-Effekt, ein Nachholbedarf, der uns jetzt, mit entspre-
chend extremen Pendelausschligen, iiberflutet. Die deutlichste Nachwirkung der christ-
lich-kirchlich inadiquat beantworteten Sikularisierung des modernen Bewufitseins
ist die vielberufene Schizophrenie, die geistige Zweigleisigkeit des Naturwissenschaft-
lers, der zugleich gliubiger Christ ist. Ein Forum dafiir: die Paulusgesellschaft. Glaube
wird in die Irrationalitit einer schlechthin unausweichbaren, privaten, weltlosen, kul-
turjenseitigen Entscheidung abgedringt. Und es ist eine, wenn auch, wie mir scheint,
theoretisch ganz beachtliche, theologische Ersatzleistung, dafl die Sikularisierung des
modernen Bewuftseins als eine unterschwellige Fernwirkung der christlichen Glau-
bensbotschaft von der Erschaffung der Welt und der Menschwerdung Gottes in ihr4,

4 Vgl. z. B., in Kiirze: W. Kern, Christliche Genealogie des modernen Atheismus?, in dieser Zschr.

185 (1970) 289-299; ausfithrlicher: Atheismus — Christentum — emanzipierte Gesellschaft, in: Zschr. f.
kath, Theol. 91 (1969) 289-321.

221



Walter Kern §]

als eine dadurch auf lange Sicht erwirkte Freisetzung der weltlichen Welt als mégli-
ches Ob-jekt fiir moderne Naturwissenschaft und Technik gedeutet wird: ein spiter,
nicht unproblematischer Heimholungsversuch. Auch bordet zur Zeit die von Theologen
selber in Regie genommene Sikularisierung iiber, wenn sie nicht nur Sikulares ent-
sakralisiert, sondern auch Kirche und Kult in eine totale Entsakralisierungsforderung
einbeziehen will. Damit, so scheint mir, wird neue, nur gegenliufige Unterscheidungs-
losigkeit gepredigt.

2. Faktor: Funktionalitit, zukunftsorientiert

Ein weiterer Faktor, im Grund nur ein anderer Aspekt der Sikularisierung des
modernen Bewuftseins, ist die Funktionalitit unseres technisch-industriellen Zeit-
alters. Welt und Leben des Menschen werden vom Funktionalen her verstanden.
Funktion ist als Schliisselbegriff an die Stelle von Substanz oder System getreten. Die
europdische Zivilisation stellt einen fortschreitenden Rationalisierungsprozef dar.
Sein Ergebnis: ein liickenloser Funktionszusammenhang. Wissenschaftliche Erkenntnis
ist fiir die physische Existenz der Menschheit von entscheidender Bedeutung gewor-
den. Die Frage des Uberlebens absorbiert das Interesse. Eine Verwissenschaftlichung
des gesamten Lebens greift um sich. Die Herrschaft der Computer hat begonnen. Stati-
stik ist alles. Was sich der empirischen Verifikation entzieht, ist irrational, willkiirlich-
beliebig. Wissenschaftsgliubigkeit grassiert. Wissenschaft wird zur Heilslehre. Wissen-
schaftliche Spezialisten sollen weittragende Entscheidungen fillen, die ohne ethische
Prinzipien nicht mdglich sind. So werden Chef-Ideologen aufgebaut — vielleicht gegen
ihre bessere Einsicht in die methodische Begrenztheit ihres Spezialistentums. Niichtern-
heit und Sachlichkeit sollen triumphieren, aber vielfach wuchern Sachzwinge eigen-
gesetzlich und unter Umstinden ziemlich inhuman. Gewif}, Kritik — z. B. der Frank-
furter Schule — richtet sich gegen die Herrschaft der blof ,instrumentellen Vernunft®
(M. Horkheimer). Der ohne Reflexions-, Riickkopplungsméglichkeit von der indu-
striellen Massengesellschaft vorangetriebene ,eindimensionale Mensch“ (H. Marcuse)
wird denunziert. Als Heil-Mittel gilt weithin das Postulat universaler, pankritischer
Rationalitdt. Innerhalb der funktionalen Geschlossenheit der Welt hat die Religion
keinen Platz. Alle realen Positionen sind schon vergeben und besetzt. Die Religion
hat ihre Kulturfunktion in der sikularen und pluralen Welt prinzipiell verloren. Auch
wird die Hypothese Gott schon lange nicht mehr gebraucht.

Die Uberfliissigkeit des Faktors Religion verschirft sich durch die Zukunftsorien-
tierung des heutigen Menschen. Der Mensch manipuliert die materielle Natur und er
manipuliert seine eigene biologische und gesellschaftliche Natur mehr und mehr. Durch
Technik im Groflen und Biochemie im Kleinsten. Und durch Technik der Menschen-
fithrung und Massenbeeinflussung, die tiefenpsychologische Erkenntnisse einsetzt, wer-
den politische Propaganda und Wirtschaftswerbung zu Michten ideologischer Verfiih-

202



Der freiere Glaube

rung. Die Technik stellt nicht mehr nur einen begrenzten Sektor zivilisatorischen
Schaffens dar: Technik, im weitesten Sinn genommen, wird die Grundlage des mensch-
lichen Daseins iiberhaupt. Die Naturgebundenheit (wieder im weitesten Sinn: auch
die Gebundenheit an die eigene menschliche Natur) wird gelost, jedenfalls stark ge-
lodkert: zugunsten selbstgesetzter, grundsitzlich grenzenloser, machbarer Ziele, zugun-
sten einer kiinstlich selbstgeschaffenen Welt. Welt und Mensch sind nicht mehr ein
schon vollendetes Vorgegebenes (ein ,Datum®), sie sind ein Aufgegebenes, erst noch
zu Machendes (ein ,Faciendum®). Ist der Mensch in der Tat nicht viel mehr Kultur-
als Naturwesen?! Nun interpretiert der Mensch wirklich nicht mehr nur die Welt, er
verindert sie (wie Marx’ 11. Feuerbachthese es wollte). Die Erkenntnis wird nurmehs
in threr Funktion fiir einen technischen oder Skonomischen Effekt gewertet. Das tech-
nisch Machbare, das Funktionierende ist eo ipso auch das Sein Sollende. Die Prisump-
tion scheint dafiir zu stehen, dafl man, was man kann, auch darf. Schon die blofien
Etwa-Moglichkeiten zukiinfliger Weltverinderung werden gegenwartsbestimmend,
situationsverindernd. '

Trifft der Mensch alliiberall auf seines eigenen Kopfs und seiner eigenen Hinde
Macht und Werk, so liegt die Versuchung nahe, es eben auch letztlich dabei bewenden
zu lassen. Ohne weitere Hinterfragung. Wenn die Dinge, als menschlich belangvolle,
nicht mehr unmittelbar aus Gottes Hand hervorgehen, so sind sie auch nicht mehr
Triger religiosen Sinns. Die Welt ist nicht mehr transparent fiir christliche Zielsetzung
und Lebensweisung. Fiir den auf die Zukunft fixierten Homo faber eriibrigt, ja
verbietet sich der Riickblidk auf den Schdpfer-Gott, der selber schon die Welt gut
bis sehr gut gemacht hat (nach Genesis 1): weil fiir thn Gott nicht mehr, wie Ernst
Haecdkel spottete, ,Dr. ing. 1. Grades“ sein kann. Ein so verstandener Gott wire
allerdings ein Konkurrent des freien Kulturschaffens des Menschen. Der ,deus ex
machina® jedoch, der Liickenbiifer und Bediirfniserfiiller, ist verabschiedet. Er hat
kein Monopol mehr auf innerweltlich noch (!) nicht erklirbare Funktionszusammen-
hinge. Wenn nur die weiflen Flecken in der Geographie der Wissenschaften Reservate
Gottes waren, so wurde daraus Gott jedenfalls Stiick um Stiick vertrieben. Es gibt
keine Welt-Reservate Gottes mehr. Hat die Religion nicht tatsichlich Quietismus,
Vorsehungsfatalismus geférdert? Machen wir es selber, heiflt es jetzt (was nimlich
frithere Generationen von Gott erbaten oder erhofften): dann sind wir sicher, dafl
es gemacht wird! Haben die christlich-kirchlichen Gruppierungen, keineswegs nur die
katholische Kirche, nicht so gut wie allen neuen konomischen Entwicklungen und
wissenschaftlichen Erfindungen, den humanen Techniken hinhaltenden Widerstand
geleistet (Zinsnehmen, anatomische Sektion, Impfen, Organtransplantation, Gebur-
tenkontrolle . . .)? Atheistische Humanismen, in ihrer marxistischen oder existentia-
listischen Variante, schépfen aus solchen Pannen — und ihrer Verallgemeinerung — ihre
Triebkraft und relative Berechtigung. Sie sagen nein zu Gott um der Selbstgestaltung,
der Freiheitsentfaltung des Menschen willen. Das Problem der Theodizee, die kata-
strophale Heillosigkeit der angeblich von Gott regierten Welt, war schon immer der

223



Walter Kern SJ

»Fels des Atheismus® (Georg Biichner). Religion und Kirche sind ein funktionslos
gewordenes Feiertagsornament, auflerhalb einer auch ohne sie gut funktionierenden
Werktagswelt. Christlicher Kult zumal stillt nur vorliufig etwa noch vorhandene
archaische Bediirfnisse. So urteilen oder empfinden sehr viele Menschen.

3. Faktor: Pluralismus

Als letzter Faktor der Gegenwartssituation, neben Sikularisierung und zukunfts-
fixierter Funktionalitit, sei genannt der Pluralismus. Homogenitit ist ein Cha-
rakteristikum des Mittelalters der Kulturen. In der modernen Industriegesellschaft
tritt vor allem durch die Arbeitsteilung eine starke Differenzierung der Menschen ein.
Jeder hat eine bestimmte Berufsrolle zu spielen. Die Spezialisierung wird stindig
strker. 1960 wurden in der BRD etwa 20 000 Berufspositionen gezihlt. Rollenkon-
flikte entstehen: aus der Spannung zwischen Familie und Beruf, Berufskarriere und
politischem Engagement, Freizeit und religiosen Pflichten usw. Dagegen, dafl der
Mensch nur gewertet wird nach seiner gesellschaftlichen Funktion, dagegen, dafl auch
seine Freizeit verzwedklicht wird zur Aufladung fiir neuen Arbeitseinsatz, zur Repro-
duktion des Menschen als Produktionsmittels, baut sich der einzelne seine Privat-
sphire auf. Er will, er kann nicht nur der ,auflengeleitete Mensch® (D. Riesmann)
sein. My home is my castle. Die Klein- und Kleinstfamilie wird die Norm. Der zuneh-
menden Sozialisierung entspricht eine zunehmende Individualisierung, der Vermas-
sung Vereinzelung. Das herrschende Leistungsprinzip wirft den einzelnen auf sich
selbst zuriick, auf die Mobilisierung seiner individuellen Krifte. Resigniert er, wird
er wohl auf anderen Gebieten kompensieren. Gegen Nivellierung und Uniformierung,
gegen Leistungsdruck und Konsumzwang reagieren Ausbriiche von Nonkonformis-
mus. Die Entwidklung wird beschleunigt durch die mit der Arbeitsteilung verbundene
Verstddterung. ,Die Stadt ist zum Schicksal der Menschheit geworden®5: Haryvey Cox
sicht in der Grofimetropole das Zukunftsmodell menschlicher Vergemeinschaftung.
Man stelle sich die riesige Stidtelandschaft des Ruhrgebiets vor. Auch auf das Land
greift die stidtische Lebensweise immer mehr iiber. In der Stadt ist die Polaritit zwi-
schen Offentlichkeit und privater Sphire deutlich ausgeprigt. Das Offentliche wird,
gegeniiber dem Privaten, mit negativen Affekten besetzt, von Sportveranstaltungen
abgesehen.

Wo soll sich zwischen diesen Sphiren die Religion ansiedeln? Die Kirche steht
irgendwie quer zu allem anderen. Oder sie begniigt sich damit, ein Sektor der Gesell-
schaft zu sein, der keinen bestimmenden Einfluf mehr auf die anderen Sektoren hat.
Die Handlungsnormen der verschiedenen Lebensbereiche konnen, jedenfalls fiir den
Laien, in einen krassen Gegensatz zueinander geraten. ,Am Sonntag hort er im Got-

5 K. Rahner, in: Handbuch I1/1, 196.

224



Der freiere Glaube

tesdienst, daf} sein ganzes Leben von der Wahrhaftigkeit und Ehrlichkeit geprigt sein
muf}, und er stimmt dieser Haltung auch innerlich zu, wihrend er am Montag als
Vertreter seine Kunden von dem unschitzbaren Wert irgendeiner Ware iiberzeugen
muf}, deren Nutzlosigkeit und fragwiirdige Qualitit er kennt.“® Die Kirchengliu-
bigen werden auch zahlenmiflig zu einer Minderheit im Gesamt der Gesellschaft. Sie
leben in Diasporasituation.

Im Geistig-Weltanschaulichen herrscht eine Konkurrenz von Wertsystemen. Auch
diese Konkurrenz ist ein Symptom der , Fundamentaldemokratisierung® (Karl Mann-
heim) des gesamten sozialen Lebens. Offenes Spielfeld, freier Markt fiir alle moglichen
Konzeptionen, Positionen und Gegenpositionen, Ideologien. Die Alternative dazu wire
eine erst recht nicht christliche totalitire Gesellschaft (die aber letztlich, gliicklicher-
weise, auch nicht gegen innere Polarisierung gefeit ist). Auch umgreifende Organisa-
tionen differenzieren sich: innerhalb der italienischen Democrazia cristiana bestehen,
wenn man den Zeitungen glauben darf, zur Zeit neun richtungsverschiedene Frak-
tionen. Das widerspriichliche plurale Angebot von Ideen und Werten fordert zur
Ideologiekritik heraus. Sie werden als verschleierte Interessen demaskiert. Auch Reli-
gion und Kirche bleiben von solcher Kritik nicht verschont. Haben sie nicht allzuoft
hochst verinderungsbediirftige soziale Zustinde durch den Jenseitsausblick sanktio-
niert? Der Vorteil der lingeren Tradition des Marktangebots der Kirche schligt leicht
ins Gegenteil um, angesichts der (angeblich) so geringen geschichtlichen Wirksamkeit
ithrer Zielvorstellungen und Verhaltensmotivationen. Findet in den Parteien eine
— begriiflenswerte — Entideologisierung statt, die die Parteiorthodoxie zur Gelegen-
heitsrhetorik schrumpfen 1aflt: so erscheint katholische Kirche um so mehr als die,
neben Histo- und Diamat, letzte ideologische Bastion, als das grofle Ideologiereservat.
Nach T. Luckmann? ist ,aus den Forschungsergebnissen zu entnehmen, dafl Kirch-
lichkeit zu einem Randphinomen in der modernen Gesellschaft geworden ist...
Das Schrumpfen der Kirchlichkeit ist in der wachsenden Bedeutungslosighkeit der kirch-
lichen Werte fiir die sinnvolle Integrierung des Alltagslebens der typisch modernen
Person verankert.©

Tendenzen

Tendenzen haben einen Ausgangspunkt, und sie haben einen Zielpunkt; sie ten-
dieren von-zu. Sie bergen in sich die Gefahr, das ,Alte®, von dem sie ausgehen, zu
hemmungslos zu verabschieden; sie bergen auch die Chance der neuen Moglichkeiten,
zu denen sie hinstreben. Das gibt fiir uns Gesichtspunkte ab: Ausgangspunkt — Ziel —
Gefahr — Chance. Vorausgeschicke sei jeweils die eine und andere statistische Angabe.

6 K. Rahner — N. Greinacher, ebd. 227,
7 Das Problem der Religion in der modernen Gesellschaft (Freiburg 1963) 29 f.

225



Walter Kern §]

1. Von der Uberlieferung zur Entscheidung

Die dadurch angezeigte Spannung sei beleuchtet durch Daten der Tiroler Befragung
von 1970: 93 %/ der Befragten huldigen sehr traditionell und unbestimmt der Auffas-
sung: ,Ein Volk braucht einen Glauben. Aber nur 60 % sind auch iiberzeugt, dafl
erst der Glaube den Menschen frei und selbstbewufit macht®, und nur 50 % gehen
regelmédfig zur Kirche, nur 23 % betrachten die Sonntagspflicht als schwerwiegend.
In der deutschen Interview-Befragung vom Frithjahr 1971 rangiert auf die Frage,
was an der Kirche geféillt, an 7. Stelle (mit 27 %) die Antwort: ,Sie pflegt iiber-
lieferte Traditionen und kulturelle Werte.“ Auf die Frage, was an der Kirche stort,
an 3. Stelle (mit 34 %) die Antwort: ,Sie hilt zu sehr am Uberlieferten fest.“ Die
Bewegung und Unruhe, die in den letzten Jahren in die Kirche kam, wird von den
deutschen Katholiken zu 45 9y begriifit und zu 18 %o bedauert, wihrend 36,5 9/ mit
teils-teils antworten. (Bei den regelmifligen Sonntagskirchgingern verschieben sich
die Zahlen allerdings ein wenig: 39-21-40.)

Wie stark auch heute noch christliches Leben und Glauben, von der Taufe der Babys
an, in Uberlieferung und Gemeinschaft hineingebunden sind, muf} nicht dargelegt
werden. Es wird auch nicht in Frage gestellt, daff die Einbettung des Glaubens in vor-
gegebene Sachstrukturen und vor allem in menschliche Beziehungen eine wichtige
und gute Hilfe fiir uns ist. Nur wird niemand jene engen Grenzen der geistigen und
gesellschaftlichen Bewegungsfreiheit zuriickwiinschen, die in fritheren Kulturphasen
bestanden. Der Soziologe K. F. Behrendt® nennt: die Kleinriumigkeit der Sozial-
gebilde, die eine strikte Kontrolle ermdglichte, die Unverriickbarkeit stindischer
Schranken, die Beschrinktheit des Wissens und der technischen Hilfsmittel, die Herr-
schaft magischen Denkens. Das alles hat sich nun allerdings gedndert. Auf dem Hinter-
grund der sozialen Mobilitit (in Grofistidten ziehen im Schnitt jihrlich 209/ der
Bevolkerung um, weg oder zu?) hat sich jener geistig-weltanschauliche Pluralismus
ausgebildet, von dem wir sprachen. Was immer man von A. Mitscherlichs Analyse der
»vaterlosen Gesellschaft* hilt oder von modernen Romanen, die die heutige Bewufic-
seinskrise — schon im Buchtitel — durch radikalen Traditionsbruch kennzeichnen: un-
bestreitbar sind viele Traditionen und Institutionen, die in der vorindustriellen Ge-
sellschaft den Entscheidungsraum des Menschen einengten, heute ganz verschwunden
oder in ihrer Geltung stark herabgesetzt. Die Kirche beherrscht mit der von ihr insti-
tutionell vertretenen Meinung nicht mehr die Gesellschaft, in der sie lebt. Es gehort
kaum mehr zum gesellschaftlichen Komment und es bringt kaum mehr gesellschaftliche
Vorteile, Mitglied der Kirche zu sein. Die religits-christliche Uberlieferung ist heute
eine gebrochene Grifle. Sie mufl konkurrieren mit dem vielfiltigsten Marktangebort,
das durch die Massenmedien jedem Menschen ins Haus getragen wird, und es hat nicht

8 Der Mensch im Licht der Soziologic (Stuttgart 1962) 84.
9 Handbuch I1/1, 190.

226



Der freiere Glaube

den Anschein, dafl die von den christlichen Glaubensverkiindigern mobilisierte Wer-
bung die ziigigste ist. Der Glaube hat sein Weltanschauungsmonopol lingst verloren.
Vermutlich fiir immer.

Damit sind Stiitzen fiir den Glauben vieler Menschen weggefallen. Der einzelne
kann sich nicht mehr verbindlich von einer allgemein anerkannten Instanz sagen lassen
ein fiir allemal, was er zu denken und was er zu tun hat. Er muf} selber zuschauen.
Die Wahrheitsfindung ist seiner Urteilsbildung {iberantwortet. Und diese ist umstrit-
ten, angefochten, langwierig; Kurzschliisse, sich fiir das jeweils Marktgingigste, Zug-
kriftigste oder gar das Erstbeste zu entscheiden, legen sich bei der ,intellektuellen
Uberbelastung® (A. Gehlen) vieler Menschen nahe. Und weil man nichts gewif} weif3,
ist man auch in seinem Verhalten zu nichts mehr ganz sicher verpflichtet. Daf der
kirchlich praktizierte Glaube derzeit stindig abnimmt, wird von der Soziographie
fiir die Industrienationen eindeutig konstatiert. Und dagegen ist ja wohl auch kein
pastoraltheologisches Kraut gewachsen.

Aber auch die positive Chance ist zu sechen. ,Noch nie in der Geschichte der Mensch-
heit war ein so grofler Raum von Wahlmoglichkeiten und Entscheidungsfreiheiten
gegeben. Noch nie konnte der Mensch so bewuflt sein Schicksal erleben und gestal-
ten.“ 10 Der christliche Glaube will von seinem Wesen her vom Menschen personlich
angeeignet werden. Jeder einzelne mufl ihn in freier Entscheidung iibernehmen. Das
war auch frither so. Geschah es nicht rechtzeitig, war ein Versagen der zuvor selbst-
verstandlichen Kirchginger in exponierter Situation (Militir z. B.) unvermeidlich.
Heute ist schon in der Normalsituation freie Aneignung und lebendiger Vollzug des
Glaubens christlich lebensentscheidend. Was im Innern des Glaubens verborgen liegt,
zieht nun offen seine Konsequenz: Glauben ist nicht nur legaler Gehorsam gegeniiber
einer amtlichen Forderung, er ist die Konfrontation mit dem den ganzen Menschen
auf ewige Verheiflung hin einfordernden Gott. Der kraft personlicher Entscheidung
entschiedene Glaube ist nicht dasselbe wie ein von kirchlich-gesellschaftlicher Uberlie-
ferung mitgelieferter ,Glaube®. Der einzelne ist immer wieder aufs neue vor die
entscheidende Frage gestellt, ob er das Glaubensbekenntnis seiner religiGsen Gruppe
aus der Tiefe seines eigenen Aufbruchs zum Gott der Erbarmung und unbegreiflichen
Allmacht, der der Gott Jesu Christi ist, vollziehen kann und will oder ob er diese An-
schauung ,als heute nicht mehr vollziehbaren Restbestand einer religidsen Kultur von
gestern aufgeben wolle“ 1! oder miisse. Das bedeutet, grob gesprochen: quantitativen
Verlust und qualitativen Gewinn. (Allerdings ist in der gegenwirtigen Situation auch
cher als frither mit der Moglichkeit objektiv falscher Entscheidung bei subjektiver
Schuldlosigkeit zu rechnen.) :

Das hat nun auch seine kirchensoziologischen Folgen. Der Ubergang von duflerer,
autoritativer Reglementierung zu mebr innerer, einsichtiger Uberzeugung verlangt die

10 K. Rahner — N. Greinacher, in: Handbuch IT/1, 221.
11 Ehd, 247.

227



Walter Kern S]

Uberleitung des patriarchalischen Verhiltnisses zwischen Gliubigen (!) einerseits, Kle-
rus und Kirchenleitung andererseits!2 in eine mehr partnerschaftliche Beziehung. Die
autoritire Weisung macht dem Dialog Platz. Aus der Volkskirche wird die Gemeinde-
kirche, das bewufite Miteinander entschieden Glaubender. ,Das Zeitalter der Vermas-
sung ist (zugleich) das Zeitalter der kleinen Sondergruppierungen, der Vertrauens-
beziehung, fiir die man sich einsetzt und wirklich etwas tut, der Teams, die Gleich-
gesinnte kooptieren.“ 18 Was fiir uns nicht heifflen kann: fiir eine Minikirche des ,hei-
ligen Restes, der absichtlich ,kleinen Herde“, der bloflen Freundschaftsgruppen zu
pladieren.

Summa: Der Konsumzwang ist gewichen. Die Verbraucherhaltung kann sich wan-
deln: durch Entscheidung in Uberzeugung.

2. Vom Spektrum zum Brennpunkt

Damit sind wir bei einer mit der Tendenz von der Uberlieferung zur Entscheidung
sehr verwandten Akzentverlagerung angelangt: von der ausgebreiteten Vollstindig-
keit des Credo, der Fides-quae, des Glaubensdepositums zur Tiefenerfahrung des
scredere, der Fides-qua, des Glaubensvollzugs.

In Amerika fiigten 4199 von Befragten, die gegeniiber bestimmten Glaubens-
wahrheiten Zustimmung ausgedriickt hatten, hinzu, dafl diese Wahrheiten jedoch
keine zentrale Rolle in ihrem Leben spielen!!. Auf die Frage nach der Bedeutung,
die Jesus fiir sie habe, entschieden sich in der Bundesrepublik 1967 fiir die Antwort
»Jesus war nur ein Mensch, aber ein grofiler Mensch® usw.: 39 %/o der Befragten, dar-
unter 31 9o praktizierende Protestanten, 26 /o ebensolche Katholiken 15. Andererseits
bekannten sich damals, auf die persénliche Einstellung zum Gebet befragt, 52 %o der
praktizierenden Katholiken (sowie 44 %/o der praktizierenden Protestanten und 27 %o
aller Befragten) zur Auffassung: ,Ein Tag ohne Gebet ist ein verlorener Tag!“, ob-
wohl auch ganz diskutable andere Antworten zur Auswahl standen (ndmlich nicht
tiglich, sondern bei Bediirfnis danach: 36 — 46 — 40 %/o; und: in groflen Schwierigkei-
ten, um Hilfe: 9 — 9 — 19 %), und Gebet darf hier ja wohl fiir lebendigen Glaubens-
vollzug stehen. Es besteht ein Verlangen nach Vertiefung des Glaubensbewuftseins.
»Wie kann ich als moderner Mensch ein gliubiger Christ sein?“: diese Frage ist fiir
29 9/ der interviewten deutschen Katholiken vordringlich; sie riickt unter 14 zur Wahl
stehenden Gesprichsthemen an die drittoberste Stelle.

12 Diese Entgegensetzung von ,Gliubigen® zu Klerus (dem oder an den sie glauben?) ist schon be-
zeichnend genug.

13 A, Gehlen, Mensch trotz Masse, in: Wort und Wahrheit 7 (1952) 579-586, 584.

14 N. J. Demerath, Program and Prolegomena for a Sociology of Irreligion, in: Actes de la X. Con-
fér. Internat. de Sociol. relig. (Rom 1969) 168.

15 V. Harenberg, Was glauben die Deutschen? (Mainz, Miinchen 21969) 61,

228



Der freiere Glaube

Fiir manchen Katholiken sind die 354 Katechismuswahrheiten der Kinderzeit ein
gelinder Schock geworden; sie haben alles, was katholischerseits zu erfragen ist, ver-
bindlich beantwortet. (Ich erinnere mich, dafl ich als 7jihriger auf die Frage ,Was
ist Gott?“ antworten lernte: ,Gott ist ein unendlich vollkommener Geist, der keinen
Leib hat“ — : eine gespenstische Angelegenheit!) Diese Katechismuswahrheiten wurden
denn auch entsprechend reproduziert, nicht immer mit echter Uberzeugung. Dieses
Glaubenssystem ist heute bis zu einem gewissen Grad ausgehshlt. Es teilt sein Schidssal
mit andern, z. B. philosophischen Systemen der Vergangenheit. Und in innerem Zu-
sammenhang damit. Denn man erkannte, wie zeit- und ortsbedingt, wie sehr durch
eine selbstverstindlich vorausgesetzte philosophische Begrifflichkeit vorgebahnt manche
vermeintliche Glaubensauffassungen sind. Die christliche Lehre kann nicht mehr blof§
ein System von Sitzen sein, das sich auf eine formal geltend gemachte Autoritit — von
Lehrer und Pfarrer oder, auf hoherer, wissenschaftlicher Reflexionsstufe, von Heili-
ger Schrift oder kirchlichem Lehramt — stiitzt.

Wenn das Credo nur einen Kranz mythischer Vorstellungen zu flechten scheint, wenn
Worte wie Himmel, Stinde, Fegfeuer, Gotteskindschaft unverstindlich klingen, ent-
steht das Problem der Interpretation der Glaubensaussagen, der christlichen Her-
meneutik. Das Unternchmen der Entmythologisierung machte verschiedene Griinde
geltend: magisches Weltverstindnis, altorientalische Mythologie, griechische Vergot-
tungsideen. Der m. E. methodisch nicht gentigend abgesicherte Zugriff erstreckte sich
auf die Wunder Jesu, die Existenz von Engeln und Teufeln, die jungfriuliche Emp-
fingnis Jesu, seine Auferstehung, Jesu Tod als Heilsgeschehen stellvertretender Siihne,
die ,metaphysische“ (1) Gottessohnschaft Jesu, schlieflich auf den Glauben an ,Gott“
selbst. Bultmanns Entmythologisierung wurde von seinen eigenen Schiilern teilrevi-
diert in einer neuen Wende zum historischen Jesus; die individualistische Engfithrung
seiner Existentialtheologie wird heute von gesellschaftskritisch orientierten Theologen
hart bemingelt. Aber an der Perspektive der existenziellen Bedeutung des Glaubens
wollen wir ja wohl festhalten. In unserem Zusammenhang diirfte der Defekt mancher
Entmythologisierungstendenz darin liegen, dafl die empirisch-technische Denkweise
des heutigen Naturwissenschaftlers schlechthin zur Norm des Mythologieverdachts
aufgeplustert wird: ein neues Tabu!

Aber stellen wir uns derheute virulentesten deraufgeworfenen Fragen, der Frage nach
der Méglichkeit eines Denkens und Sprechens von Gott. Schon J. J. Rousseaus ,Savoyar-
discher Vikar® verwarf die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes als eines der Dinge, die
keinen Nutzen fiir die Praxis haben. Heute richtet sich dieSchwierigkeit auf den persin-
lichen Gott iiberhaupt. Man sagt zwar, die ,Gott-ist-tot“~Theologie sei selbst bereits
wieder tot. Kein Schaden, kénnte man denken. Es handelt sich ja zum Teil bei dem
satheistischen Christentum® nur um einen schockierend starken, irrefiihrenden Wort-
gebrauch: man protestiert gegen die angeblich theistische Auffassung von einem rein
jenseitigen, auferweltlichen Gott. Aber hat nicht schon Alfred Delp — 1944 — gemeint,
dafl die Menschen in ihrer gegenwirtigen Lebensverfassung ,Gottes unfihig® ge-

229



Walter Kern S]

worden seien! Nicht weil sprachanalytische, semantische Theorien die Sinnlosigkeit,
Gegenstandslosigkeit dieses Terminus ,Gott behaupten. Sondern weil vom Men-
schen die existentielle Bedeutung der Wirklichkeit Gottes nicht mehr erfahren wird.
Weil das Wort ,Gott“ als blofies Wort inflationiir entwertet wurde, meinen denn auch
Theologen, man solle es eine Zeitlang aus dem Verkehr ziehen, es jedenfalls sehr spar-
sam gebrauchen. Von der Unerfahrbarkeit Gottes her versteht man das Echo, das der
Vorschlag gefunden hat, Jesus als den Stellvertreter Gottes zu akzeptieren, der — zu-
nichst: vorliufig, dann fakeisch endgiiltig — allein fiir uns wichtig ist als Zeuge und
Vorbild titig weltverdndernder Menschenliebe. Aber Jesus, der Mensch fiir die ande-
ren Menschen, wurde (bei D. Stlle) bald zum blofen Menschen unter Menschen. Gott
wurde zur Chiffre fiir Mitmenschlichkeit. Nun, das ist bekannt. Auch dort, wo der
Gottesglaube noch besteht, ist er oft zu einer Art Deismus geworden: Gott steht noch
irgendwo an Anfang und Ende von Welt und Leben (Taufe und Begribnis!), aber das
reale Dazwischen hat keinen Platz mehr fiir ihn. Und wo die Gottesfrage neu gestellt
wird, richtet sie sich oft zu sehr in einer humanistischen Weltbejahung auf Gott als
den ,Mehr-Wert“ des Menschen. Der negative Generalnenner der entmythologisie-
renden Interpretation auf das heute Assimilierbare hin heifit: anthropologische Reduk-
tion der , Theo“-logie. Aus dem christlichen Glauben wird dabei — so wird das auch in
Umfragen beschrieben—: ein Vertrauen-Schenken; ein Wissen, dafl man angenommen ist;
Verstehen, dafl das Leben gut ist; sich vertrauensvoll dem Dasein iibergeben; blofes
gutes In-Der-Welt-Sein . . . (wie eben auch Gott ein wohltitiges, Vertrauen gebendes
Lebensfluidum ist).

Aber statt solcher negativer Reduktion ist auch positive Konzentration der Glau-
bensbemithung mdglich. Ein #ufleres Zeugnis fiir diese Bemithung sind die in den
letzten Jahren entworfenen Kurzformeln des Glaubens: von K. Rahner (in einer
Reihe von Ansitzen), Hans Kiing und — meines Erachtens fragwiirdiger — Heinz
Schuster 16; auch Pauls VI. ,Credo des Gottesvolkes* vom 29. Juni 1968 kann hier
angefiihrt werden. Die Bekenntnisformeln des N'T, daf Jesus der Christus oder daf er
der Herr (Kyrios) ist, werden entfaltet in den neuen Kurzformeln. Sie kreisen um die
eine Wirklichkeit des in Jesus Christus dem Menschen gniddigen Gottes. K. Rahner
spricht beispielsweise von der Verwiesenheit des Menschen in das absolute Geheimnis
Gottes, dessen radikale Nihe ihm durch Jesus Christus geschichtlich vermittelt wird.
Zu solcher biindiger Glaubensaussage ermutigte der Hinweis des 2. Vatikanums (Oku-
menismusdekret Nr. 11) auf die ,hierarchia veritatum®. Mit der Ubersetzung aus der
Fach- in die Alltagssprache ist dann allerdings unvermeidlicherweise (wie O. Mudk
fiir den Hollindischen Katechismus gezeigt hat17) eine Einbufie an Genauigkeit und
Vollstindigkeit verbunden. Die Konzentration auf das eigentlich christlich Unter-

16 Vgl. R. Bleistein, Kurzformel des Glaubens. Texte (Wiirzburg 1971). Die Literatur dariiber schwille
an, z. B. A. Stock, Kurzformeln des Glaubens (Einsiedeln 1971); J. Schulte (Hrsg.), Glaube elementar
(Essen 1971).

17 In: Die Zeit im Buch 23 (1969) 65-68; vgl. auch: Zschr. f. kath. Theol. 91 (1969) 274-288.

230




Der freiere Glaube

scheidend-Entscheidende soll nun aber nicht im — sozusagen — Vordergrundsbereich
der Fides-quae verbleiben: sie will in die Tiefe neu lebendig erfafiten Glaubensvollzugs
stoffen.

Sie will nichts anderes sein als die Aktuation der Fides-qua. Ist der Glaube nach dem
Tridentinum ,,Fundament und Wurzel des Heils*: dann kann und muf aus der Wurzel
eben auch alles Weitere wachsen! Die Einzelsitze des Dogmas werden in das urspriing-
liche Christusereignis riickgebunden, in das eine Geschehen der Selbstmitteilung Got-
tes an den Menschen, das angenommen sein will in personaler religiser Erfahrung.
Diese wieder kann uns nur aufgehen in der eigenen Daseinserfahrung mit Dingen
und zumal Menschen: in der Erfahrung der Wandelbarkeit, der Verfanglichkeiten und
Verfallenheiten unseres Lebens und des Verlangens nach Untriiglichkeit, Bestand, per-
sonalem Angenommensein fiir immer usw. Ohne solche Erfahrungstiefe erscheinen
die Glaubenswahrheiten (in ihrer erschreckenden Vielzahl) heute allzuleicht als blofe,
unwirkliche Ideologie, die man aufgeben kann, ohne daf sich damit im realen Dasein
etwas dndert. Das scheinbare Schrumpfen des Glaubens kann so zu einer Verdichtung
werden. Und es wird wichtiger sein, dafl die Kirche ,den eigentlichen (,transzenden-
talen®) Grundakt des Glaubens mystagogisch immer neu zu erwecken und einzuiiben
sucht, als dafl sie eine moglichst material differenzierte Vorstellung der einzelnen
Glaubensinhalte bietet“ 8. Das alte Nebenordnungssystem der vielen Glaubenswahr-
heiten (das ja vielmehr nur eine Summierung war) bringt die Gefahr mit sich, daf,
wie frither mit dem Wesentlichen auch Unwesentliches mordicus festgehalten wurde,
so heute mit dem Unwesentlichen auch das Wesentliche eliminiert wird. Unterschei-
dung des unaufgebbar Christlichen tut not. Sie dringt sich auf in der entschiedenen
Polarisierung, nicht zu irgendwelchen partiellen Hiresien, sondern zum Unglauben,
zur Apostasie schlechthin, Von hier aus wird man selbst in manchem, was in ,a-thei-
stischen® Theologumena wie Gotteslisterung aussicht, noch den Protest im Namen
des 1. Gebots, im Namen der Einzigartigkeit und Andersartigkeit des Gottes Jesu
Christi wiedererkennen. Die Verdnderlichkeit und Mannigfaltigkeit von heutiger
Theologie (und auch Liturgie) ist fiir die Zweifelnden ein Zeichen dafiir, daf die ganze
dogmatische Tradition nur Menschengemichte sei, fiir den Glaubenden ein Zeichen
der Lebenskraft seines Glaubens — der nicht auf- und untergeht in Theologie. Was
wir positiv als Konzentration und Aktuation des Glaubens zu verstehen suchten, wird
fiir uns auch zur Aufforderung, keine unniitzen Glaubenskonflikte heraufzubeschwi-
ren, weder fremde noch eigene. Einige Skepsis, einige kritische Distanz, einiges selek-
tives Verhalten, einige partielle Identifikation ist immer noch besser als Resignation
iberbanpt. Der ,uniiberwindliche Irrcum® der Moral ist notfalls auch auf die Glau-
benssituation anwendbar. Auch steht dem Verstindnis des Kerygmas als personalem,
existentiellem Appell auch heute durchaus noch erginzend gegeniiber das Verlangen

18 Vgl. K. Rahner, in: Handbuch III, 519.

231



Walter Kern S]

nach fundierter Information, nach Predigten, die dogmatisch und moraltheologisch
tiber die zentralen Themen der christlichen Botschaft unterrichten.

Die Kiirzestbilanz zu Tendenz Nr. 2: Besser radikal glauben als nur komplett.
Genauer: Die Vollstindigkeit des zu Glaubenden kann zu einem guten Teil implizit
bleiben, ist es nur Glauben, worum sich’s handelt.

3. Von der Definition zur Kommunikation — von der Abgrenzung zum Austausch

In Deutschland wurde auf die Frage ,, Was gefillt IThnen an der katholischen Kirche?“
mit der grofiten Hiufigkeit (38 /o) geantwortet: ,Sie gibt mir das Gefiihl der Gemein-
schaft.“ Von den Tirolern geben zwar die meisten, nimlich 78 %/, als Grund fiir ihre
Kirchenzugehérigkeit an: , Weil ich die Lehre der Kirche fiir richtig halte®; aber 68 /o
wollen auch dann nicht aus der Kirche austreten, wenn sie mit ihrer Lehre nicht mehr
tibereinstimmen (und nur 16 %o beharren, sie triten aus der Kirche aus, wenn sie ihnen
nichts mehr sagte).

Das Gemeinschaftsbediirfnis, jedenfalls die Gemeinschaftswilligkeit der heutigen
Katholiken reicht tiber die Grenzen der eigenen Kirche weit hinaus. Der Okumenis-
mus zeugt Friichte; endlich auch bei uns. Der allgemeine Pluralismus 1t die scharfen
Grenzen verwischen. Es gibt so viele und so unmerkliche Ubergangspositionen. Und
viele Evangelische sind ohnehin katholischer als viele Katholiken. Die stabile Ko-
existenz der christlichen Kirchengruppen lockert sich. Interkommunion wird gefordert
und verwirklicht. Die allgemeine Weltlage kommt dazu. Die immer stirker bewufit
werdende Einheit der Weltgeschichte, die soziale Verflechtung der Menschheit, die
»in einem Boot sitzt®, ihre Uberlebensprobleme fordern einen ,in Liebe wirksamen
Glauben® (Gal 6, 5), der nicht an den Grenzpfihlen eigener Auffassungen und Praxen
haltmacht. Es ist fiir theoretisches Glaubensgezink (von Religionskriegen zu schwei-
gen) einfach kein Platz da, keine Zeit, keine Kraft, keine Lust. Das bringt mit sich,
daf sich der Blick ausweitet nicht nur auf die anderen christlichen Konfessionen und
auf die anderen Religionen, sondern auch und gerade auf die ,,Ungliubigen®. ,Nicht
das verschwommene Bild des ,Gliubigen, sondern der Ungliubige mufl den Horizont
abgeben, in dem kritisch nach Verstindlichkeit von Theologie und Verkiindigung ge-
fragt wird“ — meint der Dogmatiker K. Lehmann 19, Aber sein nichster Satz verrit
auch eine gewisse Aporie dieses Rezepts: ,Die Predigt mufl am meisten Riicksicht
nehmen auf den Menschen, der nicht unter der Kanzel sitzt und sie nicht hort.) Fest-
zuhalten ist wohl: Religiositit und Kirche decken sich immer weniger; sie treten viel-
mehr sehr stark auseinander.

Das Ausschauen iiber die Grenzen nach auflerkirchlicher Religiositit schieft heute
tibers Ziel hinaus. Die Gefahr und Versuchung, die in der Grenzgingerei fiir den
eigenen Glauben liegt, wird kaum mehr gesehen. Zu leicht erscheinen andere Konfes-

19 Handbuch III, 651 f.

232



Der freiere Glanbe

sionen und Religionen als gleichberechtigte und vollgiiltige Heilswege. Die Kirche
kann nicht anders, als ,grundsitzlich jeden Menschen aufzufordern und einzuladen,
sich von dieser auflerkirchlichen Religiositit zur kirchlichen zu bekehren®20. Tatsich-
lich gehen aber nicht nur die Einzelkonversionen stark zuriidk; auch der (bislang
manchmal zu naive) Missionselan erschlaffte. Unverbindlichkeit greift um sich, Koket-
terie mit dem stets besseren Fremden, modische Kapriolen, Anbiederung nach auflen.
Man redet gern und viel mit dezidierten Atheisten, aber nicht mit dem Glaubensge-
nossen von anderer Mentalitit. Positive Interpretation wird allem gegeniiber ange-
wandt — aufler gegeniiber der eigenen Tradition, die mit masochistischem Behagen
negativ interpretiert wird 2. Bezeichnend und bedenklich ist ein neues Phinomen:
Es scheint heute Heterodoxie bei verbaler Orthodoxie zu geben. Man zieht der dufle-
ren Emigration die innere vor. Die Héresie weigert sich, ihre soziopolitischen Konse-
quenzen zu ziechen. Die Ketzer (wenn man davon reden muf) bleiben in der Kirche.
Das fithrt zu Grenzverwischungen und zu Verunsicherung der ,altgldubigen® Kirchen-
mitglieder (hat aber auch den Vorteil, daff der Riidcweg zur auch inneren Einheit
offener bleibt, dafl weniger auf Dauer trennende Differenz eintritt).

Positiv mufl aber auch gesagt werden, dafl es nun mal auflerhalb unserer Kirchen-
grenzen vieles gibt, worin urspriingliche Mglichkeiten des Evangeliums, christliche
Glaubensimpulse, kirchliche Lebensfunktionen reiner und voller verwirklicht werden
als innerhalb unserer Grenzen. Es gibt auferkirchlich ,latente Kirchlichkeit in ge-
lebter Glaubenserfahrung, die sich erweist in titiger Néchstenliebe. Oft sind die Un-
gliubigen die Samariter der Menschheit. Beides ist mdglich: Unter duflerer kirchlicher
Schale kann vollige Irreligiositit Platz greifen, und eine verborgene Gliubigkeit kann
leben unter betonter Distanz zu allen kirchlichen Formen. Der theologische Grund:
Der (bestehende!) Widerspruch zwischen dem Katholiken und dem anderen Men-
schen, einschlieRlich des Unglidubigen, wird unterfangen von dem Angebot der Gnade
Gottes auch an alle diese anderen: vom Ja Gottes zum anderen und eventuell von
dessen geheimen Ja zu Gott. Das gilt nicht nur fiir den einzelnen Nichtkatholiken.
Auch die anderen Konfessionen und Religionen als Institutionen konnen relativ legi-
time Heilswege sein, eine positive Heilsfunktion fiir ihre Mitglieder besitzen (nach
neuerer Theologie der ,allgemeinen Offenbarung). Das Vatikanum II hat zu all dem
erstaunlich GroRziigiges gesagt. In unserer Gegenwart bricht bei Grenzgingern wie den
Hippies so etwas auf wie eine mystische Dimension. Denken wir an die in ihrer echten
Tragweite wohl noch nicht abzusehende, aber doch sympathisch wirkende neue Jesus-
Bewegung in den USA und nun auch in Mitteleuropa.

Die positive Bedeutung auferkirchlicher Religiositit kann nun aber fiir die Kirche
nicht wirksam werden, wenn die Kirche sich ihr gegeniiber nur distanziert und kritisch
be- und verurteilend verhilt. Wir konnen uns nicht das Wagnis ersparen, uns experi-

20 K. Rahner, in: Handbuch II/1, 254.
21 Vgl. dazu O. Mucdk, a. a. O. 276.

17 Stimmen 189, 4 233



Walter Kern S]

mentierend auf manches bisher Unerhdrte einzulassen. Auch gewagte Versuche iiber
die Grenzen hinweg werden sich auf den Mut der Wahrheit berufen diirfen, dessen
Garant der Heilige Geist ist, dessen Dynamik ja wohl in die rechte Richtung zu drin-
gen versteht. (Schlieflich scheinen neuerdings auch die Unterlassungssiinden im Con-
fiteor auf.) Grenzgingerische Kommunikation braucht nicht zu einem eigens anzu-
zielenden Programm erhoben zu werden, denn das wiirde unter Umstinden in Syn-
kretismus abschwimmen: sie ist mit der realistisch ergriffenen Situation gegeben. Keine
dngstliche Verschlossenheit gegen das (anscheinend) andere. Nicht das neue andere
fiir grundsitzlich besser als das eigene alte halten. Es besteht ein legitimer katholischer
Spielraum zwischen ruhiger (nicht unwirscher, heftiger) Distanz und gelassenem (nicht
alles tiberstiirzendem) Engagement. Karl Rahner fordert den , Tutiorismus des Wag-
nisses“ 22, Ich wiirde hinzufiigen: unter Wahrung des unterscheidend Christlichen,
auch des Katholischen, das ja von seinem Wesen her nicht exklusiv Grenzen setzt,
sondern kat’holon, allumfassend ist.
In summa: Verschnlichkeit ist gut christlich — Versshnlerei ist ihr Affe.

4. Vom Bekenntnis zur gesellschaftlichen Bewihrung

Wozu ist die Kirche da?, wurden die Katholiken der Bundesrepublik 1970/71 ge-
fragt. Um fiir soziale Gerechtigkeit (86 %), bzw. Briiderlichkeit (83 /) zu sorgen,
um die Staatsminner zu Gerechtigkeit aufzufordern (85 /), antworten die allermei-
sten; wihrend die Zielvorstellung ,personliches Heil® nur 52 %/oige Zustimmung auf
sich sammeln kann. (Allerdings erhilt auch die Antwort ,seelische Not® 87 9/, und
von der Predigt wird Verinderung der gesellschaftlichen Verhiltnisse nur von 12,6 9/,
erwartet.) In einer Liste von 14 Glaubens- und Lebensfragen, iiber die man gerne
mit jemandem Kompetentem sprechen méchte, rangiert im Frithjahr 1971 an zweiter
Stelle (mit 31 %/o) das Thema: wie wir die Welt, die Gesellschaft, in der wir leben, ver-
bessern kdnnen. Die Frage, ob Christus der Sohn Gottes ist, steht dagegen (mit 11 9/)
an letzter Stelle — was hier vermutlich bedeutet, daf das nock nicht oder noch kaum
in Frage gestellt ist. Vielleicht verraten schon diese statistischen Angaben eine Bewuft-
seinsverdnderung auf dem Hintergrund einer Befragung von 1967, nach der Recht-
gldubigkeit gar nicht eng zusammenhing mit humanitiren und sozialen Forderungen;
wurden solche gestellt, dann nur an den einzelnen Gldubigen, nicht an die Gemein-
schaft der Gliubigen, an die Kirche, die nur als eine Institution fiir kultisch-seelsorg-
liche Leistungen, nicht als sozialkritische Instanz galt2s,

22 Handbuch II/1, 274 ff. Auch Rahner plidiert etwas frither (ebd. 259) im Zweifelsfall fiir die
grofite Treue zur Botschaft Jesu, nimlich ,die Treue zur freien Gnade Gottes, zur Liebe Gottes und der
Menschen, zur Torheit des Kreuzes und zur Bereitschaft fiir das Zeugnis bis zum Tod®. Diese Treue ist
»das letzte Prinzip fiir das Bestehen der Situation®.

2% Nach Harenberg (s. Anm, 15), 172-208.

234



Der freiere Glaunbe

Geringe Effizienz gegeniiber sozialen und politischen Miflstinden wird dem kirchli-
chen Christentum nicht nur von atheistischen Religionskritikern vorgeworfen. Ist es
nicht ein Stabilisierungsfaktor des Bestehenden, ein Beruhigungs-, Beschwichtigungs-
system? ,Dafl die Lehre des Christentums die Welt nicht verbessert hat, daran sind
die Christen schuld, nicht die Kommunisten®, meint Fritz Diirrenmatt 1966. Und Ber-
nard Shaw scharf: ,,Hiite dich vor dem Menschen, dessen Gott im Himimel ist.“ Speziell
der deutsche Katholizismus war nach der These von Carl Amery aus dem Jahr 1963
allzu lange dem biuerlich-kleinbiirgerlichen Milieu verhaftet. Seine Zentraltugend ist
(oder war) der Anstand, und das umfafic Piinktlichkeit, Ehrlichkeit, Zuverlissigkeit im
Dienst, Gehorsam gegen die Obrigkeit u. 4. Solche Haltung blockiert den anstehenden
gesellschaftlichen und politischen Verdnderungsprozef.

Die katholische Immobilitit ist in den letzten Jahren erschiittert worden, und zwar
nicht nur von radikalen Randgruppen. Ein Einfluf des (neo)marxistischen sozial-hu-
manen Pathos ist nicht zu bestreiten. Es wirkte vor allem durch Ernst Blochs Utopik
der Hoffnung. Zunichst auf evangelische Theologen, besonders auf Jiirgen Moltmanns
,Theologie der Hoffnung®. Im katholischen Bereich nahm zumeist J. B. Metz die
durch die ,Paulus-Gesellschaft® vermittelten Anstofe auf. Seine ,Politische Theologie®
denunziert das bisherige theologische Denken aller Richtungen als privatisierend. Die
neue Maxime heiflt statt Orthodoxie: Orthopraxie. Die Kirche soll eine oder gar die
gesellschaftskritische Institution werden. Die Botschaft des Evangeliums von Frieden,
Gerechtigkeit, Freiheit ist das grofe Korrektiv der jeweiligen Realisation des mensch-
lichen Zusammenlebens. Das Bestehende wird dem ,eschatologischen Vorbehalt® seiner
Unangemessenheit zu dem sein-sollenden, je ausstehenden Idealentwurf unterworfen:
der sprengt es auf und treibt es voran. Die Kirche: das grofle dynamische Nein zu aller
inhumanen Fixierung! — Die siidamerikanische Misere provozierte sehr praxisorien-
tierte Theologien der Revolution. Das technische Gegenwartsbewufitsein, reflektiert
in der profanen Futurologie, verstirkt die Zukunftsausrichtung der neu aufbrechenden
soziopolitischen Verantwortlichkeit der heutigen Katholiken.

Die Gefahr muf8 diagnostiziert werden, daff Christentum und Kirche aufgehen im
Einsatz fiir soziale und politische Verinderung. Die Kirche ist nicht ein Klub fiir Welt-
verbesserung — so unverschimt wichtig die nur ist. ,Die heutige Welt verlangt von
den Christen, daf} sie Christen bleiben“ — meint Albert Camus. Katholische Studen-
tengemeinden, etwa in Berlin und Bochum, die seit 1969 die ,Politische Theologie®
einseitig radikalisiert zu praktizieren suchten, tendierten dazu, ihre Mitglieder auf
bestimmte politische Stellungnahmen und Praxen festzulegen. Ein m. E. bestiirzendes
— vulgirmarxistisches — Dokument dieser Art ist das im Juli 1971 verabschiedete
»Schwerpunktprogramm® der ,,Katholischen Deutschen Studenteneinigung®. Dasselbe
scheint mir fiirs Kolner ,Politische Nachtgebet® zuzutreffen. Wird aber dann, wenn
der christliche Auftrag schnurstracks identifiziert wird mit konkreten gesellschaftlich-
staatlichen Zielsetzungen, die Tiir zur Toleranz, die das 2. Vatikanum (in der Erkli-
rung , Uber die religise Freiheit®) erstmals entschieden gedfinet hat, nicht wieder zuge-

17% 235



Walter Kern ST

schlagen? Dabei soll der gezielte Einsatz verschiedener Aktionsgruppen fiir Gastarbei-
ter, Strafgefangene, Slumbewohner und andere Randsiedler unserer Wohlstandsgesell-
schaft nicht tibersehen oder gar mitverurteilt werden. Das ist vielmehr das heute und
hier Geforderte!

Denn, nun positiv gewendet: Die Bewihrung des christlichen Glaubens auch und
gerade auf sozialem und politischem Gebiet st notwendig. Unpritentids, um der
Menschen selbst willen geleistet, ist der aktive Protest gegen inhumane Zustinde die
wirksamste und heute wahrscheinlich die einzig wirksame Glaubensbezeugung und
Glaubens'werbung®. Der Glaube wird nur erfahrbar dadurch, daf er den Glaubenden
mobilisiert zu mdglichst selbstlosem Einsatz fiir die anderen Menschen. Dieser Einsatz
ist die ,Grundbezeugung® des Glaubens. Nach dem Evangelium ist der Glaube an seinen
Friichten zu erkennen (Matth 7, 16). Die Friichte des Geistes, die Paulus aufzihle (Gal
5,22 f.) haben durchaus soziale Relevanz. Diese wurde durch die heutige Situation
ausgeweitet in Weltdimension. Die Inkarnation des Glaubens hat mit Jesus Christus
begonnen: sie bleibt stéindig in Gang; sie koexistiert dem Prozef der Menschheit, sich
— je menschlicher — selbst zu finden. Immer vorausgesetzt, dafl die kurzschliissige
anthropologische Reduktion vermieden wird, daf die neue ,Sozio-Humanitit® ge-
tragen, durchpulst wird von der ,Sehnsucht nach dem Anderen® (Max Horkheimer),
nach jenem Anderen, der nicht der Mensch, sondern Gott ist.

In summa: Andern wir die Welt, und lassen wir Gott Gott bleiben!

Ich ziehe keine Schlufibilanz. Ich habe schon wierfach recht und schlecht Bilanz zu
ziehen versucht. Die gegebene Diagnose ist nur ein Angebot an Gegenwartserfahrung
und Glaubensbewufitsein des Lesers. Sie setzt sich gern der Diskussion und Korrektur
aus. Die anvisierten Tendenzen sind prospektive Entwicklungslinien. Sie bezeichnen
nicht einen Zustand, der schon iiberall im selben AusmaR realisiert wire. Die Kirche
ist heute in Umbruch und Ubergang. Aber ist das nicht ihr Wesen, ihre Bestimmung?
Ist sie nicht dauerndes Ereignis des , Pascha“ des Herrn? Und ist nicht auch ,,Glaubens-
krise“ der normale christliche Zustand? Das heifit nicht: man diirfe, was da umstritten
wird, auf sich beruhen lassen; dagegen wehrt sich die Krise. Das heifit vielmehr: man
mufl sich dem Unerhérten, das der christliche Glaube ist, sachlich stellen ohne sach-
fremde Beunruhigung. Das ist die Krisis des Glaubens selbst. Wir miissen uns also
wohl auf die Krisensituation als Dauerzustand einrichten. Immerhin kénnen wir,
fiir Zwischenentscheidungen, individuell oder in Gruppen hilfreiche Konfliktregeln
ausbilden. — ,Deine Seele wird ein Schwert durchbohren®, damit die Gedanken vieler
Herzen herauskommen kénnen — hief es einmal, als der Skandal des Christentums
eben erst, noch kaum merklich, begonnen hatte. Eine allzu grofe Selbstverstindlich-
keit dessen, worum es mit dem christlichen Glauben geht, knnte geradezu dessen
Inhalt verschaukelt haben, seine unglaubliche Zumutung und Einforderung verdamp-
fen oder abstumpfen. Der Glaube war frither leichter: heute kann das Glauben freier
sein. Christus wollte uns frei machen. Er will das auch heute.

236



