
Fernand Hoffmann
Krankheit und Krise als Lebenssteigerung
Zur Wertphilosophie des Lebensschädlichen bei Thomas Mann

Es 1sSt das Anlıegen dieses Aufsatzes nachzuweisen, dafß das, W as mMa  z iın eiıner der 5Cc-
läufigen Fıx-und-Fertig-Formeln -  n den Pessimismus IThomas Manns NNT, 198808  b
durch ıne cehr nuancenreıche und difterenzierte Darstellung umschrieben und begriffen
werden kann. Des weıteren oll sıch bestätigen, dafß VO  e reichlich voreılıgem Denken
ZCUZLT, WEeNN INn  a Thomas Manns Verständnıiıs des Welt- und Menschseins, diesseits jeder
Metaphysık, auf die psycho-physische Wirklichkeirt beschränkt sehen 11

/ Statt VO  . Pessimismus be] Thomas Mann sprechen, ıhm vorzuwerten, dafß ıne
Welt gestalte, die völlig HLGT: dem Zeichen des apokalyptischen Tieres stehe, kann INa  e}
mit ungleich stärkeren Mıtteln die These verteıdigen, da{ß TIThomas Manns scheinbar
pessımi1stische Weltschau sıch ın etzter Analyse als ıne dem modernen Lebensgefühl
entsprechende orm des Optimısmus erweılse, vielleicht S02a als dıe einz1ge NSerIm

heutigen, VO  m radıkaler Skepsis und tragıscher Unsicherheit gepragten Weltempfinden
noch zemäle, nämlıich als eın orofß angelegter Versuch, das Lebensschädliche oder Bıo-
negatıve für das Leben fruchtbar machen und in ıne höhere un weitere Auffassungdes Lebens mıteinzubeziehen. In diesem Sınn mündet die Künstler-Bürger-Problematik
in 1ne umftassendere Krankheitsphilosophie ein, und diese wıederum gıpfelt ın einer
noch umgreifenderen Wertphilosophie des Bionegativen.

Von der Krankheit als So-Sein der Krankheit als Wırkungsfaktor
Im Frühwerk, das noch 4 VO Künstler-Bürger-Dualismus beherrscht 1St, Ainden

WIr dıe Krankheit als bestimmte Daseinstorm und definiertes So-Sein: als statısches
Prinzıp. Die auf repräsentatıv-biographischer Ebene schon trüher vollzogene „Hereın-
nahme“ der Krankheit 1ın den Lebensprozeß als ethischen Auiftrag wiırd ZeEW1SSE-
ma{ßen präludierend ZUerst 1n dem Roman Königliche Hoheit versucht. Während dıe

Vgl Ré>bert Ulshöfer, Die Wırklichkeitsauffassung in der modernen Prosadichtung, 1n * Der Deutsch-
unterricht (1955) 726 Hıer wiırd, autbauend auf zweiıtelhaften Schlüssen, AauUusSs eiınem sıch richtigen
Vergleich der „talschen Natur“ be1i IThomas Mann MIt der Funktion der Wıiırklichkeit bei Goethe diese
Auffassung nahegelegt.

Im Entschlu{fß des Weiterlebens nach „ernsthaften Abschaffungsplänen“.

248



Krankheit UN Krıse als Lebenssteigerung

früheren Gestalten (Friıedemann, Pıepsam, Hanno, Tonı10 Kröger, Aschenbach) durch
die Krankheit noch weıtgehend AUS dem Leben ausgeschlossen N, wiırd nunmehr
die Krankheit als dynamıisches Prinzıp 1n den Werdens- und Entwicklungsprozeß eines
Meqächen mıteinbezogen. In Königlıiche Hoheit ein Werk, 1n dem Thomas Mann be-
zeichnenderweise auch den CNSCH Kreıs der Künstler-Bürger-Problematik verliäßt wird
ZU ersten Mal angedeutet, dafß die Krankheit 1in einem höheren Sınn lebensfördernd
wiırken kann. Damıt gehen erstmalıg Thema und Gegenthema der „Symphonia patho-
logıca“ ıneinander über. Gesundheit und Krankheit sınd nıcht mehr spezielle, bestimm-
ten Menschentypen zugeordnete Lebens- un: Erlebnisweisen, die Strenge Scheidung ZW1-
schen Gesunden un Kranken (wıe 1n Tonio0 Kröger P f B entfällt, und die Krankheit
wiırd einem Wiırkungsfaktor, der den Autfstieg einer höheren Gesundheit möglıch
macht. Im Zauberberg hat Thomas Mannn dann diese Vertiefung und Erweıterung seiıner
Krankheitsphilosophie vollends vollzogen. Die Krankheit des Zauberberg weılst über
sıch hinaus. Sıe 1st i1ne „höhere Krankheit“, ıne „Krankheit 7A8 Leben.“ An die Seite
Schopenhauers und Nıetzsches 1sSt Goethe als Lebensführer Allerdings wirkt
sıch die Krankheit 1m „Zauberberg“ noch VOL allem 1im ethisch-pädagogischen Sınn Aaus,
als Stache] un: Antrieb ZUuUr „ethischen Bewältigung des Lebens“, als ıne 1n der ıdeellen
Überwindung der Krankheit sıch bewährende Geisteshaltung.

Krankheit als metaphysısch-relig1öses Problem

YSt 1M Doktor Faustus versteht Thomas Mann die Krankheit als eın wesentlich Meta-

physisch-religiöses Problem. Dahingeschwunden 1St der idealisierende Märchenglanz
VO Königliche Hoheit, verflogen 1St der pädagogisch-humanitäre Optimıismus des DA
berberg. Die Krankheit scheint NUr mehr eın Antlıtz besitzen: das früher schon in den
Umriıssen angedeutete, dem Fluch zugewandte. ber schon in der nächtlichen Unter-
redung mi1t Leverkühn ßr der Teufel 3 durchblicken:

„Was krank 1St, und W as gesund, mein Junge, arüber oll 3088  - dem Pfahlbürger lieber das
letzte Wort nıcht lassen. Ob der sıch recht U:  s Leben versteht, bleibt eine Frage. Was auf dem
'ITodes- und dem Krankheitswege entstanden, danach hat das Leben schon manchmal MIt Freuden
gegriffen und sıch davon weıter und er führen lassen. Hast du VEISCHCH, W as du auf der
Hohen Schul gelernt hast, daß Ott AaUS dem Bösen das Gute machen kann, und daß die (Se-
legenheit dazu iıhm nıcht verkümmert werden darf? Item, einer mu(ß immer krank un: toll
SCWesen se1N, damit die andern nıcht mehr seın brauchen.“

Etwas spater tolgen noch Ausführungen 1im Ühnlichen Sınn  e  °
e  nd ich will’s meınen, daß schöpferische, Genie spendende Krankheit, Krankheit, die hoch
Roß die Hıindernisse nımmt, 1n kühnem Rausch VO:  3 Fels Fels SPFeENZT, tausendmal dem

Nach Hans Eıichner, Leverkühns „alter ego Vgl Thomas Mann. FEıne Einführung 1n sein Werk
(Bern

Doktor Faustus, 374 Wo nıchts anderes vermerkt, WIr! nach der Suhrkamp-Ausgabe VO  3 1949
zıtiert.

18 Stimmen 189, 249



Fernand Hoffmann

Leben lieber 1St, als die Fuß latschende Gesundheit. Nıe hab ich Dümmeres gehört, als
da Yo  } Kranken 1Ur Krankes kommen könnte. Das Leben ergreift das kühne Krankheits-
erzeugn1s, verspeıist, verdaut un w1e sıch seıiner annımmt, 1St’s Gesundheit. Vor dem
Faktum der Lebenswirksamkeıt, meın Guter, wırd jeder Unterschied VO:  a} Krankheit und Ge-
sundheit zunıchte. FEıne N Horde und Generatıiıon empfänglich-kerngesunder Buben Sturzt
sıch aut das Werk des kranken Genıies, des VO Krankheit genlalisierten, bewundert, preist,
hebt CS, ftührt MIt sıch fort, wandelt CS sıch ab, vermacht N der Kultur, die ıcht VO
hausbackenem Brot allein lebt, sondern nıcht weniıger VO:  } Gaben und Gıiften AauUuS$S der Apotheke
Z den seligen Boten‘.“

AT wortwörtlich werden diese Ausführungen noch einmal 1m Dostojewski-Aufsatz
aufgenommen MI1t dem wichtigen Unterschied allerdings, dafß diesmal nıcht der Teufel,
sondern Thomas Mannn spricht un auf das Werk des gyrofßen Russen angewandt:

„Die Wahrheit ISt, da hne das Krankhatftrte das Leben seiner Lebtage nıcht ausgekommen 1St,
und &71bt schwerlich einen dümmeren Satz: als den, da{fß sAUu>S Krankem NUur Krankes kommen
kann'  S Das Leben 1ST ıcht zımperlich, und IMa  } mag wohl N, da{(t schöpferische, Genie SPCN-
dende Krankheit, Krankheit, die hoch Roß die Hındernisse nımmt, 1n kühnem Rausch VO  3
Fels Felsen SPTENZT, ıhm tausendmal lıeber 1St, als die Fuße latschende Gesundheit. Das
Leben 1St heikel und ırgendwelchen moralischen Unterschied zwıschen Gesundheit und
Krankheiıt machen, liegt ıhm sehr tern Es ergreift das kühne Krankheitserzeugnis, verspeıst,
verdaut CDy un W 1e sıch seiner annımmt, 1St’s Gesundheit.

Eıne Horde und Generatıion emptänglich-kerngesunder Buben Ssturzt sıch auf das
Werk des kranken Genies, des VO  3 Krankheit Genialisierten, bewundert, preıst, erhebt CDy
führt Pr MITt sıch fort, wandelt sıch ab, vermacht der Kultur, die nıcht VO: haus-
backenen Brote der Gesundheit allein lebrt.“

Etwas weıter heißt 6S

„Auf den Namen des großen Kranken werden S1ie alle schwören, die dank seiner Tollheit
nıcht mehr nÖöt1ıg haben sollen, oll sSe1in.
Man kann ın diesen Ausführungen 1Ns Fiktionale transponıerte Erkenntnisse der Kul-

turpsychopathologie sehen, in dem Sınn, daß die „pathologischen Gebilde bei der
Überführung 1Ns Kulturelle (vıelfach) ıne Wertsteigerung, eınen Übergang VO Minder-
wertigem Höherem“ erfahren. Schon 19724 formulierte Carl Birnbaum, da{ß „Patho-
logisches un: Hochwerte nıcht länger als siıch ausschließende Gegensätze etrachten“
seıen, könnten sıch schr ohl „ VOIN Pathologischen Aaus kulturelle Hochwerte, kul-
turelle Werterhöhungen und Wertschöpfungen ergeben“ Allerdings xibt zwiıischen
den Auffassungen der Kulturpsychopathologie und der Art, WwW1e der Teutel 1m Doktor
Faustus „kritiklos und marktschreierisch“ die Formulierung VO Erika-Charlotte Re-
gula 1St sehr treftend ®8 dıe dunklen und die hellen Seiten der Krankheit anpreist, eınen
entscheidenden Unterschied: Adrians nächtlicher Besucher sieht die Krankheit jense1ts
VO  ; Gut un BöÖse, beides zwielichtig verlockend durcheinanderschillert. Die Kultur-

Ebd 285
Neue Studien, 374
arl Bırnbaum, Grundzüge der Kulturpsychopathologie (München 57
Erıka-Charlotte Regula, Darstellung und Problematik der Krankheit im Werke Thomas Manns

(Diss., Freiburg 265

250



Krankheit un Krise als Lebenssteigerung

psychopathologie aber unterstreicht allerdings Vermeidung VOonNn ethischen Kate-
gorıen daß die ‚VOIM Pathologischen herausgeworfenen“ kulturell verwertbaren Pro-
dukte AEISE durch die raft einer dem Normalen zugehörigen hochwertigen Begabung
ıhre Umwandlung eigentlichen Hochwerten erfahren“

Dıies 1ST nıchts anderes als Thomas Manns Auffassung VO  e} der Krankheit als „1Or-
malem Prinzip-; ohne deren starken leistungs-ethischen Akzent. Das Nacheinander VonNn

Gesundheıiıt un Krankheit 1im Leben Adrıan Leverkühns überdenkend, ylaubt Serenus
Zeitblom darın eıinen Sınn entdecken und fragt sıch, ob nıcht „1N der Krankheıt, und
gleichsam iıhrem Schutz, Elemente der Gesundheit Werke sınd und solche VO  ;

der Krankheit geniewirkend 1ın die Gesundheit hinübergetragen werden“. Damıt be-
Eindet sıch auch Zeiıtblom iın nachbarlicher ähe der Einsichten der Psychopathologie,
deren weltanschaulicher Hintergrund Ja der eines humanitären Rationalismus 1ISt;: Im
„Zauberberg“ steht Thomas Mann auch noch mehr oder weniıger aut diesem Boden, aller-
dings mMi1t einer 1e] stärkeren Betonung der „pädagogischen“ Seıite. Die Krankheit wiıird
VOT allem als humanisierende und damit vergeistigende Machrt gesehen. Seit dem AL aUs
berberg“ un VOL allem se1it „Goethe und TFolsto1 ZU ersten Mal neben den „Adel
der Krankheit“ der „Adel der Gesundheit“ trıtt, hat Thomas Mannn nıcht davon abge-
lassen, das „Doppelgesicht“ der Krankheiıt beschwören, VO  3 iıhrem Fluch und ıhrem
egen dichten. Von „Königliche Hoheit“ bis den „Joseph“-Romanen hatte der
Akzent VOT allem, 1M Sınn eines humanıtiären pädagogischen Optimısmus, auf dem
„Segen als einer vergeistigenden un höherer Gesundheit führenden raft gelegen.
Mıt dem „Doktor Faustus“ erfolgt die Rückkehr in den Pessimısmus der „Budden-
brooks“-Zeit. Doch hat sıch dieser Pessimısmus seither philosophisch unend!ich vertieft.

Hıer geht Thomas Mann ZU ersten Mal in seinem Werk die Dımension der
Sünde auf Die Krankheit 1St nıcht mehr der polare Gegensatz Zur Gesundheıt, der
rad seiner „Lebenswirksamkeit“ IN wird, sondern s$1e 1St und bleibt ıne Zer-

störende Kraft, die in der Ur-Sünde wurzelt. Wır stoßen hier, auf höherer und weıterer
Ebene, wıeder auf den 1mM Bereich der Künstler-Problematik bereits vorhandenen C1I-

ennbaren Hexenkreis: ıne 1mM romantischen Sınn als Krankheitsprozefß erste-

hende, geistige Entwicklung bringt die Sterilität mı1t S1'  9 die ZU tragisch-paradoxalen
Durchbruchsversuch 1n und durch die Krankheit führt Adrians Bereitschaft ZUuUr Krank-
heit 1St „sündıg“, weıl damıt nıcht 1Ur sıch selbst ZU Opfter bringt, sondern zugleich
das Menschliche schlechthin. ıcht NUr der Teutel verbietet Adrian die Liebe, den charıs-
matisch-dialogischen ezug ZUuU Du, sondern Adrıan selbst 111 die Liebe nıcht. Er 111
S1e nıcht, weıl diese Liebe oreift Fnde noch die eigene Multter für iıhn ‚—

nıg die Rettung bedeuten kann, w1e für den Künstler ine Rückkehr in die Gesundheit
den Durchbruch 1n die Produktivıtät provozleren würde. Adrıan Leverkühn drückt
selbst sechr klar A Er WweIlst den Gedanken einer Rettung durch den Menschen zurück,
„weıl die Posıitivität der Welt, der INa  $ ıh retiten möchte, die Lüge ihrer (SOtf=

Bırnbaum, 61

[ 8 251



Fernand Hof}mann

seligkeit VO gyanzer Seele verachtet“. Dıies ware 1LLUT „Talsche un Gottesbürger-
ıchkeit“ 1

Zwischen solchen Satzen, die den Leser erschauern lassen, und den rationalistisch-
humanitären Thesen der Kulturpsychopathologie klafft eben gerade jene Diıstanz, die
den Zauberberg VO Doktor Faustus trennt Die „höhere Gesundheit“, früher letztlich
doch noch immer eın Werk gesunder Kräfte, kann nıcht mehr VO  e} außen, sondern Aur

noch VoNn innen, Aaus dem Kranken selbst kommen. Daher Adrians sündige un doch
„tief-moralische“ Bereitschaft Zur Hıngabe die Krankheit, die nıchts anderes als iıne
Bereitschaft ZUuUr Hıngabe das ose  e 1St Thomas Manns Denken, se1t Der hleine Herr
Friedemann dauernd das Geheimnis der Krankheit, des Bösen, des Lebensschädlichen
oder noch allgemeiner ausgedrückt des Negatıven, des Nıchts kreisend, hat siıch stet1g
vertieft un 1M Doktor Faustus SOWI1e dessen Ableger Der Erwählte, die yleiche Pro-
blematik VO ENSCICNHN Bezirk der Künstlerexistenz aut die allgemeinere Ebene des
Religiösen übertragen wiırd, letzte Reite un Tiefe erreıicht. Die Auseinandersetzung
mMi1t der Krankheit 1St eıner Auseinandersetzung miıt dem Bösen geworden. Und das
Ose wıederum 1St 1n etzter Sicht nıchts anderes als die moralısch-relig1öse Selite dessen,
W as sich auf ontologischer Ebene dem Sein als Nıchts entgegenstellt.

Krankheit, Gesundheit un höherer Vitalis}nus
als Erscheinungen des Gegensatzes VO  - Sein un Nıchts

Überall dort, Thomas Mannn das Künstler-Krankheit-Thema anschneidet, sieht
ıcht isoliert, sondern VOT dem Hıntergrund der abendländischen Geıistesentwicklung.

FEs besteht 7zwischen dem Frühwerk, der Produktion der mittleren eıit bis ZU Zauber-
berg un dem herrschenden geistigen Klima der eit ine klar nachweisbare Beziehung
(decadence, Schopenhauers un Oswald Spenglers Pessism1ismus, Nıetzsches tragisch-
elitäres Denken, Neuromantık, Wiıener Impression1smus, Naturalismus, Psychiatrie,
Kulturpsychopathologie). Deshalb versucht Thomas Mannn denn auch in dieser Epoche
se1nes Schaffens, den Gegensatz VO  ; Se1n un Nıchts in den polaren ınomen VO  } A S
sundem Bürgertum un krankem Künstlertum, gesundem Leben un: krankem Geist
fassen.

Der Künstler erscheint als ıne psychopathisch-dekadente Persönlichkeit. Diese Auf-
fassung wiırd 1n der Folge dem Impuls romantischen Denkens in dem Sınn erwel-
TerIt,; daß Künstlertum, als geistige un: zugleich kranke Exıistenz Par excellence, der
gesunden Natur Leben) gegenübergestellt wiırd un: die rage nach dem Künstler sich
als rage nach dem Zwiespalt VO  3 Geist un: Natur stellt. urch seine Stellung in der
Mıtte zwischen Natur un Geist hat der Mensch teıl beiden Bereichen. Wıe der Geist
1n der endgültigen Rückkehr sich selbst, 1n der Vergeıistigung der Natur wieder 24

Doktor Faustus, 775

Dl d



Krankheit und Krise als Lebenssteigerung

sunden wiırd, findet der Mensch auch ıne „höhere Gesundheit“ 1mM Tod, der die Tore
ZUrr All-Einheit öffnet. Dem ererbten Sınn des Bürgersohns für posıtıve Lebenstüchtig-
keit widerstrebt aber das Todessehnsüchtige dieser Gedankengänge, die darum 1n
Nietzsches leistungsethischem Sınne korriglert. In Dostojewskı mit Maßen Zıtlert Tho-
INnas Mannn versteckt den Aphorismus 1013 Aus dem „Wıllen ZUrr Macht“ „Gesundheit
und Krankheit! Man se1 vorsichtig! Der Ma{fßstab bleibt die Effloreszenz des Leibes, die
Sprungkraft, Mut un Lustigkeit des Geılstes aber natürlich auch wieviel VO  - Kran-
ken auf sich nehmen und überwinden ann gesund machen ann. Das, die

Menschen zugrunde gehen würden, gehört den Stimulanzmitteln der großen
Gesundheit.“ Entscheidend für die biopositive Tendenz des Krankheitsprodukts 1St
also der leistungsethische „Rang des Kranken 1:

Be1 diesem „Rang des Kranken“ handelt sich mehr als iıne „vornehme Vitali-
tat ın sozialer Perspektive“. Wıiıe Ernst Kretschmer annn INan darunter die Begabungs-
höhe verstehen oder INa  - kann Nıetzsches „Sprungkraft, Mut und Lustigkeıit des (3e1.
stes“ im Sınn VO  e Carl Birnbaum als die gesunden Kräfte im kranken Genı1e ansehen,
die das Pathologische 1m Kulturprozefß fruchtbar machen vermögen. Damıt bestünde
die „höhere Gesundheit“ iın der Möglichkeit, durch geistige Spannkraft das Krankheits-
produkt kulturell nutzbar machen. In andern Worten: „Krankhaftes auf siıch
nehmen un überwinden.“ So verstanden, kann iNnan ohl VO  e Vitalismus sprechen.
Doch handelt sıch einen Vitalismus höherer Art im Sınn einer geistigen Lebens-
förderung.

Wollten WIr aber be1 Nietzsche NUur diese iıne orm eınes höheren Vitalismus sehen,
ware das auch wiıeder ine Schematisierung un: Vereinfachung seiner Krankheits-

philosophie. Es schiımmert hier tatsächlich auch ine primıtıvere orm des Vitalısmus
durch (die nazistischen Vereinfacher „terribles simplificateurs“ in der vollen Bedeu-
Lung des Wortes pflegten übrigens NUur diesen sehen). Wıe manches 1m Denken
dieses schillernden, gefährlich-anziehenden, facettenreichen und Widerspruchsvoilen Phi-
losophen aßt auch dieses sich psychologisch AUS der persönlichen exıstenzijellen Situation
erklären. Was bei Nietzsche auf die eigene Genie-Theorie abfärbt, 1sSt das ARN dem Be-
wufßtsein der eigenen physischen Antälligkeit geborene Wunschbild des „starken“ Men-
schen. Nietzsches „blonde Bestie“ 1st, ZU el jedenfalls, das Produkt der eifersüchtig-
sehnsuchtsvollen, melancholischen Bewunderung des überkompensierenden leichen kleı-
1Nen Klassenprimus für die unproblematische Muskelfreudigkeit des kraftstrotzenden
Lümmels in der etzten Schulbank Aus diesem Grund darf INan die wörtliche Inter-
Dpretatiıon nıcht einfach vernachlässigen. Nietzsche fühlte sıch tatsächlich als „Gesunder
großen Stils, dem Krankheit Nur eın „Stimulanzmittel“ WAar. Auch be1 Thomas Mannn

11 Neue Studien (Bermann-Fischer
In „Welt hne Transzendenz“ (Hamburg formuliert Holthusen 1er SIrCchHge RKReserven.

Er fragt, W as CS miıt diesem „Rang des Kranken für ein Bewenden habe, mMI1t diesem „ CS kommt daraufA e k l T Ba Ta Pn n d r l
d wer krank 1St Er sıieht darın eigentlich NUuUr eın Attrıbut der höheren Vitalität, 9 wıe eıne
vornehme Vitalität 1n sozıialer Perspektive“ (34)

253



Fernand Hoffmann

schwingt vielleicht Aaus Beweggründen, die Nietzsches otiıven nıcht unähnlich siınd
VO diesem primıtıven Vitalismus mıit, WenNnn die Krankheit als „schöpferische

Lebenskraft“ anspricht 1
Doch das Wesentliche geht über diesen Vitalismus hinaus. Thomas Manns VO  — Nıetz-

sche übernommenes leistungsethisches Korrektiv ZuUuUr Todesmystik Schopenhauers, die als
das große Stimulanzmittel angesehene Krankheıt, 1STt mehr als kraftgeschwellte phy-
sısche Vitalität: S1C 1St der 1n der Krankheit sıch selbst begreifende Gelst, der S1C| u  3 des
Lebens willen verleugnen mu{ und doch wieder nıcht verleugnen kann. Im Zauberberg
und den Joseph-Romanen findet dann dıie Problematik VON Krankheit und Gesundheit
eine die Gegensätze versöhnende Lösung, 1n dem Sınn, daß für Hans Castorp und Jo-
seph die AaUS der Krankheit hervorgegangene höhere Gesundheit als die höchste Stufe
eines Steigerungs- und Vergeistigungsprozesses aufgefaßt wird.

Zusammenfassend kann an SapcCN, daß sıch der für das geistige Klima des AaUS-

gehenden neunzehnten und beginnenden zwanzıgsten Jahrhunderts typische Pessimis-
INUusSs bei Thomas Mannn zunächst in der Form eines Vıitalismus mit umgekehrten Vor-
zeichen manıifestiert, der das Kranke in den Lebensprozefß miteinbezieht und
Antreiber und Förderer des Lebens promoviert. Diese Verknüpfung VO  -} ben und
Unten, VO  - Dekadenz und Aufstieg, VO  3 Auflösung und Aufschwung, 1St ohl tür
Thomas Mann Charakteristisches. Sıe stellt aber zugleich ine Oorm jenes Kulturpessi-
MISMUS dar, der tür ıne Epoche typısch ISt, in deren bald wollüstıg, bald erschauernd
erlehtes Dahinsterben sıch VO  - fern her schon das dunkle Grollen des katastrophalen Tl
sammenbruchs mischt, der nıcht NUr drei Monarchien, sondern zugleich auch eın anzeS
5System VO  -} Welt- und Wertmaßstäben NLGr seinen TIrüuümmern begraben wiıird. Die Opt1-
mistische Mittellösung des Zauberberg ihrerseits wird geboren AauSs einer gyeradezu VeI-

zweiıtelten Hoftnung, die nıcht wahrhaben will, daß schon wıeder einmal dıe Krätte
des Nıchts, der Barbare]l und Unmenschlichkeit sıch Zu tödlichen Sprung ducken

Kfankheitsphilosophie als Wertphilosophie des Nıchts

Und doch Was schon 1910 etwa die Wehmutsstimmung des „fin de siecle“ ab-
gelöst hatte, als der Rılke der mittleren Schaffenszeıit, als Kafka, Heym und Trak] die
kommenden Schrecken vorausahnten, hat sıch nunmehr eiıner Haltung verdichtet, die,
als völlige Unsicherheit im Gehäuse des Se1ins, das Lebensgefühl der Mıiıtte des Jahr-
hunderts beherrscht. Hıer wurzelt das exıstenzialıstische Denken, das die Exıistenz der
Essenz vorausgehen laßt, das Sein dem Nıchts preisg1ibt un:! menschliche Sinnerfüllung ın

Holthusen (a die Akzente einseıt1g, WEn behauptet, dafß für Thomas
Mannn „Krankheıt und Lebenskraft aut eıiner Ebene liegen“, und ann darüber hinwegsieht, da{fß sowohl
für Nıetzsche wıe tür Thomas Mannn Gesundheit mehr 1St als simple Vıtalität. Zudem vergißt C da{flß
dieser Vıtalismus NUur einen Aspekt und iıcht einmal den wichtigsten der Krankheitsphilosophie
Thomas Manns darstellt.

254



Krankheit und Kriıse als Lebenssteigerung

der Akzeptatıon des Absurden und des Nıchts findet Der moderne Mensch 1St nıiıcht
mehr geborgen 1mM Sein. JTle naıven Bewußtseinshorizonte der Väter sind VOT seinem
suchenden Blick dahingeschmolzen und fühlt sıch in ine Wirklichkeit geworfen, die
nıcht mehr die seinıge 1St Diese Unsicherheit oder Unbehaustheit 1 Sein beherrscht nıcht
NUr die Philosophie, die Literatur und dıe Kunst. Auch 1ın den Naturwissenschaften 1sSt
dıe positivistische, fortschrittsgläubige Gewißheit eines unıversellen Determinismus (Je-
fühlen der Unsicherheit gewichen; spricht doch beispielsweise seit der (Quanten-
mechanık, der Relativitätstheorie und der Heisenbergschen Unschärfenlehre VON einer
Grundlagenkrisıis in der modernen Physik und stellt neben die klassısche ine nıcht-
klassische Physik.

Damıt maniıfestiert sich hier auch jener Grundzug, der das Lebensgefühl der Moderne
schlechthin kennzeichnet: die tradierten Ma(ßsrtäbe und Siıcherheiten sınd durchbrochen,
dıe Wirklichkeit celbst 1sSt eiıne völlig unsichere Sache geworden, die den denkenden Men-
schen MI1t der rage nach der Möglichkeit des Daseıns konfrontiert. ıcht VOoONn ungefähr
und auch nıcht AUuS bloßer Treue f seiner geistigen Herkunft hat Thomas Mannn sein
Alterswerk, dıe Summa se1nes philosophischen und kulturkritischen Denkens, den Dok-
LOT Faustus, als kaschijerte Nietzsche-Biographie konzipiert. Der Schatten des großen
Eiınsamen VO  > Sıls Marıa lagert über dem gESAMTEN Denken der ersten Hälfte des Jahr-
hunderts. Er War C5S, der die Bahn freimachte für die absolute Emanzıpatıon des Geistes
VO alten überlieferten Glauben. Die Folge WAar der Nıhilısmus, W1e beispielsweise
siıch iın Paul Valerys „Rıen, rıen, rien!“ zußert, das Adrıan Leverkühns „Doktor Faustı
Weheklag“ vorwegzunehmen scheint. Nietzsches „Gott 1St tOt!-. das Thema VO der
Entthronung Gottes, zieht sıch W 1E eın Faden nıcht LLL durch die Geistesgeschichte
der ersten Hälfte des Jahrhunderts, sondern auch durch das NZ! Jahrhundert.

Was 1mM Jahrhundert noch Ahnung und poetische Spekulation WAar, w1e Jean Pauls
„Rede des Christus VO Weltgebäude AUs, dafß kein Gott SEL 1St seit der Jahr-
hundertwende für einen großen 'Teil der abendländischen Menschheit Wirklichkeit 5C-
worden. In jenem rang, der den Menschen ZUuU sıch selbst, als seiner eigenen Mıtte, trıeb,
gıng Gott verloren oder wurde bewußt ausgeklammert. eorg Büchner, der geniale
Frühreife, hatte zwiıischen Januar un Februar 1835 1n fünt Wochen, VO der ngst VOLFL

einer Verhaftung geschüttelt, Dantons Tod geschrieben. Es steht darın eın Satz, der
hundert Jahre VOTLT Sartre dessen Philosophie des Nıchts vorwegnımmt: 99  1e€ Welt 1St
das Chaos, das Nıchts der gebärende Weltgott; das Nıchts hat sich ermordet, die
Schöpfung 1St seine Wunde, WIr sind seine Blutstropfen, die Welt das Grab, worın es

tault.“ Ahnlich nıhilistischen Wortlaut tragt allerdings 1Ur für den oberflächlichen
Leser der Aufdruck der Visıtenkarte, MIt der sich Goethes Mephisto dem Magıster
Faustus vorstellt:

bin der Gelst, der verneint!
Und das miıt Recht, enn alles W as entsteht,
Ist WETIT, daß N zugrunde geht;
Drum besser waär’s, da{fß nıchts entstünde.

2535



Fe rnand Hoffmann

S50 1St denn alles W as ihr Sünde,
Zerstörung, kurz das Böse NNT,
Meın eigentliches Element.

Zuvor hatte sıch Mephisto definiert als
Eın Teil VO  3 jener Kraft,
die das Böse will und das ute chaft.

Mithin sieht siıch schon 1m eigenen Selbstverständnis als ıne polare Kraft, die dem
Positiven etztlich untergeordnet 1St. Was WILr schon AUuUS dem „Vorspiel 1im Hımmel“
wıssen, wırd noch einmal unterstrichen. Goethes Mephıisto 1St kein Nıhilıst, sondern ein
optimistischer Leibnizianer, für den die Welt in ıhrer Unvollkommenheit perfektibel
1St, weıl das Gute 1n der Überwindung des Übels und des Bösen besteht. Goethe, mögen
zweıiunddreißig Jahre se1ınes Jangen Lebens 1Ns 19 Jahrhundert hineinreichen, 1St 1n se1-
NnNer Welthaltung noch durchaus ein ınd des achtzehnten Jahrhunderts un teilt dessen
Zuversicht in die posıtıven Kräifte, die 1n der Welt un 1mM Menschen wirksam sind. Be1
Büchner aber klingt bereits die dunkle Grundthematik des Jahrhunderts d} der
dunkle Grundakkord jenes Säkulums, das, nach Nıetzsche, wahrer, realistischer als
das vorhergehende war aber auch willensschwacher, traurıger un tatalistischer. Wer
1n ıhr NUur den robusten Wıirtschafts- un Wissenschaftsoptimismus sıeht, wırd dieser
Epoche nıcht gerecht. Das Jahrhundert 1St auch gleichzeitig das Jahrhundert, das ın
der Nachfolge Kierkegaards den Begrift der Verzweiflung als der „Krankheit ZU

Tode“, der Daseinsangst pragte un erlebte. Zum Jahrhundert gehören Claude
Bernard, Auguste Comte, Pasteur un: Robert Koch, aber auch Ciustave Flauberts „Ma-
dame Ovary spiegelt in Stück Weltempfinden des Jahrhunderts. In diesem Roman
gelangt das, W as Kierkegaard die „Kontinuität 1M Nıchts“ nn un: blasjiertes Dandy-
tu MIt spürbarem Oxtord-Akzent als jenen „spleen“ anspricht, den Baudelaire
den Utern der Seine ansıedelt, “Aehe vollendeten Gestaltung: die AaUus der Einsicht der Sınn-
un Zwecklosigkeit der Exıstenz geborene Langweile der Verzweıiflung A eiıner Welt,
in der das Nıchts die Stelle Gottes 1St.

Im #48) Jahrhundert erreicht dieses Lebensgefühl 1m Erleben Zzweiıer alle traditionellen
VWerte, Maßstäbe un Überzeugungen erschütternden Weltkriege seinen Höhepunkt.
Wır begegnen ıhm 1im Pathos der Illusionslosigkeit elnes Hemingway, der seine Men-
schen fern jeder Zivilisation ansıedelt, oder auch 1M Ethos des schweigenden Durch-
haltens „auf verlorenem Posten“ des Jungen Ernst Jünger, der rage nach dem
Mehr-als-Menschlichen eintach das Wort abgeschnitten wird. Nunmehr 1St der Boden
reit für den Existenzialismus. Im Mythos des Sisyphos wird ZU philosophischen Sy-
stem erhoben, W 4as bisher Literatur WAarl. Bey Albert Camus lesen 1r: „Auf dem
Gipfel stehend un dem rollenden Stein nachblickend, wird sich Sisyphos f  ur einen Au-
genblick seiner königlichen, freiwillig immer wieder das Sınnlose auf sıch nehmenden
Souveräniıtät mit einer grenzenlosen Verachtung der Götter bewußt.“ Überspitzt formu-
lıert: Der Sınn der menschlichen Ex1istenz liegt 1in deren wesensgemäßer Sinnlosigkeıit.
Was bedeutet dies anderes als die schon angedeutete bewundernswerte, rührend melan-

756



Krankheit und Krise als Lebenssteigerung

cholische Tapterkeıt eines Hemingway, eines Lawrence of Arabia oder des frühen
Ernst Jünger Es 1St die verzweıtelt-heroische Lebenshaltung einer völlig gottverlassenen
Menschheit „auf verlorenem Posten“. Was diese Schriftsteller ühlten, unterbaut der
Existenz1ialısmus nunmehr metaphysisch. Für Jean-Paul Sartre bedeutet ex1istieren ein-
tach „da sein“. Di1e Dıinge und die Menschen „Sınd da“, Sanz zufällig, nıcht ARIN iırgend-
einem Grund, ohne Sınn, ohne Zweck, ohne Bestimmung. Was sıch gew1issermaßen „ZW1-
schen“ ihnen auftut, 1St kein tragender Grund, sondern das Leere, das Nıchts. Dieses
Nıchts 1St die direkte Folgerung der absoluten Freiheit, die ın der Erfahrung des Nıchts
über den Menschen hereinbricht. Das Daseın 1St nıchtig, weder auf Gott noch auf einen
andern Seinsgrund ausgerichtet. Denn eiınen Gott als ordnende Miıtte annehmen, hieße
VOT der zwingenden Freiheit flüchten. Der Mensch ISt dazu verurteıilt, seın Wesen selbst

wählen, un: der Versuch, 1n einem gottgewollten Gut oder ose  AL Geborgenheit
suchen, bedeutet Flucht VOT der Verantwortung VOT sıch selbst. Das Dasein 1St ohne Zu-
flucht. Der Mitmensch bedeutet die Hölle (Penfer, est les autres), weil das absolut
freie Indiyiduum seiner Selbstwerdung hindert. uch 1n der Liebe entflieht der
Mensch seiner Verantwortung un: opfert sein Wesen eıner trügerischen Geborgenheit.

Diese resumierenden Darlegungen bekannter Gedankengänge würden direkt
Thema vorbeizielen, hätte sıch mıittlerweiıle ıcht klar un: deutlich herausgestellt:
die eben skizzierte Welthaltung 1St 1mM Doktor Faustus episch-dichterisch Gestalt SC-
worden. Thomas Manns Umschreibung des Doktor Fayustus als „kritischen Leidensaus-
bruch“ nımmt nunmehr präzıse Gestalt Sehen WIr nämlıch VO  3 der Transposıtion auf
die Ebene der Künstlerproblematik ab, spiegelt sıch 1n Leverkühns Leben das Schick-
! des modernen Menschen, der auf dem Weg Zr totalen Emanzıpatıon W as 1St dıe
absolute Freiheit Sartres anders? absoluten Nullpunkt angekommen 1St. Seine
Weigerung oder ewußte Vernachlässigung Heilung suchen, stellt, 1ın epischer
Verkleidung, den Verzicht dar, AaUuUSs der eigenen Verantwortung in 1ne iragwürdige
Geborgenheit hinein entfliehen. Seine Einsamkeit 1St die existenzielle Einsamkeit des
dem Niıchts anheimgegebenen Menschen, der ın prometheisch-tragischer Revolte se1n
eigenes Wesen verwirklicht.

In dieser Perspektive bekommen die Begriffe „Krankheit“ un: „Gesundheit“ eınen
tieferen Sınn, der weIit über den 1m Zusammenhang mıiıt der Kulturpsychopathologie
dargestellten Vıitalismus auch in seiner erweıterten, höheren orm hinausgeht. Eıner
der entscheidenden Aspekte des existenz1ıalistischen Denkens 1St die Bedeutung, die dem
Nıchts angesichts des Se1ins zukommt. Jener Nıhilismus, den Goethes Mephistopheles
noch 1im Sınn eines humanıtär-aufkliärerischen Optimısmus 1in Leibnizens Sınn korri-
o1ert, der aber dann immer stärker das Denken des neunzehnten und VOL allem des
Zzwanzıgsten Jahrhunderts beherrscht, wiırd 1im Fxistenzialısmus ZUuU philosophischen
System. Wirklichkeits- un: wertzeugend 1St nıcht mehr das Se1in, sondern das in allen
Dıngen angelegte Niıichts Wenn WIr 1U  = Thomas Manns Grundpositionen überdenken,
ausgehend VO „HMang ZU Abgrund“ seiner Künstler, der Bedeutung der Krankheit
für die künstlerische Produktivität, dem Gegensatz VO  e Natur un Geıist, Leben und

257



Fernand Hoffmann

Kunst, VO  e} seinem eigentümlıchen Begreifen der Steigerung VO unbewußten Insich-
selber-Ruhen der anorganıschen Natur Zur klaren Geistigkeit menschlicher Selbstbe-
wußrcheit als Krankheıitsprozeß, und endlich bis seiner Konzeption höchster Heıilig-
keit als Frucht tiefster Sündhaftigkeit, geht uns auf eiınmal auf, daß 1in IThomas
Manns Werk, Wenn WIr seın Denken auf ine möglıchst allgemeine Formel bringen
wollen, schliefßlich Sein und Nıchts, PFEtre et le Neant geht. Es stellt eiıne aut die
Ebene epischer Fiktion gehobene, 1Ns Gewand medizınısch-pathologischer Begriftlichkeit
gekleidete, nıe abreißende Meditation über das Wirken des allem Seienden innewohnen-
den Keıms der eıgenen Autfhebung und Zerstörung dar.

Rılkes „Umschlag“ un: Thomas Manns „Durchbruch“

Diese in ine Philosophie des Nıchts einmündende Philosophie der Krankheit findet
ihren konsequentesten Ausdruck 1mM Doktor Faustus. Wıe schon einmal angedeutet
wurde, 1St. die „höhere Gesundheit“ für Adrian Leverkühn nıcht diıe höchste Stute eines
evolutiven Steigerungs- und Vergeistigungsprozesses, sondern vollkommen Neues,
das sıch keineswegs Aaus dem Vorhergehenden ergibt. Es annn sıch 1LLULr: 1in der paradoxen
Möglichkeit eines Umschlags ereignen. Damıt dieser Umschlag möglıch wird, mMu
Adrian siıch schutzlos der außersten Gefährdung, 1in seinem Fall der Krankheit, stellen.
Der Aaus der natürlichen Schwäche des Menschen geborenen Versuchung, die Geborgen-
heit suchen, erliegen, hieße, der exıstenziellen Verantwortung ZUr Selbst-Werdung
entweıichen. Hıer steht Thomas Mannn 1in direkter ähe VO  . exıstenzıalistischem Gedan-
kengut, WwWI1e WIr 1mM Werk Rılkes vorgepragt finden „Bang verlangen WIr nach
einem Halte“ 1 aber doch mussen WIr uns bewußt und ohne Deckung der Unheimlich-
keit eines 1nNns Nıchts geworfenen Daseıins stellen und „die Gefahr, die an: reine (3@8-
fährdung der It“ auf uns nehmen.

Was Hans Castorp seinem gefährlich-verwegenen Ski-Ausflug trieb, beschreibt
Thomas Mannn W1e€e tolgt „Mıt einem Worte: Hans Castorp hatte Mut hier oben, — WEeNnNn

Mut VOT den Elementen nıcht stumpfe Nüchternheit 1m Verhältnis ihnen, sondern
bewußte Hingabe und AUS Sympathıe bezwungenen 'LTodesschrecken bedeutet.“ Etwas
weıter lesen WIr noch:

99  1ese Furcht machte iıh: bewußt, daß heimlich bisher geradezu angelegt hatte, sıch
die Orijentierung bringen und VErSECSSCH, in welcher Rıichtung Tal un!: Ortschaft Jagen,

W A4s iıhm denn auch 1n erwünschter Vollständigkeit gelungen Warl,. Übrigens durfte sıch >
daß, WEeNN sofort umkehrte und ımmer bergab fuhr, das Tal, WenNn auch möglicherweise fern
VO:! ‚Berghof“‘, rasch erreicht seın werde, rasch; würde früh kommen, würde seine eit
N! AduSSCHNUTZT haben, während allerdings, wenn das Schneeunwetter ıhn überraschte, den

14 Rılke, Gesammelte Werke EB (Leipzig 368 Vgl hierzu auch Bollnow, Rılke
(Stuttgart

Zauberberg S Fischer 675
Ebd 680

258



Krankheit UN: Krise als Lebenssteigerung

Heiımweg wohl vorderhand überhaupt nıcht finden würde. Darum ber vorzeıtig {lüchtig
werden, weıgerte sıch, die Furcht, seine aufrichtige Furcht VOT den Elementen mochte ıhn
beklemmen, w 1e S1e wollte Das WAar kaum sportsmännisch gehandelt; denn der Sportsmann äßt
sich MIt den Elementen NUur e1ın, solange S1C} ıhrer Herr und Meıster Wel.:  9 übt Vorsicht und
1St der Klügere, der achgibt. Was ber 1n Hans Castorps Seele VOT siıch Z1Ng, War 1LUFr m1t
einem Wort bezei  nen: Herausforderung. Und sovıel Tadel das Wort umschlie{ßßt, auch
WEEeNNn der besonders WwWenn das ıhm entsprechende frevelhafte Gefühl MIt sovijel aufrichtiger
Furcht verbunden 1St, 1St es doch bei ein1gem menschlichen Nachdenken ungefähr begreifen,
daß 1n den Seelengründen eiınes jJungen Menschen un Mannes, der Jahrelang gelebt hat Ww1e
dieser hier, manches sıch ansammelt, der W1e Hans Castorp, der Ingenieur BCSART haben würde,
‚akkumuliert‘, W as eines Tages als elementares was!‘® der eın ‚Komm denn An VO  3 erbit-
terter Ungeduld, kurz eben als Herausforderung und Verweıigerung kluger Vorsicht sıch entlädt.“

Daß sıch hier mehr handelt als die psychologisch leicht erklärbare und VeEeI-

ständliche verstockte Wiıdersetzlichkeit eiınes durch Jlängere Behandlung und Verzärte-
lung ırrıtıerten Patienten, der Partout gesund se1ın möchte, wiıird sofort einsichtig, WenNn

WIr Adrıian Leverkühns bıs ZU Schauerlich-Unerträglichen vorgetriebene „Heraus-
forderung“ denken. Der tiefe exıistentielle Sınn dieses Zauberberg-Passus geht uns

vollends auf, Wenn WIr daneben tolgende Rılke-Verse SEEZCH
Wıe die Natur die Wesen überlißt dem Wagnıs ihrer umpfen Lust und keins besonders

schätzt 1n Scholle un Geäst, siınd auch WIr dem Urgrund unseres Seins ıcht weıter lıeb,
N Wagt u1ls5. Nur dafß WIr mehr noch als Pflanze der 'Tier mıiıt diesem Wagnıs gehn, 65

wollen, manchmal auch wagender siınd (und nıcht ARIN) Eıgennutz), als selbsrt das Leben
1St, einen Hauch wagender 17

Das Sein „ Wagt uns“ : ıne ın iıhrer kargen Begrifflichkeit typisch Rılkesche Formu-
lierung. Die Natur erscheint STauUsSam, weıl S1e alle iıhre Geschöpfe „aufs Spiel SetZt:
ihrem ungewıssen Schicksa]l überlä{ßt. uch VOT dem Menschen macht diese Grausamkeit
nıcht alt Während aber alle andern VWesen der Natur, Pflanzen und Tiere, der (ze-
tährdung 11UT leıdend und erleidend AaUSgESCTIZLT sınd, hat der Mensch die Möglichkeit,
„Mit dem agnıs gehn“, VO  3 sıch Aaus wollen und ejahen. Der Mensch wiıird
„wagender als selbst das Leben 1St  « 1 Von keiner remden acht „gewagt”, stellt

sıch freiwillig der Gefährdung und bejaht s1e. „Und nıcht AUuS Eıgennutz:: 1St dies
nıcht das egoistische Wagnıs des Abenteurers (des Sportlers Sagl Thomas Mann, des
„Athleten“ heißt iın Dürrenmatts „Romulus der Große“), die, des ewıinns oder

Äder Ehre willen, ıhr Leben autfs Spiel SEUZCH; sondern 1St die jeder Sicherheit ent-
kleidete Demut des Menschen, der sıch seınem eıgenen Schicksal stellt.

Hıer geschieht dann der „Umschlag“, der „Durchbruch“ eıner u<cn, vielleicht
der eıgentlıch menschlichen Seinsmöglıchkeıit. Im „‚Malte Laurids Brigge“ hatte

Rılke schon geschrieben: „Die Getahr 1St sıcherer geworden als dıe Siıcherheit.“ Damıt
spielt auf ein Problem A das schon Kafka 1n der Erzählung VO yroßen „Maulwurf“
auf ÜAhnliche Weise darstellt: Weiıl der Mensch die Sicherungen seınerselts wiıeder rück-

Späte Gedichte,
Gesammel!te Werke (a VL

19 Ebd 157

259



Fernand Hoffmann

sichern mu{(ß erwächst daraus ein derart kompliziertes System VO  3 Siıcherungen, daß
die ngst 1LUF vergrößert S1C VEITINSECEIN So kommt CS, daß das bloße Heraus-
treten AausSs jeder Sıcherheit die Ungeborgenheit der Gefährdung schon als Befreiung
empfunden wird Auch dem eben zZzitierten Gediıcht lesen WITL weıliter

W as uns schliefßlich birgt, 1STt Schutzlossein und dafß WITS 1115 Oftene wandten
Später lautet wıeder ähnlich
Gewagtes Kind 1U  - bıist du nırgends sıcher als Gefahr 20

Aus Muzot schreıibt Rılke Wenn dıe übergroße Einsamkeit inNne1Nes Wohnsitzes
droht überlebensgrofß werden un: ZUrTr Drohung umzuschlagen W as den „Ele-
SICH tolgenden Versen seinen Nıederschlag findet

unsägliche telle, sıch das Zuwenig unbegreiflich verwandelt umspringt
N leere Zuviel AA

lle diese Stellen haben SCMEINSAM, daß der Umschlag als eCc1iN Vorgang gedacht
wırd bei dem siıch nach langen, unsichtbar un:! untergründig VOT sıch 1=
}  38  38 Verwandlung vVon Augenblick Al andern schlagartig SC1Mh Gegenteıil
oder jedenfalls völlig anderes verkehrt In Requiem f}  ur Wolf rat VO:  n

Kalckreuth“, der ireiwillig aus dem Leben schied, wiırd der Begriff „Umschlag dem
VO  w Rılke Spater geliebten Sınn gebraucht, daß nach langem, ehrlichem Durchhalten
die Schwere des Lebens i iıhr Gegenteıl umschlägt:

Was hast du nıcht W:  T, dafß die Schwere Sanz unerträglich wiırd da schlägt s1e
und 1ST schwer, weil S1C echt 1ST

Diese Schwere, die ıhr Gegenteıl umschlägt, kann ngst SCIN, S1EC ann Gefahr SC1N,
die e1in Gefühl der Sıcherheit umschlägt In den Duineser Elegien endlich wird
dieses Gefühl der außersten Gefährdung jeder situationsgebundenen Bedeutung eNt-

kleidet un: erscheint, überspitzter Formulierung, als Heideggers Gewortfensein als
die Aaus dem Bewulfitsein des heillosen Preisgegebenseins das Nıchts geborene eX1StTEN-

zielle Ur-Angst, die plötzlich umschlägt 111e MItt keinen rationalen Miıtteln fundier-
bare Gewissheit des Geborgenseins

Die Gefahr, die N Gefährdung der Welt schlägt u W1C du S10 völlig
erfühlst

Herausgewachsen aus dem gleichen Lebensgefühl der eIit bewußt oder unbewußt
VO  3 den gyleichen Einflüssen genährt reift das Denken Rılkes un: dasjenige Thomas
Manns verschiedenen Räumen ZWAaTF, aber nachbarlicher ähe Im letzten, tiefsten
Tonwerk Adrian Leverkühns wiıird der Umschlag künstlerisches Ereign1s „Doktor
Faustı Weheklag stellt, INM! MIt der Apocalipsis Cu figuris > innerhalb des
Doktor Fayustus selbst die Transkription des Romans 1115 Musikalische dar Jenseıts des

z2U Brietwechsel Gedichten m1T Erika Mıtterer (1950)
21 Briete AUS Muzot Gesammelte Werke N 405

Ebd 111 2872
Ebd E1 338
Ebd I11 467

260



Krankbhbeit UN Kriıse als Lebenssteigerung

Romans entspricht diesen beiden Werken ohne Trost Thomas Mann wiıiederholt
Adrıians dämonisches Spiel mıiıt Konstellation und magischer Entsprechung auf episch-
literarıscher Ebene das Schicksal Deutschlands 1m Dritten Reich Der deutsche Ton-
setzer wählt als Thema den Satz „denn ıch sterbe als ein böser und Christ“ Aaus der
„Oratıo Faustı ad Studiosos“ und varılert dieses Generalthema, ohne auch 1Ur ınmal
das entfremdende Stilmittel der Parodie einzusetzen, bıs einer außersten Grenze der
Trauer durch Doch WIr erschauern nıcht mehr, w1e 1ın der „Apocalipsis GH: figuris“, VOTL

dem Einbruch des Dämonisch-Barbarischen 1ın die behüteten Gehege der Zivilisation.
Adrian 1St 1in seiner Irauer bıs dahın vorgestoßen, die musıkalischen „Wilden Miıttel“
als OSse wirken. Es jaulen un wımmern 1n der „Weheklag“ keine Posaunen-Glissandı,

erklingt eın „Geheul als Thema“ und VOT allem xibt auch nıcht das Unerträg-
lichste: das Glissando der menschlichen Stimme, das einen Rückfall 1ın den Urzustand
„des durch die Stufen SCZOYCNECN Heulens“ bedeutet.

„‚Doktor Faust1ı Weheklag‘ 1St stilreiner, dunkler 1m 'Ton als Ganzes un: ohne aro-
die, nıcht konservativer in seiner Rückwärtsgewandtheit, aber milder, melodischer
In diesem Werk sibt keinen Schrecken mehr, keinen Aufschrei, eın Erbeben, sondern
1Ur noch e1ns: tiefste Trauer. „Dies dunkle Tongedicht aßt bis zuletzt keine Vertrö-
Uung, Versöhnung, Verklärung ZU. Während Beethovens „Neunte“ sıch VO  e} den leeren
Quinten des eisten Satzes durch Dunkel und Zerissenheit Zur strahlenden Gewißheit des
Chor-Finales 1MmM etzten Satz durchringt, 1st Adrıan Leverkühns Schlufß eın eın
orchestraler symphonischer Adagio-Satz „gleichsam der umgekehrte Weg des Liedes

die Freude, das kongeniale Negatıv jenes Überganges der Symphonie 1n den Vokal-
Jubel, die Zurücknahme Miıt dem Blick auf Beethovens „Neunte“ geschrieben, ISt

deren „Gegenstück 1n des Wortes schwermütigster Bedeutung“. „Aber nıcht NUrT, daß
diese mehr als einmal tormal ZUuU Negatıven wendet, 1Ns Negatıve zurücknimmt:

1St darin auch ine Negatıvıtät des Religiösen.“
Vom „‚Doktor austus“ WwW1e VO Gesamtwerk her gesehen, 1St hier ein außerster Punkt

erreicht, dem alle Fäden zusammenlaufen: Adrıans schlimme Krankheit hat ıhr
Werk M  an, steht urz VOT dem Zusammenbruch, zugleich hat Thomas Mann mi1t
dieser Fıgur das Krankheitsthema ZUr außersten, radikalsten Überspitzung gelangen
lassen: Krankheit als Ausdruck des Nıiıchts, das Negatıve als zeugendes Prinzıp.

Und gerade hier U, in der absoluten Negatıon, erfolgt, sowohl innerhalb des Musik-
werkes als auch 1m Roman selbst, der „dialektische Umschlag“. Musikalisch 1St der
Durchbruch AUS „kalkulatorischer Kälte“ 1in den „expressıven Seelenlaut“: „Eıne Instru-
InCNteENgruppe nach der andern trıtt zurück, un W as übrig bleibt, womıiıt das Werk
verklingt, 1St das hohe eines Cello, das letzte Wort, der letzte verschwebende Kaut. 1n
planissimo-fermate Jangsam vergehend. Dann nıchts mehr, Schweigen und Nacht
ber der nachschwingend 1m Schweigen hängende Ton, der nıcht mehr ist, dem NUur die

Doktor Faustus 593
Ebd 13776

261



Fernand Hoffmann

Seele noch nachlauscht, un der Ausklang der 'Irauer WAafr, 1St nıcht mehr, wandelt
den Sınn, steht als Licht 1n der Nacht.“

Hıer geht musikalisch Aaus der Negatıon die Bejahung hervor. Die konstruktive Musik
bricht durch „kreatürlich sıch anvertrauender Herzlichkeit“ A zugleich vollzieht sich
die geheimnisvolle Geburt der Freiheit AausSs der Gebundenheit (Zwöliton-System, serjelle
Musıik, „magische Konstellation“).

Die Entsprechung auf der gehaltlich-ideellen Ebene deutet Thomas Mannn selbst
„Aber Ww1e WenNnn der künstlerischen Paradoxie, dafß AaUSs der totalen Konstruktion sıch
der Ausdruck der Ausdruck der Klage gebiert, das relig1öse Paradoxon entspräche,
das AUuUS tiefster Heıllosigkeıt, WCECNN auch als leiseste rage NUur, die Hoffnung keimte?“

Die Möglıchkeit einer Hoffnung Jenseı1ts aller Hoffnung, die 1im hohen des Cello mi1t-
schwingt, deutet Serenus Zeitblom 1ın einer scheuen Frage Es 1STt die Möglıchkeit einer
höheren Gesundheit. ber diese Gesundheit wächst nıcht organısch Aaus der Krankheit.
Das Nıchrts gebiert nıcht das Sein. Damıt dies geschehe, mMu sıch der rational nıcht be-
greifbare, paradoxale „Umschlag“ ereignen. Da{fiß in der tief erliıttenen Krankheit 1ne
höhere Gesundheit keimen anfängt, lıegt Jenselts des menschlichen Bemühens und
jenseits des menschlichen Wıllens. Wıe das musıkalısche Kunstwerk Aaus dem „mag1-
schen Quadrat“ der serjellen Gesetzlichkeit VO  «} sıch AaUus nıcht ausbrechen kann, und w1e
das, W a4s den Durchbruch AB Freiheit iın der totalen Konstruktion bewirkt, Jensel1ts der
Gesetzmäßigkeit dieses Konstruktiven lıegt, W 1€e der Künstler us eigenem Wıllen nıcht
AaUS dem Hexenkreis der Krankheıit auszubrechen VECILMAS, kann das ‚Ja auch nıcht
eintach 1n vottselıger Verlogenheit Aaus dem „Neın“ erblühen. Dıies ware Verrat der
echten Hoffnung und SÖöheren Gesundheit. Diese letzteren sind 1Ur möglıch als - Höff-
NUuNs jense1ts der Hofinungslosigkeit“, als „Iranszendenz der Verzweılflung, nıcht
der Verrat (Dr als „Wunder, das über den Glauben geht  « Ö Und dieses Wunder
1St nıchts anderes als das, W as die Theologie dem Begriff ‚Gnade“ versteht.

Der Umschlag erfolgt nıcht dadurch, dafß INa  - dem Bösen widersteht, sondern ındem
der Mensch, W1e Adrıan Leverkühn, auf sıch nımmt, durchleidet und durchsteht.
Fortschritt 1mM optimistisch-oberflächlichen Sınn Settembrinis, „LÖösungen“ 1im banalen.
Sinn dart INa  . VO Leben nıcht Und auch hier steht Thomas Mannn wieder 1n
nächster ähe Rılkes ohne da{flß diıeser ıh direkt beeinflußt hätte, denn gerade dies.
beweist Ja, biıs welchem rad Thomas Manns Werk eın Stück Geistesgeschichte der
Moderne widerspiegelt. Vom Frühwerk bıs den „Elegien“ und „S5onetten
Orpheus“ taucht 1n Rılkes Gedichten immer wieder der Gedanke des „Aushaltens“,
„Durchstehens“, „Überstehens“, „ EEttasens” auf

Hıer gliımmt 1mM tietfen Nachtdunke]l des Alterswerks VO  —$ Thomas Mann 1in Hoft-
nungsfunke, ıne „Hofinung Jense1ts der Hoffnungslosigkeit“. Adrian Leverkühns:

27 Ebd LF 776
Ebd 776
Ebd
Ebd

2672



Krankheit und Krise als Lebenssteigerung

etztes Werk endet in „Schweigen und Nacht“ Er selbst „übersteht“ nıcht, un auch
se1n Versuch, sıch durch ıne den Preıs der Gesundheit erkaufte künstliche Inspiration
A4us den sterılen Nıederungen einer Kunst der Endzeit CIMPDOFtTragen lassen, gelingt
NUur bedingt, weıl 1n den Wıiırbel ihres Todesstadiums MIt hineingerissen wırd. Was
schon 1mM Tod ın Venedig OrWCSSCNOMMECN hatte, bestätigt Thomas Mannn hıer erneut

grunt kein zweıter schöpferischer Frühling, gibt keine Zzweıte truchtverheißende
Blütezeıt kindlicher Unbefangenheit (Vgl. Dize Betrogene). Wer einmal in den Apfel
der Erkenntnis gebissen hat, kann ıh nıcht mehr zurückreichen. Die Verleugnung des
Wiıssens und der Erkenntnis führt notwendigerweise ZU Abgrund. Dıie 1m Doktor
Fayustus aufdämmernde Hoffnung auf höhere Gesundheit lıegt, Jenseıl1ts des geistigen
und physischen Untergangs Adrıans, darin, dafß hıer jemand rücksichtslos, ohne jede
Selbstsicherung siıch den Blitzschlag der Gefährdung stellt, da{ß eın Mensch
unternimmt, den letzten, äaußersten Schritt der Erkenntnis SCH 3

Diese letzte Erkenntnis S1e blüht heraus Aaus Adrians Bußgesinnung 1St diıe Hoft-
nuné auf den „absurden“, weıl VO  e nırgendher abzuleitenden Umschlag, auf das ara-
doxon der Gnade Damıt dies oftenbar ware, mu{fßte einer hingehen und sıch rückhaltlos
dem Nıchts stellen.

Die „höhere Gesundheit“ oder die Überwindung der Ausweglosigkeit

Die frühen Werke Thomas Manns entstanden dem Einfluß des pessimistischen
Lebensgefühls der Jahrhundertwende. Schopenhauer stand be] ıhnen ate Damıt hat
Thomas Mann einen VO  . seınem Temperament un VO Geist der eIit gewle-

VWeg beschritten, den c VO  w den frühen Auseinandersetzungen mıiıt dem todes-
süchtigen Lebensgefühl des „fiın de s1ecle“ bis dem noch unkler getönten, Von Ver-
zweıflung durchzitterten Denken 1n der Nachfolge Kierkegaards 1m spaten Werk, nıcht
mehr verlassen wiırd. Der Pessimıiısmus bildet eiınen der Grundakkorde des Werks VO  e

Thomas Mann. Darum kreist se1n Denken stet12 105881 das Geheimnis VO Krankheit und
Tod, die 1n seinem Werk ohl existenzielle Realitäten darstellen, zugleich aber inner-
halb des künstlerischen Bedeutungsgefüges als Chifren für eben diesen Pessimıismus
begreifen sind.

ber pessimistisch Thomas Manns Weltschau auch sein Mag, nıe aßt den
Mächten des Dunklen freies Spiel In den jJungen Mannesjahren korrigierte Schopen-
hauer durch Nıetzsche, 1MmM mittleren Werk führt dıie Krankheit einer höheren (Ge-
sundheıt, in der die zerstörerischen Kräftte des Triebhaften und Irrationalen MmMit der
Heıterkeit echter humanıtärer Geıistigkeit bezwungen werden. ogar dort, manche
keine Hofinung mehr Ainden glaubten, erblüht diese dennoch. Im Doktor Faustus

81 So liegt enn auch 1n Adrians Verleugnung des eistes un der Erkenntnis jene moralisch-
humanistische Note der Wahrheitssuche des Zauberbergs Uun:' der Joseph-Romane. Allerdings 1sSt der
Ton dunkler und gedämpfter.

263



Fernand Hof}mann

entringt sıch aum wahrnehmbar, aber doch vorhanden Aaus dem schon iıcht mehr
menschlichen Leidensschrei etzter Verzweiflung WI1e Ahnung einer Hoffnung
jenseı1ts aller Hoffnung.

Dort, Thomas Mann dem Wirken der Krankheit nachgeht, verstehe S1e medizi-
nısch-klinisch oder 1n einem höheren geistigen Sınn, sıeht 1n ıhr nıe bloß das Zerstöre-
rische un!:! Lebensschädliche, sondern ımmer zugleich auch das Posıitive und Lebensför-
dernde. Dialektisch formuliert: weiß, da{fß jede Setzung ıhre eigene Aufhebung als
ıne Art VO  w Krankheitskeim 1n sıch tragt. Doch übersieht in der Setzung nıcht das
Posıitive un: die ZUuU Wesen des Dialektischen gehörende Grundwahrheit, dafß Aaus jeder
Antithese ine NEUeE These hervorgeht.

So 1St geistesgeschichtlich gesehen Thomas Manns Werk ohl innerhalb jenes
Pessimıiısmus angesiedelt, der se1t der Jahrhundertwende das europäısche Denken eNt-
scheidend beherrscht. Es findet seinen Platz innerhal einer Tradıtion, die VO  S Kıerke-
gaard über Flaubert und Hemingway bis Sartre un: Hıldesheimer reicht. och hieße

die wahre Bedeutung dieses erzählerischen Kosmos verkürzen, WwWenn InNnan be; dieser
Einordnung stehen bliebe und, Ww1e manche Interpreten aten, Thomas Manns Denken
auf einen verzweılfelt-resignierten Kulturpessimismus reduzierte. Diese Auffassung 1St
SCNAUSO talsch W1€e jene andere, die den Doktor Faustus übersieht un: krampfhaft der
Miıttellösung des Zauberberg testhält

Thomas Mann steht 1n der Nachtolge Schopenhauers, aber korrigiert iıh durch
Nıetzsche. In seinem Spätwerk i1St jene Verzweıflung wırksam, die sıch se1it Kierke-
gaard des europäıschen Denkens bemächtigt hat Doch sucht INan seinen Platz
innerhalb dieser Entwicklung auszumachen, finden WIr iıh: nıcht in der ähe der
Denker einer ausgesprochenen Weltschau der ausweglosen Absurdität. Er sieht die
Sıtuation des modernen Menschen mMıiıt dem illusionslosen Blick abgeklärten Weltwissens.
ber and dieser Welt, die dem Nıchts verfallen scheint, harren nıcht Verzweıiflung
und Resignatıon. Im Sınn des Existenzialismus 1St für iıh: die Welt nıemals „schlüssig“,
nıemals dem Wesen un Erkennen völlig often. ber dennoch wächst daraus keine Re-
volte und auch eın verzweiıfeltes Resignieren. An deren Stelle trıtt die Demut und die
Hoffnung auf Gnade Denn N1Ur durch diese Tugenden erhält Leverkühns „Durchhalten“
eiınen Sınn. Damıt führt VO  e Thomas Mannn ein direkter Weg einem Dıichter W1e
Eliot uch dessen Mensch bleibt, Nullpunkt des Se1ins angekommen, immer S1mM
Spiel“

Be1 Eliot WwW1e be] Thomas ann weıfß der Mensch die acht des Nıchts,
steht der Welrt keineswegs 1n rosıgem Optimısmus gegenüber, aber vertfällt auch nıcht
der Verzweıflung 1M ult des Absurden. „ Wır Sind deshalb unbesiegt, weıl WIr fort-
tfahren, versuchen“, heißt 1n The Woaste Land Der Mensch scheitert, aber zibt
nıcht auf, bleibt 1im Spiel, weiıl für iıh och natürliche und übernatürliche Hofftnun-
SC x1bt. Dıie Aaus der Krankheit hervorgehende „höhere Gesundheit“ Thomas Manns
1St die Chiffre für eın Ethos des Versuchens 1m Sınn VO  an T-:S:Elot, das der vollkommen
illusionslosen Verfassung des modernen Bewußtseins angSCeMECSSCH ist

264



Krankheit un Kriıse als Lebenssteigerung

Der kranke Mensch Thomas Manns ha auch viele Gemeimsamkeiten MM1Tt dem MuUutLLgen
Menschen Friedrich Dürrenmatts. Das Lebensgefühl der beiden wırd nıcht

Teıl A4US dem typiısch protestantischen Wıssen umIn das Vertallensein alles Irdi-
schen und Menschlichen das Ose gCePragt Dürrenmatt anntfe sıch einmal „zah
schreibenden Protestanten Auch Thomas Manns Faszınatıon durch Gruft“ und
„ Tod das Eıngeständnis da{fß SC11 „SaNZES Interesse dem Vertall“ galt 3 gehen
auf C1M typisch protestantisches Weltverständnis zurück dem alles Irdische VO Wurm
des Bösen angefressen erscheint Adrian Leverkühn studiert nıcht VO  e ungefähr TE-
stantische Theologie Luthers Ure1SCNCIN Halleschen Wırkungsbereich Krankheit 1ST ein

Aspekt der Wırksamkeit des Bösen Diıesem Bösen können WIL nıcht entgehen, aber WITL
dürfen unls ıhm auch nıcht rückhaltlos hıngeben 1Ns 1Ur SCZICHML dem Menschen

bestehen Dann entsproßt der völligen Ausweglosigkeit dıie Möglıichkeit des
Umschlags Rılkeschen Sınn Dürrenmatt nn die Gnade „dıe CINZIZC Chance, die
die Welt noch besitzt avonzukommen Eınen Abglanz VO  a diesem Kernstück tC=
stantıischer Gläubigkeit finden WITL auch bei Thomas Mann

So SCWART auch scheinen INas VO  > Thomas Mann, dem viele den Dichter
Welt ohne TIranszendenz sehen, dessen Verhältnis ZU Religiösen jeder Kırchen-
Irömmigkeit liegt VO  w diesem Thomas Mann äßrt siıch ohne forcieren, WE Ver-
bindung Gertrud VO  } le OFf. schlagen, die Car/]l Zuckmayer „die größte Dıichterin der
Iranszenden7z nennt ®3 Was Adrian Leverkühn autf der Ebene des schöpferischen
Künstlertums vollzieht W 4s bei Rılke, Eliot un Fr Dürrenmatt auf exıstenzieller
Ebene geschieht sıch bei le OFIt Bereıch der relıg1ösen Exı1istenz In der
Novelle Dıiıe Letzte Schafott erlebt Blanche die exıstenzielle Angst bıs ZUrL völligen
Entgrenzung, bıs ZUr Auflösung der personalen Gestalt ID)Dann erfolgt der Umschwung
und 5S1C wırd Sanz Oftenheit In dem Augenblick S1EC persönlich zerbricht SEFOMLT die
Gnade S1C C1in S1e 1ST auf einmal höchste Gewißheit Auch bei Gertrud VO  e} Le OFrt
mu{ der Mensch die heil lose Welt bestehen Er kann dabej zerbrechen, Scheitern
erfährt die Gnade un die Möglichkeit Rettung

Wenn WIL 1U  w ZU Schlufß noch 4Bale äÜhnliche Thematik Werk VO  , Georges
Bernanos un: Graham Greene CYTINNEN, wırd klarer, da{fß Thomas Manns
Philosophie des Bıonegatıven geEISLISECN Tradıtion steht die für die Moderne
N  u bezeichnend 1ST WI1IeEe die Philosopheme des Nıchts un: der Absurdität Das
Charakteristische dieser Geisteshaltung liegt darın, daß S1C, angesichts der europäischen
Geisteskrise, weder dem AaUuUs der Verzweıiflung geborenen Fxıstenz Ekel erliegt noch
nıhilistischen Freiheitstaumel Sartrescher Praägung ine {ragwürdige Selbstrealisierung
sucht da{fß S1C andererseits aber auch sovıel die Gefährdung und das Prekäre unNnseTrTesSs

Menschseins weiß dafß S1C nıcht wirklichkeitsftremden und epigonalen Optimısmus
vertällt WI1e iıh Hans Carossas heile Welt spiegelt

Brıet VO' 11 1913 Heinrich Mann
33 Carl Zuckmayer, Als W AL 5 ein Stück VO'  - 1115 Horen der Freundschaft (Frankfurt 565

19 Stiımmen 189 265


