Johann Hofmeier

Theologische Weiterbildung im diozesanen Pastoralinstitut

I. Die Notwendigkeit der theologischen Weiterbildung

Theologische Weiterbildung ist aus vielen Griinden notwendig. Wer in unserer Zeit
das Evangelium verkiinden und seelsorglich titig sein will, muf} diese Zeit kennen und
sich mit ,,den neu aufbrechenden Problemkreisen in Theologie und Gesellschaft befas-

(35

sen“!, Er braucht den Kontakt mit den Sozialwissenschaften, vor allem der Psycho-
logie und der Soziologie. Der Seelsorger kommt mit dem Wissen aus seiner Studien-
zeit nicht mehr aus. Da ihm zudem sein Amt keine Autoritit mehr verleiht, wenn
er sich nicht durch fachliche Kompetenz ausweist, mufl er sich weiterbilden; denn
selbst in der Theologie wandeln sich Fragestellungen so schnell, dafl sie der Priester
oft schon nach einigen Jahren Seelsorgstitigkeit kaum mehr versteht2.

Theologische Weiterbildung erscheint sogar besonders dringlich, wenn man die
globale Feststellung, der Wandel in Theologie und Gesellschaft fordere einen neuen
Priestertyp, etwas niher betrachtet. In den jiingsten einschlidgigen Verdffentlichungen
finden sich neben kritischen Auflerungen hohe, wenn nicht gar iiberhdhte Forde-
rungen.

1. Negativ wird vermerkt, der Priester von heute sei unsicher, iiberlastet und
menschlich nicht ausgefiillt. Die Unsicherheit hat verschiedene Griinde. Der wichtigste
theologische Grund diirfte sein, dafl die einseitig kultisch-sazerdotale Auffassung
vom Priestertum nicht mehr vollziehbar ist. Das Dilemma besteht freilich weniger
darin, daff das II. Vatikanische Konzil diese Auffassung korrigiert hat3, sondern
darin, daf sowohl die Gemeinden mit ihren Erwartungen als auch die kirchliche Ver-
waltung mit ihrer Arbeitsweise den Seelsorger weiterhin im Kultisch-Sazerdotalen
und im Juristischen festhalten. Dadurch gehen fiir den Priester die ,,politischen® Auf-
gaben verloren; von ihm werden nur noch Trost und individuelle Lebenshilfe er-
wartet. Funktionseinschrinkung ist aber mit Status- und Rollenverlust verbunden,
der noch mehr verunsichert. Auflerdem isoliert eine gleichgiiltige, oft kirchenfeind-
liche Offentlichkeit den Priester in der heutigen Gesellschaft4.

1 J. Griindel, Modell einer berufsbegleitenden theologischen Weiterbildung, in: Diakonia/Der Seel-
sorger 1 (1970) 266

2 W. Seibel, Hochschule fiir theologische Weiterbildung?, in dieser Zschr. 181 (1968) 414 f.

8 Vgl. K. Lehmann, Das dogmatische Problem des theologischen Ansatzes zum Verstindnis des
Amtspriestertums, in: Existenzprobleme des Priesters, hrsg. v. F. Henrich (Miinchen 1969) 121-175;
Schreiben der deutschen Bischéfe iiber das priesterliche Amt (Trier 1969).

4 Vgl. F. Klostermann, Priester fiir Morgen (Innsbruck 1970) 47-49; 159-161.

24t 339



Johann Hofmeier

Die Belastung des Priesters ist eine funktionale und eine psychische. Der Seelsorger
ist iiberlastet, weil er nach wie vor der Mann fiir alles ist; noch fehlt es an Kriften,
die Aufgaben iibernechmen kénnten, die bisher dem Amtstriger vorbehalten waren.
Wohl hat das II. Vatikanische Konzil mit der Lehre vom allgemeinen Priestertum
den Weg gezeigt, aber dieser Weg will erst noch zuriickgelegt werden. Psychisch
belastet den Priester die oben genannte Unsicherheit, zusitzlich aber die immer noch
vorhandene Spannung zwischen Klerus und Laien, sowie eine latente Animositit
gegen die Amtskirche, die besonders er zu spiiren bekommt. Zugleich ist er den hohen
Erwartungen und den iiberhshten Anspriichen der Gesellschaft ausgesetzt, und weil
er sie nicht erfiillen kann, wird er abgelehnt und verachtet.

Unsicherheit und Uberbelastung fithren zur Frustration, die durch Erfolglosigkeit
vermehrt wird. Doch hat die Frustration ihre eigentliche Wurzel im kirchlichen Auto-
ritdtsproblem. Die Institution gewihrt dem Priester zu wenig freien Spielraum. Er
ist an zahllose detaillierte Vorschriften gebunden und durch die pfarrliche Organi-
sation eingeengt 5. Die Frustration dufert sich in Resignation, die sich auf die routine-
miBige Erledigung der Amtsgeschifte verlegt. Ebenso duflert sie sich durch Flucht
in die Betriebsamkeit oder durch Flucht in die Innerlichkeit.

2. Der negativen Kritik steht das neue Richtbild vom Priester fiir morgen gegen-
tiber 6. Ferdinand Klostermann sieht vier charakteristische Ziige im Richtbild des ge-
meindlichen Vorstehers unserer Zeit, nimlich den gemeindlichen, den kairologischen,
den grundtypischen und den samaritanischen Zug. Diese vier Ziige decken in etwa
alles ab, was an Aufgaben und Erwartungen auf den Seelsorger zukommt, aber auch
was ihm an Fihigkeiten und Kénnen abverlangt wird.

Der gemeindliche Charakter besagt, dafl der Priester mit der Kirche leben muf},
sich fiir die Zeit 6ffnet, wie sich die Kirche seit dem II. Vatikanischen Konzil zu
offnen beginnt. Diese Offenheit fordert vom Priester aber gleichzeitig, die Unsicher-
heit auszuhalten und durchzutragen, die iiber eine zukunftsorientierte Kirche kommen
mufite; in einer Ubergangszeit, in der Altes zerfillt und Neues noch keine Konturen
gewonnen hat, kann nur der Klerus der Kristallisationspunket fiir den sich gerade
vollziechenden Prozef einer neuen Traditionsbildung sein: Heutiges religitses Leben
muf sich so konkretisieren, dafl dadurch zukiinftige Glaubenserfahrung méglich und
Glaube vollziehbar wird. Zweierlei miiite der gemeindliche Vorsteher heute leisten,
die innere Festigung der Gemeinde und ihre missionarische Orientierung. Noch vor
wenigen Jahrzehnten konnte er letzteres den »Missionaren® iiberlassen.

Der kairologische Charakter des Vorsteherdienstes konkretisiert den gemeindlichen
Charakter fiir eine ganz bestimmte Zeit und Situation. Klostermann schreibt: ,Dem
Trager dieses Dienstes darf sich darum nicht nur irgendeine Kirche, sondern mufl

5 O. Schreuder, Soziologische Probleme des kirchlichen Amtes, in: Weltpriester nach dem Konzil,
hrsg. v. F. Henrich (Miinchen 1969) 53-89.

8 F. Klostermann, a.a.O. 212-222; ders., Priester fiir Morgen. Pastoraltheologische Aspekte, in:
Weltpriester nach dem Konzil 161-168.

340



Theologische Weiterbildung im diézesanen Pastoralinstitut

sich die Kirche von heute, ja schon von morgen und fiir das Morgen widerspiegeln.
Darum mufl er im Einvernehmen mit der Zeit und mit den Menschen dieser Zeit
leben; darum mufl er die Welt, die Gesellschaft und den Menschen von heute, die
Wissenschaft, Kunst und Technik dieser Zeit kennen und lieben; darum mufl er um
die Fragen und Probleme der Menschen von heute wissen, um ihre Freuden und um
ihre Angste.“? Aber wer dies leisten soll und will, muf ein Leben lang beweglich,
kritisch und kreativ sein: beweglich, weil diese Zeit schnellebig ist, und weil politische
Aufgaben und geistige Stromungen sich sogar innerhalb weniger Jahre grundlegend
dndern konnen; kritisch, weil der Triger des Vorsteheramts Stellung nehmen und
zwischen den kurzlebigen Ideen und den zukunftstrichtigen Umwilzungen unter-
scheiden muf}; kreativ, weil er oftmals auf Zeiterscheinungen spontan reagieren muf}
und nicht auf behérdliche Erlasse warten kann, kreativ aber auch, weil ohne sein
Mitdenken weder pastorales Handeln geplant noch Priorititen festgelegt, weder
Strukturen sinnvoll gedndert noch erstarrte Frémmigkeitshaltungen abgebaut und
durch zeitgerechte ersetzt werden konnen.

Der grundtypische Charakter besagt, dafl der gemeindliche Vorsteherdienst selb-
stindig und hauptberuflich ist. Nach Klostermann verlangt dies den zur vollen mensch-
lichen, minnlichen und christlichen Reife Erwachsenen, einen auf der Hohe der Wis-
senschaft von heute stehenden Theologen, der sich darauf spezialisiert hat, iiberall
soweit daheim zu sein, dal er geforderte alltigliche Hilfeleistungen geben kann, aber
zugleich in besonderen Problemen zum rechten Spezialisten zu verweisen weif}; es
verlangt ein geriitteltes Mafl an Allgemeinbildung, die Kunst der Menschenfiihrung
und Lebenshilfe und schlieflich Organisationstalent. Dieser geniale, ganz auf sich
gestellte Vorsteher mufl aber zugleich wie kaum ein anderer kooperativ und fiir die
Gemeinschaftsarbeit bereit sein. Es ist nimlich nicht zu sehen, wie eine kontinuierliche
funktionale Seelsorge (an Bildungs-, Berufs-, Alters-, Geschlechts- und Freizeitgrup-
pen) mit ihren freien und lockeren und deshalb kurzlebigen Formen ohne beharrliche
Gruppenarbeit effektiv gestaltet werden kann.

Schliefflich mufl der Vorsteherdienst samaritanischen Charakter haben. Der Priester
muf} in Lebens- und Schicksalsgemeinschaft mit den Menschen stehen; sein Heilsdienst
mufl umfassend sein; es mufl ein sichtbarer Dienst sein, eine auch politisch verant-
wortbare Caritas. Aber hat, so mufl zugleich gefragt werden, der Vorsteher bei der
Fiille seiner Aufgaben dafiir heute noch Zeit? Diese Zeit aber braucht den samari-
tanischen Dienst, insbesonders als Dienst am Glauben. In dieser Bezichung mufl
der Priester Theologe in der Praxis sein, und zwar Theologe ohne Verkiirzung; er
miifite heute auflerdem in seiner Gemeinde Ausbilder von Theologen sein. In seiner
Studie zur Reform des Theologiestudiums schreibt Karl Rahner: , Theologie ist echte,
verkiindbare Theologie nur in dem Mafle es ihr gelingt, mit dem gesamten profanen
Selbstverstindnis des Menschen, das dieser in einer bestimmten Epoche hat, Kontakt

1 A3, 10214,

341



Jobann Hofmeier

zu finden, ins Gesprich zu kommen, es aufzugreifen und davon in der Sprache, aber
auch in der Sache selbst sich befruchten zu lassen.“$ Diese theologische Arbeit muf
der Priester im konkreten einzelnen Fall leisten, wenn er samaritanisch sein und den
Menschen von heute in seinem Glauben férdern will.

Kritik und neues Richtbild, hier kurz und vereinfacht zusammengefaflt, stellen
hohe Anforderungen an alle, die im priesterlichen Dienstamt stehen. Sollen die Be-
troffenen davon nicht entmutigt werden, mufl die Kirche wirksame Hilfen anbieten.
Die Probleme werden nicht schon dadurch gelsst, daf sie genannt und diskutiert wer-
den. Es miissen vielmehr die strukturellen Voraussetzungen geschaffen werden, damit
die Priester die Funktionen des Vorsteherdienstes erfiillen kénnen. Zu diesen Voraus-
setzungen gehdren Bildungseinrichtungen, in denen ein kontinuierliches und syste-
matisches theologisches Weiterstudium geschehen kann. Kritik und Richtbild bestirken
darin, dafl in der Pastoralplanung die Schaffung von entsprechenden Institutionen
Prioritdt erhalten miifite. Doch beginnen die Probleme erst bei den praktischen, orga-
nisatorischen und den didaktischen Fragen, wie sich an den bisherigen Versuchen zeigt.
Die folgenden Ausfiihrungen beschiftigen sich in erster Linie mit den organisatorischen
Problemen. Uberlegungen zur Didaktik theologischer Weiterbildung miissen besonders
angestellt werden. Unberiicksichtigt bleibt ferner die Fortbildung der Laientheologen,
doch diirfte diese innerhalb einer gelungenen organisatorischen Losung durchaus mog-
lich sein.

IT. Bisherige Formen der theologischen Weiterbildung
1. Die Anregungen des II. Vatikanischen Konzils

Das II. Vatikanische Konzil hat im Dekret iiber die Hirtenaufgabe der Bischofe
in der Kirche (Nr. 14) die Bischofe verpflichtet, fiir geeignete Formen der theologi-
schen Weiterbildung zu sorgen. Fiir fortgesetzte Studien nach der abgeschlossenen
Seminarzeit sollen in den einzelnen Lindern geeignete Formen gesucht werden, wie
z. B. Pastoralinstitute, die mit Musterpfarreien zusammenarbeiten, sowie periodische
Zusammenkiinfte und entsprechende Ubungen (Dekret tiber die Ausbildung der Priester,
Nr. 22). Das Dekret iiber Dienst und Leben der Priester (Nr. 19) weist auf solche
Formen hin, nimlich Kurse, Kongresse, den Aufbau von Bibliotheken und ein mbg-
liches Kontaktstudium nach einigen Jahren priesterlicher Titigkeit.

Einen Uberblick Giber das seit dem Konzil Geschehene gibt das Schreiben der Klerus-
kongregation an die Vorsitzenden der Bischofskonferenzen iiber die stindige Weiter-
bildung der Priester. Nach diesem Schreiben sind die Ortsbischtfe oder die Bischofs-
konferenzen fiir die Weiterbildung zustindig.

§ K. Rahner, Zur Reform des Theologiestudiums (Freiburg 1969) 69.

342



Theologische Weiterbildung im diozesanen Pastoralinstitut

Im einzelnen sind folgende Formen genannt:

1. Ein pastorales Jahr unmittelbar nach der Priesterweihe, das schrittweise in die
Seelsorgsarbeit und das priesterliche Leben einfiihren soll (vergleichbar dem in einigen
deutschen Dibzesen eingefiihrten Diakonatsjahr);

2. Die Anpassung der Pfarrexamina an die heutigen Verhiltnisse;

3. Ein theologischer, pastoraler und spiritueller Vertiefungskurs einige Jahre nach
der Priesterweihe; dabei sollen neue Seelsorgsmethoden angeeignet werden (offen-
sichtlich ist hier das Kontaktstudium gemeint);

4, Wiinschenswert sind Studientage an Theologischen Fakultiten, wobei auch an
Fernkurse gedacht ist. Zehn bis fiinfundzwanzig Jahre nach der Priesterweihe konn-
ten diese Kurse zur Pflicht gemacht werden;

5. Die im CIC vorgesechenen Dekanatskonferenzen sollen den heutigen Bediirf-
nissen angepaflt, stirker auf die gegenseitige Kontaktpflege angelegt und auf die Uber-
windung generationsbedingter Schwierigkeiten ausgerichtet werden;

6. Einrichtung von Dekanats- und Regionalbibliotheken;

7. Studienurlaub;

8. Errichtung eines — soweit mdglich — didzesanen oder regionalen Pastoralinstituts®.

2. Das Freisinger Modell

Der wohl bedeutendste Versuch einer theologischen Fortbildung liegt im ,Frei-
singer Modell“ vor, das einen 4wochigen Kurs anbietet. Es handelt sich um eine
theologische Weiterbildung, die mit Gutheiflung der Bayerischen Bischofskonferenz
im ehemaligen Priesterseminar in Freising durchgefiihrt wird. In dem Kurs sollen die
Teilnehmer in die soziologischen, psychologischen, anthropologischen und theologi-
schen Probleme und Forschungsergebnisse eingefiithrt und zu ganzheitlicher pastoral-
theologischer Konzeption angeleitet werden. Bei den Teilnehmern wird eine Bewufit-
seinsinderung angestrebt, durch die ein falscher Individualismus iiberwunden werden
soll. Diesem Ziel soll die Lebens- und Wohngemeinschaft dienen, in der die Teil-
nehmer wihrend dieser 4 Wochen leben. Der erste Kurs konnte im Herbst 1969 statt-
finden. Die Kritik an diesem ersten Kurs hat ergeben, daf die Teilnehmer mit den
Themen einverstanden waren 10, Das Ziel der Fortbildungsarbeit ist hochgesteckt: Es
sollen falsche Sicherheiten abgebaut, starre Positionen aufgeldst, das Gefiihl der Fru-
stration tiberwunden, der theologische Wissensstand aufgefrischt, Impulse und Mut fiir
die pastorale Arbeit vermittelt werden. Besonders hervorzuheben ist am ,Freisinger
Modell, daf Vorlesungen und Arbeitssitzungen den wissenschaftlichen Rang ein-
halten, wie er an den Hochschulen iiblich ist.

9 Herder-Korrespondenz 24 (1970) 104-106.
10 Vgl, J. Griindel, a. a. O. 266-272.

343



Jobann Hofmeier

Es wire bereits viel gewonnen, wenn sich die Uberzeugung allgemein durchsetzen
wiirde, dafl unter dieses Niveau nicht zuriidsgegangen werden kann, soll sich die
theologische Fortbildung nicht diskreditieren, Nicht sicher ist, ob in den Freisinger
Kursen das gesteckte Ziel tatsichlich erreicht wird oder ob erst ein ProzeR in Gang
gekommen ist, der auf dizesaner Ebene weitergefithrt werden miiflte. Offen bleibt
auch, ob stets mit dem gleichen Erfolg zu rechnen ist. Auf lange Sicht diirfte es kaum
moglich sein, fiir mehrere Kurse im Jahr geniigend Hochschuldozenten zu gewinnen,
allein schon deshalb nicht, weil die Theologischen Fakultiten mit der Aufgabe der
theologischen wissenschaftlichen Ausbildung und der Auseinandersetzung mit den
verschiedenen Nachbarwissenschaften grofle Aufgaben vor sich haben 1.

3. Weiterbildung auf Dekanatsebene

Das Dekanatsmodell geht von der Erkenntnis aus, dafl der 4wdchige pastoral-
theologische Grundkurs nur fruchtbar wird, wenn dafiir der Boden in den Dekanaten
bereitet ist. ,Praktisch-theologische Weiterbildung auf Dekanatsebene hat den Vor-
teil, daf alle Priester des Dekanats an diesem Prozef beteiligt werden und daf die
Eigeninitiative gefordert wird.« 12

Das Modell erinnert an ein medizinisches Forschungs- und Ausbildungsseminar an der Lon-
doner Tavistock-Klinik, das M. Balint mit praktischen Arzten zum Thema ~Der Arzt als
Droge” durchgefithrt hat. Das Seminar stellte sich eine dreifache Aufgabe: Es sollten die
psychologischen Probleme innerhalb der Zrztlichen allgemeinen Praxis untersucht, die Arzte
fiir diese Forschungsaufgabe ausgebildet, und die entsprechenden Ausbildungsmethoden ent-
worfen werden. Die Arbeit wurde fast ausschlieflich in Diskussionsgruppen geleistet, an denen
8-10 Arzte und je 1 oder 2 Psychiater teilnahmen. Die Gruppen trafen sich wochentlich an
den freien Halbtagen der praktischen Arzte 2-3 Jahre hindurch. Die Ergebnisse liegen in dem
Buch M. Balint, Der Arzt, sein Patient und die Krankheit (Stuttgart 1965), vor. Diese Fort-
bildungsarbeit auf medizinischem Gebiet ist in diesem Zusammenhang deshalb erwihnens-
wert, weil sie die fiir die pastoral-theologische Weiterbildung nicht weniger bedeutsamen zwi-
schenmenschlichen Beziehungen zum Gegenstand hat.

Man erhofft sich von einem solchen Modell u. a. auch Impulse fiir die iiberdiézesane
Weiterbildung. Der Vorteil der Fortbildung auf Dekanatsebene liegt darin, daff der
gruppendynamische Prozefl im Dekanat in Gang kommen kann. Die Fortbildung im
Dekanat geschieht nimlich im Wirkraum und im Erfahrungsfeld des Seelsorgspriesters.
Die Arbeit wird praktischer und konkreter; sie zwingt zu eigener pastoral-theologi-
scher Reflexion und Bewuftseinsbildung. Sie steht dadurch auf die Dauer freilich in
der Gefahr einer einseitigen pragmatischen Ausrichtung, der theologischen Verflachung

1t Zu den Gedanken eines Grundkurses vgl. W. Schépping, Gedanken zur Weiterbildung des
Klerus, in: Diakonia/Der Seelsorger 1 (1970) 124-127.

12 D, Zimmermann — G. Weigand, Modell fiir praktisch-theologische Weiterbildung auf Dekanats-
ebene, ebd. 410-416; 411.

344



Theologische Weiterbildung im didzesanen Pastoralinstitut

und womdglich der Kasuistik. Die theologische Fortbildung nach dem Dekanatsmodell
scheint als die notwendige Erginzung des pastoral-theologischen Grundkurses in
den {iberdidzesanen Weiterbildungsstitten ausbaufihig und erfolgversprechend zu
sein. Organisatorisch diirfte sie auf lange Sicht am besten in dibzesanen Pastoral-
instituten zu sichern sein, die bereits das II. Vatikanische Konzil empfohlen hat.

ITI. Theologische Fortbildung im Rahmen dizesaner Pastoralinstitute

In Regensburg griindeten junge Priester, die bereits als Seminaristen Fragen einer
kooperativen Pastoral diskutiert hatten, 1958 die Gemeinschaft der Sodalen-Priester.
Die Gemeinschaft zdhlte 1962 etwa 120 Mitglieder. Thr wichtigstes Ziel war die gegen-
seitige Forderung in der Seelsorgstitigkeit. Zu diesem Zweck traf sich ein Teil der
Mitglieder monatlich zu Arbeitssitzungen, in denen pastorale Aufgaben besprochen,
Methoden diskutiert und Pastoralpline entworfen wurden. Die regionalen Arbeits-
gruppen erlahmten jedoch immer dann, wenn die Gruppensprecher nicht relativ viel
Zeit aufbrachten. Auf lange Sicht waren Sprecher und Mitglieder iiberfordert, und
zwar um so mehr, je grofer der Abstand zu ihrem theologischen Studium wurde.
Obwohl heute noch einzelne dieser Gruppen erfolgreich arbeiten, ist doch klar gewor-
den, daf} sie von auflen konkrete Hilfe brauchen.

Geschichtliche Studien ergaben, daff diese Priestergruppen eine pastoraltheologische
Fortbildung versuchten, die der Generalvikar Wessenberg (1774-1860) fiir alle Deka-
nate des Bistums Konstanz bereits zu Beginn des 19. Jahrhunderts verpflichtend ge-
macht hatte. Wessenberg bediente sich bei seiner Fortbildungsarbeit der bekannten
Pastoralkonferenzen. Um sie arbeitsfihig zu machen, teilte er die Dekanate in klei-
nere Distrikte ein. Die Konferenzen sollten dreimal im Jahr stattfinden, eine vierte -
im Jahr war allgemeine Kapitelkonferenz. Es bestand Teilnahmepflicht. Alle Mit-
glieder, vom Kaplan bis zum Dekan, waren gleichberechtigt. Der Leiter der Konferenz
bestimmte das jeweilige Thema, zu dem jedes Mitglied einen Aufsatz oder eine
Rezension zu liefern hatte. Zu jeder Sitzung muflte ein ausfithrliches Protokoll ver-
fafit und zusammen mit den Aufsitzen eingeschickt werden. Wessenberg selbst nahm
zu den Protokollen und den meisten Aufsitzen schriftlich Stellung. Vom Ordinariat
wurden den einzelnen Kapiteln insgesamt 275 Konferenzfragen zugestellt, die sich
mit der Seelsorgsreform, der Priesterbildung, mit Kerygmatik und Liturgie befaften.
Im Archiv fiir Pastoralkonferenzen wurden die wichtigsten Aufsitze aus den Kon-
ferenzen und die wichtigsten Nachrichten aus dem Bistum dem gesamten Klerus zu-
ginglich gemacht. Um sein Reformwerk abzusichern, setzte Wessenberg in jedem
Dekanat einen Deputanten als Verbindungsmann und als Férderer der Zusammen-
arbeit im Klerus ein. Wessenberg hat ein Vierfaches erreicht:

1. Der Klerus wurde auf pastoral-theologischem Gebiet selbst wissenschaftlich
tdtig, pflegte den Meinungsaustausch und die Zusammenarbeit.

345



Johann Hofmeier

2. Alle pastoralen Neuerungen waren Gegenstand der Diskussionen, so dafl eine
einheitliche Ausrichtung und eine einheitliche Information des gesamten Klerus ge-
sichert war.

3. Der Klerus wurde selbst Triger der Reformen.

4. Die Konferenz lieferte wichtige Beitrige fiir die Verbesserung der Seelsorge.

Nach 25jdhriger Tétigkeit konnte sich Wessenberg rithmen, die Pastoralkonferen-
zen seien zu einer Art stindiger Synode geworden, und er selbst habe nur wenige
Anordnungen getroffen, ohne die Gutachten vieler einzelner Seelsorger und die
Stimme der Pastoralkonferenzen zu Rat gezogen zu haben 13,

Wessenbergs theologisches Fortbildungswerk zeichnet sich durch einige beachtens-
werte Momente aus:

1. In den Pastoralkonferenzen war eine feste didzesane Organisation fiir eine kon-
tinuierliche Fortbildung geschaffen.

2. An dieser Fortbildung nahmen nicht nur sporadisch, sondern Jahrzehnte lang
simtliche Seelsorgsgeistliche der DiGzese teil.

3. Die Fortbildung war didzesan geleitet und hatte von Wessenberg selbst die ent-
scheidenden Impulse erhalten; aber die eigentliche Fortbildungsarbeit wurde von
den Teilnechmern selbst geleistet, so dafl ein partnerschaftliches und nicht ein Lehrer-
Schiiler-Verhiltnis entstand.

4. Die Fortbildung war in ein umfassendes Pastoralkonzept mit dem Ziel einer
zeitgemiflen Seelsorge eingeordnet; sie war dadurch sowohl im Ansatz als auch im
Ziel pastoraltheologisch ausgerichtet.

Die seit dem II. Vatikanischen Konzil gemachten Erfahrungen und die obigen
Uberlegungen und Feststellungen fithren zu dem Schluff, dafl alle Bestrebungen der
theologischen Weiterbildung erfolglos bleiben, wenn nicht auf didzesaner Ebene eine
feste Institution geschaffen wird, die eine systematische, kontinuierliche und primir
pastoral-theologisch ausgerichtete Arbeit sichert. Als diese Institution ist das diézesane
Pastoralinstitut gedacht. Selbst wenn im Augenblick nicht alle Ditzesen in der Lage
sein sollten, solche Institute zu griinden, so wire doch denkbar, daf -einige
Dibzesen wenigstens damit beginnen. Um die theologische Fortbildung nicht schon
von vornherein zu diskriminieren, sollte das Institut wie ein Hochschulinstitut einge-
richtet werden. Die Arbeitsbedingungen in diesem Institut miifiten so sein, dafl es
auch fiir einen Hochschullehrer verlockend wire, die hauptamtliche Leitung zu iiber-
nehmen. Die Triger der Institutsarbeit — ein hauptamtlicher, wenn méglich pastoral-
theologisch ausgebildeter Leiter mit wenigstens zwei hauptamtlichen Assistenten,

13 Vgl. Sammlung Bischoflicher Hirtenbriefe und Verordnungen Sr. Hoheit des Durchlauchtigsten
Fiirsten-Primas des Rheinischen Bundes, Bischof zu Konstanz von 1801-1808 (Konstanz 1808); W. Miil-
ler, Die liturgischen Bestrebungen des Konstanzer Generalvikars, in: Liturgisches Jahrbuch 10 (1960)
232-238, bes. 232; ders., Von Wessenbergs pastoralem Wollen, in: Oberrheinisches Pastoralblatt 61
(1960) 225-232, bes. 228-229; A. Stiefvater, Die liturgische Bewegung unter Ignaz Heinrich von Wes-
senberg, ebd. 232-236.

346



Theologische Weiterbildung im diézesanen Pastoralinstitut

womdglich mit einem Diplom in Psychologie, Pidagogik oder Soziologie — sollten
von der Bildungsarbeit nicht so absorbiert werden, dafl ihnen fiir Forschung und
Planung keine Zeit mehr bleibt. Die konkrete Fortbildung wire so zu denken, dafl
in jedem Dekanat oder in jeder Region jedes Jahr zwei Fortbildungsseminare statt-
finden, die sich etwa iiber ein halbes Jahr erstrecken. Die Arbeitssitzungen kénnten
zweiwochentlich stattfinden. Offen miifite vorerst noch bleiben, ob die Teilnahme
an einem solchen Seminar einmal im Jahr verpflichtend gemacht werden sollte.
Wenn ja, so hitte das den Vorteil, daf etwa die Hilfte der hauptberuflich in der
Seelsorge Titigen jeweils in der Weiterbildung stiinden. Dadurch bliebe der standige
Bildungsprozefl in Gang. Ersatzweise kdnnten an die Stelle von halbjihrigen Semi-
naren auch Blockseminare, gelegentlich pastoraltheologische Exerzitien, wie sie Viktor
Schurr praktiziert hat, treten. Die Seminararbeit wire nach der Art wissenschaftlicher
Seminare an Theologischen Fakultiten zu gestalten. Sie wire deshalb fruchtbar, weil
die relativ geringe Teilnechmerzahl eine intensive Arbeit sichern wiirde.

Das Institut hitte die Seminarpline mit den entsprechenden Arbeitsunterlagen und
Arbeitspapieren bereitzustellen. Denkbar wire, dafl der Institutsleiter und die Assi-
stenten je fiir sich oder zusammen mit Vertretern einer benachbarten Theologischen
Fakuledt jeweils ein Jahr zuvor in einer Pfarrei ein Seminar durchfiihren wiirden;
auf diese Weise stiinden verhiltnismiRig rasch geeignete Themen und geeignetes Ar-
beitsmaterial fiir die Dekanate zur Verfiigung 4. In den einzelnen Regionen der Di6-
zese sollten, um auf keinen Fall das Lehrer-Schiiler-Verhiltnis zwischen der Instituts-
leitung und den Teilnehmern aufkommen zu lassen, die Triger der Institutsarbeit
keine Arbeitsgruppen leiten. Fiir die Seminararbeit sollten vielmehr nebenamtliche
Fortbildungsleiter vorgesehen werden. Dafiir kénnten je nach Themenstellung Do-
zenten der Theologischen Fakultiten, des Priesterseminars oder die Verantwortlichen
fiir die funktionale Seelsorge gewonnen werden. Der Diszesanleitung sollte es moglich
sein, Doktoranten und Habilitanten aus der betreffenden Ditzese zeitweise mit die-
sen Aufgaben zu betrauen, vor allem aber jiingere Priester dafiir heranzuziehen, die
aufgrund ihrer theologischen Ausbildung auf der Hohe des theologischen Wissens
sind, sich aber erst in die praktische Seelsorgsarbeit einiiben miissen.

Um solche Seminare fruchtbar zu machen, wire weiter wiinschenswert, dafl das
Institut den Dekanaten 3-4 Monate vor Beginn der Arbeit die Themen mit den
zugehGrigen Arbeitshilfen bekannt gibt, méglichst mit konkreten Angaben, nach denen
die Teilnehmer bis zum Seminarbeginn ihre Beobachtungen sammeln kénnen. Neben
den Erfahrungsberichten der Teilnehmer, die diese einbringen sollten, wiirden Kurz-
referate iiber die einschligige Literatur den Diskussions- und Arbeitsstoff fiir die Sit-
zungen liefern.

Ob der Vorschlag einer theologischen Weiterbildung im Rahmen eines dizesanen

14 Als Modell kinnte die Einfithrung einer erneuerten Praxis der Kindertaufe dienen, das in
Miinster erstellt und durchgefiithrt wurde; vgl. hierzu Diakonia/Der Seelsorger 1 (1970) 411-416.

347



Johann Hofmeier

Pastoralinstituts Aussicht hat realisiert zu werden, hingt davon ab, ob die Ziele einer
didzesanen Fortbildung so iiberzeugend sind, daff sie méogliche Einwinde von ver-
schiedenen Seiten entkriften. Von seiten der Priester diirfte eingewendet werden, dafl
die jihrliche Teilnahme an einem einsemestrigen Seminar mit zweiwdchentlichen
Arbeitssitzungen aus Zeitmangel nicht zumutbar ist. Die meisten Priester sind iiber-
lastet und werden sich einem solchen Vorschlag widersetzen, weil sie eine zusitzliche
Mehrbelastung fiirchten. Auflerdem ist ein Teil der Priester davon iiberzeugt, Weiter-
bildung nicht nétig zu haben, ein anderer Teil widersetzt sich jeder Neuerung, um
nicht noch mehr verunsichert zu werden. — Vermutlich stellt sich erst in einer Anlauf-
zeit heraus, ob die zeitliche Belastung zumutbar ist; notwendig erscheint sie von der
Wichtigkeit der Fortbildung her auf jeden Fall. Gegen die iibrigen Bedenken wird
man sagen konnen, dafl immer mehr Priester eine intensive Weiterbildung wiinschen,
so dafl zu hoffen ist, dafl die ersten Erfahrungen aus einer systematischen Weiterbil-
dung die Widerstinde abbauen. Freilich bauen sich Widerstinde nicht von heute auf
morgen ab, schon gar nicht im kirchlichen Bereich. Aus der Sicht der ditzesanen Per-
sonalpolitik diirfte es schwer sein, die hauptamtlichen Krifte fiir das Pastoralinstitut
zu finden, und noch schwerer, die nebenamtlichen Krifte zu bekommen, die die
Seminare durchfithren sollen, ganz abgesehen davon, daff von den bischéflichen
Finanzkammern nicht ohne weiteres der finanzielle Bedarf gededst wiirde. Wihrend
sich die finanziellen Probleme sicher losen lassen, wenn die sachliche Notwendigkeit
erkannt wird, bleibt die Sorge, ob geeignete und entsprechend ausgebildete haupt-
amtliche Krifte fiir das Pastoralinstitut gefunden werden kénnen. Doch wird man
auch dies grundsatzlich bejahen miissen, da der Engpafl im akademischen Nachwuchs
wenigstens in einigen theologischen Disziplinen bereits iiberwunden ist.

Schwierigkeiten diirften sich auch aus der derzeitigen Struktur der Bischoflichen
Kurien ergeben. Die Aufgaben eines Pastoralinstituts iiberschneiden sich mit denen
anderer Ressorts. Auflerdem diirflte ein solches Institut nach wenigen Jahren durch
seinen Informationsvorsprung groflen Einfluf} gewinnen. Nicht ausgeschlossen ist, daf§
Vertreter des biirokratischen Apparats einen gebildeten Seelsorgsklerus, der nicht
mehr bevormundet werden konnte, fiirchten. Ob in der einen oder anderen DiGzese
diese Schwierigkeiten iberwunden werden kénnen, wird von der Konstellation in den
Ordinariaten und von der Uberzeugungskraft jener abhingen, die sich fiir die Prie-
sterfortbildung einsetzen. Entscheiden sollten letztlich die Ziele, ob ein Pastoralinstitut
errichtet wird oder nicht.

Welches sind nun die Ziele, die speziell im didzesanen Pastoralinstitut durch die
skizzierte Seminararbeit und nur iiber sie erreicht werden kdnnen? Wenn auch ein
endgiiltiger Zielkatalog erst nach einer lingeren Erfahrungszeit erstellt werden kann,
so konnen doch bereits die wichtigsten Richtziele angegeben werden:

1. Bildungsinhalte der theologischen Fortbildung sind alle Fragen der praktischen
Theologie und die praktischen Aspekte der Theologie. Diese Bildungsinhalte werden
durch die Nihe zur Seelsorgswirklichkeit in einem diézesanen Pastoralinstitut leichter

348



Theologische Weiterbildung im diozesanen Pastoralinstitut

zu vermitteln sein, weil sich die Ubersetzung der theoretischen Kenntnisse auf den
Seelsorgsalltag aufzwingt. Formal kann es sich sowohl um hohere Berufsausbildung
durch wissenschaftlich verantwortete Ubungen in praktischen Fertigkeiten, Methoden
und Techniken der Kommunikation handeln, als auch um eine wissenschaftlich-theo-
logische Bildung mit dem Ziel der fortlaufenden Verfeinerung kritischen wissenschaft-
lichen Denkens und entsprechender Arbeitsweisen.

2. Bildung kann als ein stindiger Lernprozeff zum Erwerb von situationsgerechtem
Verhalten verstanden werden. Dieser Prozef mufl aber, wenn er sein Ziel erreichen
will, kontinuierlich und auf die augenblickliche und die zu erwartende Situation be-
zogen werden. Fortbildung im Pastoralinstitut garantiert diesen kontinuierlichen Pro-
zefl und richtet ihn auf die konkrete Seelsorgswirklichkeit aus, wenn die Seminar-
arbeit wirklich in den Regionen, d. h. im unmittelbaren Kontakt mit dieser Seelsorgs-
wirklichkeit geschieht. Im unmittelbaren Kontakt konnen jene Fihigkeiten erworben
werden, die heute fiir den Seelsorger duflerst notwendig sind: die Verhaltensbeobach-
tung bei verschiedenen Menschengruppen und bei verschiedenen Charakterstrukturen;
die Fihigkeit, zwischenmenschliche Beziehungen in ihrer religiésen Bedeutung wahr-
zunehmen; die Fihigkeit, im praktischen Seelsorgsalltag Erfahrungen zu sammeln,
wozu ja nicht nur unmittelbares Tun, sondern ein erhebliches Mafl an eigener Denk-
leistung gehort. Erst Erfahrungen schaffen die Voraussetzungen fiir pastorale Eigen-
initiative und Kreativitit.

3. Da seelsorgliches Verhalten wesentlich soziales Verhalten ist, kann es am ehe-
sten durch Zusammenarbeit erworben werden. Diese Zusammenarbeit ist effektiver
im unmittelbaren Wirkungsbereich, weil hier auch die Mechanismen des Kaschierens
und des Sich-Versteckens leichter erkannt und durchschaut werden. Heute wird iiberall
von der notwendigen Zusammenarbeit, dem sogenannten Team-Work gesprochen.
Nur sollte man sich im klaren dariiber sein, dafl in einem so komplizierten Bereich,
wie es der Glaubensvollzug in einer Gemeinde ist, die Voraussetzungen und die Be-
dingungen ungleich schwieriger sind als etwa auf technischem Gebiet oder auch auf
dem Gebiet wissenschaftlicher Forschung. Die Arbeit im ditzesanen Pastoralinstitut
verspricht,dafl durch sie die Fahigkeit zu solcher Zusammenarbeit allmzhlich wichst und
dafl dadurch die personellen Voraussetzungen fiir die kirchliche Neustrukturierung
geschaffen werden. Sie ermdglicht die notwendige Spezialisierung und Arbeitsteilung.

4. Die diozesanen Pastoralinstitute kénnten in ausgezeichneter Weise dazu beitra-
gen, dafl die bestehende Kluft in der Kirche zwischen Theoretikern und Praktikern
geschlossen wird. Es diirfte bekannt sein, daf heute die Kluft zwischen praktischer
Seelsorgsarbeit und der theologischen Wissenschaft grofer ist als etwa die Kluft zwi-
schen Laien und Klerus oder zwischen den Seelsorgspriestern und der Kirchenleitung.
Ob eine solche Kluft geschlossen werden kann, wenn die Fortbildung etwa an den
Wirkungsstitten der theologischen Forschung oder theologischen Ausbildung geschieht,
ist duflerst fraglich. Es ist aber zu erwarten, dafd sie geschlossen werden kénnte, wenn
mit der theologischen Fortbildung in den Raum der Praxis gegangen wird. In diesem

349



Johann Hofmeier

Raum kann der Seelsorgspriester als Experte dem theologischen Experten gegeniiber-
treten. Er bringt in das partnerschaftliche Gesprich als entscheidendes Kriterium fiir
den Heilsdienst die Erfahrung ein. Auflerdem wire zu erwarten, daf von den
Pastoralinstituten fiir den Fall, dafl den hauptamtlichen Mitarbeitern noch Zeit fiir
die Forschungsarbeit bliebe, Anstofe auf die Theologie ausgingen. Es wiirde ihnen
ja reiches Erfahrungsmaterial zuflieen. Selbstverstindlich wire es, dal von den ein-
zelnen Seminaren die Protokolle und die wichtigsten Unterlagen immer wieder dem
Institut zugeleitet werden und dafl gleichzeitig das Institut Arbeiten anregt, die der
wissenschaftlichen Forschung dienen.

5. Nicht zuletzt wiirden die Priester in solchen Seminaren mit ihren eigenen Exi-
stenzproblemen konfrontiert und gezwungen, diese Probleme in die gemeinsame Arbeit
einzubringen und Antworten zu finden. Unsicherheit kdnnte aufgefangen und Resigna-
tion iiberwunden werden. Die Uberbelastung liefle sich steuern, das priesterliche Wir-
ken effektiver und zielbewufSter planen. Erst durch diese gemeinsame Arbeit wiirden
die Voraussetzungen fiir die Team-Arbeit geschaffen, die fiir die Zukunft unerldf-
lich ist.

Die Ziele einer didzesanen Fortbildung im Rahmen eines Pastoralinstituts sind
so vielversprechend, dafl sie in jedem Fall den Versuch rechtfertigen.

350



