Karl Rabner S]
Der Glaube des Christen und die Lehre der Kirche

Das Thema des Vortrags?, iiber dessen Aktualitit angesichts der Unruhe in der Kirche
kein Wort zu verlieren ist, soll in drei Schritten entfaltet werden. Zunichst méochte
ich einiges iiber eine traditionelle Grundthese sagen, die in der iiblichen kirchlichen
Lehre iiber das Verhiltnis zwischen dem Glauben des faktischen Christen und der
amtlichen Lehre der Kirche gegeben ist, eine Grundthese, die wir respektieren miissen,
die wir gleichzeitig aber auch nur als Ausgangspunkt wiirdigen konnen fiir das, was
wir miteinander iiberlegen wollen. Wir wollen zweitens iiber eine gewisse geistessozio-
logische Situation sprechen, in der diese zunichst bedachte traditionelle These heute
verstanden werden mufl. Wir wollen endlich in einem dritten Abschnitt einiges tiber
die Haltung des Christen heute gegeniiber der kirchenamtlichen Glaubenslehre sagen.

1. Die Moglichkeit einer von der Kirche trennenden Hiresie

Die traditionelle Lehre der Kirche, die — freilich unter Voraussetzung alles dessen,
was nachher noch zu sagen ist — nach meiner katholischen Uberzeugung auch richtig
ist, sagt, dafl ein expliziter, 6ffentlicher Widerspruch eines katholischen Christen zu
einem Dogma der katholischen Kirche, so wie es durch ihr Lehramt vertreten wird,
diesen Christen von der romisch-katholischen Kirche trennt. Diese Grundthese, also
der Satz von der Moglichkeit einer von der Kirche trennenden Hiresie, ist in den
kirchenamtlichen Dokumenten unzihlige Male ausgesprochen worden. Sie ist auch
heute richtig und fiir das Wesen der Kirche notwendig, wie viele friiher nicht so aus-
driicklich gemachte Erklirungen und Deutungen fiir diese Grundthese noch notwendig
sein mdgen. Man kann nicht alles und jedes in der Kirche, in ihr bleibend, 6ffentlich
als einen Satz vertreten, von dem man absolut iiberzeugt ist. Es gibt Sitze, die, wenn
sie absolut und &ffentlich vertreten werden, den Verteidiger eines solchen Satzes aus
der Kirche hinausbringen, gleichgiiltig, ob er diese Konsequenz sieht und will oder
nicht, ob diese Konsequenz ausdriicklich vom Amt in der Kirche ratifiziert wird oder
nicht. Die Voraussetzung einer solchen These liegt darin, dafl nach katholischer Lehre
die Offenbarung sich im Grund genommen nicht an den einzelnen als Individuum soli-

! Dieser Aufsatz ist die nur wenig iiberarbeitete Nachschrift eines Vortrags, den der Verfasser in
der Katholischen Studentengemeinde in Miinster am 7. Juli 1971 gehalten hat.

1= . 3



Karl Rabner S]

tarer Art, sondern an die Gemeinschaft des Bundesvolks bzw. der Kirche richtet. Sie
als die eine und ganze Horerin des Wortes des lebendigen Gottes (als die eine kollek-
tive Grofle) macht die Offenbarungserfahrung, und eben diese Offenbarung Gottes,
die an sie, die Kirche, das Volk Gottes, gerichtet ist, beantwortet sie mit dem Glauben.
Diesen Glauben bezeugt sie als eine Gemeinschaft, die selber wieder institutionell
strukturiert ist, eine gesellschaftliche, geschichtliche Grofle bildet, und zwar auch als
Trigerin, Hiiterin, Verkiindigerin, Bezeugerin dieser Wahrheit, die ihr Gott gesagt
hat. Von da aus ist an und fiir sich das verstindlich, was ein Dogma der Kirche ist
und sein will. Dort, wo die Kirche als eine, und zwar auch reprisentiert durch ihre
institutionelle Spitze, die wir jetzt nicht theologisch genauer analysieren miissen, sich
mit einem absoluten Engagement zu einer Lehre bekennt als eines Stiides der Offen-
barung Gottes in Jesus Christus, kann nach katholischer Lehre und katholischem
Verstindnis diese Wahrheit oder dieser Satz — bei aller seiner historischen Bedingtheit
oder Beschrinktheit, bei aller Relativitit der Konzeption — im letzten nicht irrig sein,
d. h. dem einzelnen nicht das legitime Recht geben, in einem absoluten Engagement
seiner eigenen Person zu einem solchen Satz restlos, eindeutig und definitiv nein zu
sagen. Das ist das eine, was zu dieser traditionellen Grundthese zu sagen ist.

Zu diesem Satz ist eine bedeutsame Nuancierung hinzuzufiigen, die zu dem amt-
lichen Verstindnis dieses Satzes gehdrt, und zwar auch nach der traditionellen Lehre
der Kirche. Ndmlich: es ist durchaus im konkreten Menschen eine objektive Illegiti-
mitdt und eine subjektive Legitimitit des Widerspruchs zur amtlichen Lehre der Kirche
gleichzeitig moglich. Das heiflt anders ausgedriickt: die katholische Kirche behauptet
keineswegs, dafl dort, wo ein Mensch ihrer Lehre widerspricht (auch unter der Vor-
aussetzung, dafl er diese Lehre kennt), ein solcher Widerspruch notwendigerweise
sittlich diesen Menschen disqualifiziere. Man kann natiirlich sagen, das sei heute eine
Selbstverstindlichkeit. Wer konne denn im Ernst und anstindig seinen Gegner in
»weltanschaulichen Fragen® fiir diimmer oder fiir boswillig halten? Aber ich meine,
wir miiflten erstens von der Mentalitit fritherer Zeiten her, die auch ihre Griinde hat
und vielleicht noch lingst nicht sicher tot ist, und zweitens auch von der Situation her,
die erst auf uns zukommt, bedenken, daf} eine solche Lehre, es kiinne einen subjektiv
berechtigten Widerspruch zur Lehre der Kirche geben, auch wenn dieser Widerspruch
von der Kirche als solcher nicht als objektiv legitim anerkannt werden kann, weil
sie ja sonst ihre eigene Wahrheit leugnen wiirde, eben doch nicht so selbstverstindlich
ist, wie sie manchmal von harmlos gutmiitigen Gemiitern hingestellt wird.

Ein Satz kann sehr richtig sein; aber er kann mifiverstanden und miflbraucht wer-
den, wenn man ihn allein schon deswegen, weil er richtig ist, auch als selbstverstindlich
betrachtet. Dann kommt er auch in Gefahr, bekimpft zu werden, und zwar schlief3-
lich mehr, als wenn man ihn als weniger selbstverstindlich und darum der genauen
Begriindung bediirftig betrachtet hitte. Lesen Sie, wie man in den sozialistischen Lin-
dern in der Presse und sonstigen Verdffentlichungen mit den Gegnern des Sozialismus
umspringt, wie man sie ,verteufelt®, wie man Hafl gegen sie (mindestens als Gruppe,

4



Der Glaube des Christen und die Lebre der Kirche

aber so, daf es schliefflich doch den einzelnen Gegner trifft) fiir berechtigt und ver-
pflichtend hilt. Und man ist dabei stillschweigend der Meinung, ohne eine solche
aggressive Haltung, die den Gegner moralisch disqualifiziert, kénne man die Kraft
und den Schwung nicht haben, die man doch notwendig braucht, um seine echten,
legitimen Ziele zu erreichen. Ja, man erklidrt eine Toleranz, die die moralische Inte-
gritit des Gegners mindestens einmal prasumiert, als einen Trick des Establishments,
der mit ihm erreicht, daff dem Gegner von vornherein ein eindeutiger Mut zur Ver-
tretung seiner Ziele genommen wird. Lesen Sie einmal Plakate, die heute bei uns Stu-
dentengruppen iiberall anschlagen! Da werden Sie doch eine Aggressivitit gegen die
Gegner feststellen kdnnen, die diese Gegner im Grund als subjektiv boswillige Men-
schen qualifiziert. So etwas gibt es also auch heute noch, ja diese Haltung, die den
Gegner als subjektiv dumm oder boswillig abqualifiziert, scheint wieder zuzunehmen.
Ich tadle das in diesem Zusammenhang gar nicht; denn die Kirche hat das oft genug
so in ihrer Vergangenheit gemacht, und jeden objektiv einen Widerspruch gegen die
Lehre der Kirche anmeldenden Hiretiker als einen Bosewicht verstanden und dem-
entsprechend behandelt.

Aber es ist mindestens heute eine selbstverstindliche, zu der eben genannten Grund-
these notwendig gehérende Lehre der Kirche, dafl es einen subjektiv legitimen Wider-
spruch zur amtlichen Lehre der Kirche geben kann. Die Kirche erkennt an, daff Men-
schen in ihrer konkreten Situation, in ihrer inneren, unschuldig ihnen vorgegebenen
Grundverfafitheit, in ihrer eigenen geistigen Individualgeschichte ohne Schuld, ja mit
der Verpflichtung, an dieser ihrer Meinung festzuhalten, zu einem Urteil kommen kén-
nen, das eine Lehre der Kirche verwirft. Und dieses Interpretament der genannten
Grundthese, das die Kirche erst in einem langen geschichtlichen Prozef geniigend deut-
lich gelernt hat, wird die Kirche heute und morgen auch dann festhalten, wenn eine
Mentalitdt in der profanen Gesellschaft aufkommen oder michtig werden sollte, die in
Theorie oder Praxis dieses Verstindnis eines Gegners verwerfen will.

Trotzdem muf} gesagt werden, dafl auch in einem solchen Fall der Betreffende nach
dem Selbstverstindnis der Kirche nicht mehr zu ihr gehdrt. Wenn ich leugne, dafl es
einen dreifaltigen Gott gibt, dal es Siinde und Erlésung iiberhaupt geben konne, wenn
ich sage, Jesus sei hichstens ein religioser Enthusiast und sonst nichts, dann — von
allen anderen Dingen abgesehen — bin ich kein rémisch-katholischer Christ mehr in
dem Sinn, wie die Kirche die Glaubenshaltung eines Menschen als Bedingung der
eigentlichen und vollen (auch in der kirchengesellschaftlichen Dimension bestehenden)
Zugehorigkeit zu ihr selbst versteht. Ich meine, ein Mensch von heute diirfe eine solche
Einstellung einer Kirche nicht iibelnehmen. Es gibt ja auch Parteien, die aus diesen und
dhnlichen Griinden — mutatis mutandis — auf Parteiausschluf erkennen, und zwar durch
einen Beschlufl eines amtlichen Gremiums und auch dann, wenn der Ausgeschlossene
gegen diesen Beschluf protestiert und sich fiir den wahren Vertreter des Geistes dieser
Partei hilt. Wenn man sagt, dieses Beispiel diirfe auf die Kirche nicht iibertragen wer-
den, so ist zu antworten: Warum denn nicht, wenn einerseits die Kirche axch eine nor-

R —

e

e

e S SRS

T .



Karl Rabner S]

male gesellschaftliche Grofie ist und sein mufl und immer (und zwar in allen Konfessio-
nen) war, und wenn anderseits die Grundthese und der Vergleich sich gerade auf die
gesellschaftliche Dimension der Kirche als solche beziehen, also noch gar kein Urteil ent-
halten, wie sich der Ausgeschlossene zum Gnadenmysterium der Kirche als solchem
verhalte, ob er davon ausgeschlossen sei (was natiirlich nur durch eine eigentliche
schwere Schuld vor Gott und sonst durch nichts méglich ist) oder nicht.

Wir wollen mit dem eben Gesagten natiirlich nicht leugnen, dafl im weltlichen Be-
reich die Frage, wer nun wirklich mit seinen Anschauungen den wahren Geist einer ge-
sellschaftlichen Grofle vertrete und wer nicht, im allerletzten nicht durch amtliche Be-
schliisse innerhalb dieser gesellschaftlichen Groflen entschieden wird, sondern durch
den stirkeren Geist, der erst durch die kommende Geschichte effizient bestitigt wird.
Das gilt dann auch mutatis mutandis von jenem hoffenden Glauben der Kirche, in
dem sich die Kirche selbst in ithrem Wesen bestimmt und von anderen Interpretationen
abgrenzt. Auch der amtliche Glaube der Kirche geschieht in der Hoffnung, von der ab-
soluten Zukunft, die Gott ist, nicht desavouiert zu werden. Mehr kann er nicht sein.
Das aber zu sein und daraus Konsequenzen zu ziehen, ist Aufgabe und Pflicht der
Kirche als einer gesellschaftlichen Grofie.

Es ist somit in der konkreten Situation der Menschen gar nicht mdglich, zu ver-
hindern, daf} eine Gemeinschaft, die eine Lehre, ein Parteiprogramm oder wie Sie das
nennen wollen hat, erkliren muff, dafl bestimmte Leugnungen, Streichungen, Abwand-
lungen, die ein Theologe oder sonst ein Christ beziiglich einer amtlichen Lehre der
Kirche vortrigt, mit dem Selbstverstindnis dieser Gemeinschaft nicht vereinbar sind,
und darum den Betreffenden bittet, von dieser Tatsache Kenntnis zu nehmen. Natiir-
lich habe ich damit das eigentlich konkrete Problem noch nicht behandelt, wic das
bisher Gesagte sich positiv und negativ in der konkreten geistesgesellschaftlichen Situa-
tion des Menschen von beute ausmacht, welche Auswirkungen es hat, oder unter Um-
stinden heute doch nicht hat. Die Frage ist nicht behandelt, welche Widerspriiche zu
einer kirchenamtlichen Lehre, je nachdem, auf welche Lehren sie sich beziehen und mit
welcher Apodiktizitit der Widerspruch angemeldet wird, in der genannten Weise
kirchentrennend sind oder es eben doch nicht sind. Es gibt selbstverstindlich Leute, die
Kirchensteuern bezahlen und gleichzeitig apodiktisch erkliren, daff das Papsttum
schlechterdings abgeschafft werden miisse, oder #hnliche heterodoxe Lehren vertreten.
Es gibt andere Leute in der Kirche, deren Widerspruch sich auf weniger zentrale Punkte
der kirchlichen Lehre bezieht, wobei auch dieser Widerspruch eher als Darlegung der
empfundenen Schwierigkeiten, als , Anfrage®, alsKlage iiber Unassimilierbarkeit der Leh-
ren vorgetragen wird oder sichvon vornherein nur auf Lehrpunkte bezieht, die gar nicht
Dogma sind und somit einen ganz anderen Charakter von Revidierbarkeit haben als
das eigentliche Dogma der Kirche. Was nun konkret in all diesen Fillen zu sagen, zu
interpretieren ist, das konnen wir leider jetzt nicht niher erldutern, obwohl wie immer
Gott und der Teufel im Detail sitzen und somit die wirklichen konkreten Fragen
erst da anfangen, wo wir hier aufhéren miissen.

6



Der Glanbe des Christen und die Lehre der Kirche

II. Der geistige Pluralismus von heute und seine Bedeutung
fiir die Glaubensiiberzeugung

Die eben nur gerade angedeutete These wird erst dann einigermafien praktikabel und
somit wirklich verstindlich, wenn wir die Frage beantwortet haben: Wie stellt sich
diese These in der bentigen Zeit dar? Zunichst einmal mufl man dieses sagen: Frither
wurde in einer Gesellschaft die Wahrheit der gesamten Gesellschaft, und zwar auch hin-
sichtlich der effizienten, wirklichen Annahme durch die einzelnen, elitir verwaltet und
reprisentiert. Wenige waren fiir eine Uberzeugung in der Gesellschaft tragend und be-
stimmend, und die vielen anderen folgten diesen wenigen. Auch noch in der Reforma-
tionszeit z. B. war das, was in einem bestimmten Territorium geglaubt wurde, be-
stimmt vom Fiirsten, vielleicht zusammen mit ein paar Theologen und dhnlichen eliti-
ren Leuten, oder durch wenige politisch Michtige. Die anderen haben das selbstver-
standlich akzeptiert, wobei einzelne Widerspriiche und Proteste vorkamen, aber ge-
sellschaftlich von keiner groferen Bedeutung waren. Mit anderen Worten: eine kleine,
vielleicht sogar in einer einzelnen Person reprisentierte Schicht einer Gesellschaft war
auch effizient dafiir tonangebend, was in einer Gesellschaft als wahr galt und gelebt
wurde.

Heute ist das nicht mehr so und ist auch nicht mehr moglich. Selbst wenn es auch
heute noch meinungsbildende, tonangebende Gruppen gibt im Unterschied zu anderen
Gruppen, auch wenn solche ,Meinungsmacher® heute vielleicht anonymer als frither
wirksam sind, so indert das nichts an der Tatsache, dafl es heute in derselben Gesell-
schaft im gleichen geographischen Raum einen bleibenden Pluralismus der Weltan-
schauungen gibt, dafl es also keiner bestimmten Gruppe in der weltlichen Welt mehr
gelingt, die weltanschaulichen Meinungen der ganzen Gesellschaft in ihrem Sinn zu
homogenisieren. Wir haben de facto einen Pluralismus in der geistigen Existenz der
Menschen; dieser Pluralismus wird heute von uns allen erlebt; es ist (darauf kommt es
mir hier wesentlich an) darum aber auch selbst fiir den, der die kirchenamtliche Lehre
fest und bestimmt annimmt, nicht mehr moglich, eine addguate positive Synthese zu
vollziehen zwischen dem, was er als dezidierter katholischer Christ glaubt, und den
iibrigen Erkenntnissen, Bestrebungen, Mentalititen usw., aus denen und in denen und
mit denen er in einer solchen Gesellschaft lebt. Es kommt in dieser Situation natiirlich
noch hinzu, daf alle jene Stiitzen der eigenen Glaubensiiberzeugung wegfallen, die ein
Christ frither in einer homogenen christlichen Gesellschaft unvermeidlich hatte. Er fin-
det seinen Glauben nicht mehr durch die 6ffentliche Meinung der ganzen Gesellschaft
bestitigt. Im Gegenteil. Ich sage nun nicht, dal ein Mensch von heute notwendiger-
weise einen eindeutigen, klar greifbaren Widerspruch absoluter Art entdecken miisse
zwischen der auch vom Christen geteilten Mentalitit der heutigen Zeit und dem, was
er als katholischer Christ glaubt, wenn und insofern er die Lehre der Kirche annimmt.
Aber die Tatsache, dafl ein katholischer Christ einen solchen positiven, absoluten, un-
18slichen Widerspruch nicht behauptet, bedeutet auf der anderen Seite nicht, daf} er eine



Karl Rahner S]

positive, gegliickte, von ihm durchschaute Synthese seines kirchenamtlich normierten
Glaubens mit seiner tibrigen Mentalitit ohne weiteres vollziehen kénne.

Dieser nicht mehr addquat aufarbeitbare Pluralismus in unserer Mentalitit gehdrt zu
den unvermeidlichen Charakteristika der geistigen Situation von heute. Dadurch hért
der Glaube heute auf, , Weltanschauung® (in einem noch genauer zu erklirenden Sinn)
zu sein. Er ist vielmehr ein partikulires Moment in der geistigen Welt eines Menschen
von heute, natiirlich mit der Hoffnung auf eine eschatologische Wahrheitsversshnung,
und zwar gerade unter cinem Protest gegen jeden ideologischen Totalitarismus, welcher
Protest zum Wesen des Christentums gehdrt und sich gegen jeden Versuch eines solchen
ideologischen Totalitarismus, gegen eine alles in sich verschlingende, alles homogeni-
sierende Weltanschauung richtet, sei diese Weltanschauung von Christen oder von ande-
ren ,Systemen“ versucht. (Beides kommt vor.) Als ich noch jung war, konnte man, in
einem katholischen Milieu aufgewachsen, durchaus den Eindruck haben, man konne der
Wissenschaft gegeniiber offen sein, man kénne weltzugewandt sein und konne das
alles gleichzeitig mit seinem rémisch-katholischen, christlichen Glauben in einer absolut
positiven Weise so homogenisieren, so synthetisieren, dafl das herauskommt, was ich
»Weltanschauung® nennen wiirde, nimlich eine Konzeption der gesamten mensch-
lichen Wirklichkeit, in der all die einzelnen Momente (wenigstens approximativ) posi-
tiv miteinander versthnt, gegenseitig vermittelt und homogenisiert sind. Man hatte
frither in der Tat eine solche ,, Weltanschauung®; denn das, was einer solchen syntheti-
sierten und homogenisierten geistigen Mentalitit nicht homogen war, wuflte man ein-
fach nicht oder verdringte es. Mit anderen Worten: man konnte bis ins 19. Jahrhun-
dert hinein oder bis an den Anfang des 20. Jahrhunderts noch , weltanschaulich® Christ
sein, das heifit, aus einer mindestens vermeintlich gegliickten Synthese simtlicher Daten
des eigenen geistigen Bewufitseins leben.

Ich glaube, so etwas gibt es nicht mehr. Wir leben in einer wirklich, auch innerlich
im einzelnen selbst, pluralistischen Welt, die nicht erst jenseits des einzelnen Bewuflt-
seins anfdngt, sondern ein Moment der je eigenen geistigen Situation ist. Man kann
natiirlich fragen, was dann der Glaube bedeute. Ich wiirde sagen: er bedeutet im Unter-
schied zu einer mittelalterlichen Konzeption eben nicht mehr das auch faktisch sich
durchsetzen konnende Synthetisationsprinzip, das in einer positiven Weise alle iibrigen
Daten des Aristoteles oder einer Medizinschule in Palermo synthetisieren und in sich
integrieren, an einem ganz bestimmten Platz der geistigen Existenz einordnen konnte.
In diesem Sinn gibt es auch fiir den Gliubigen heute eine solche (in dem umschriebenen
Sinn verstandene) einheitliche ,, Weltanschauung® auch in seinem eigenen Inneren nicht
mehr und insofern ist der Glaube ein partikulires Moment in der ganzen geistigen
Existenz. Ein partikulidres Moment: das heifit natiirlich nicht: das Fehlen der Hoffrnung,
daf sich einmal eschatologisch dieser unsynthetisierte Pluralismus der Erkenntnis und
Erfahrung in die eine Wahrheit schlechthin aufhebt, und heifit nicht die Duldung
eines klar und sicher erfafiten kontradiktorischen Widerspruchs zwischen den einzel-
nen Erkenntnissen in unserem Bewuftsein. Aber auch unter diesen beiden wesentlichen



Der Glaube des Christen und die Lebre der Kirche

Vorbehalten bleibt es dabei: wir haben keine einheitlich durchgebaute Weltanschau-
ung mehr. Und fiir den Glauben ist es gerade eine wesentliche Aufgabe, diesen Plura-
lismus bestehen zu lassen und nicht, weder nach der Seite der ,, Wissenschaft® noch nach
der Seite des Glaubens hin, durch eine homogene Weltanschauung verdringen zu wol-
len. Der Glaube, der den totalitiren Anspruch der Wissenschaft immer aufs neue ver-
wirft und aufsprengt, darf eben nun nicht seinerseits heute selbst ,, Weltanschauung®
sein wollen.

Man erlaube mir an dieser Stelle eine kleine Abschweifung. Heute kommt die junge
Theologengeneration und findet am Ersten Vatikanum nur mehr Schlechtes. Wenn man
jedoch das Erste Vatikanum richtig interpretiert, dann wurde durch das Konzil der
hier gemeinte Pluralismus als wahr und giiltig anerkannt; denn gerade das Erste Vati-
kanum l6st das fiir es anstehende Problem der Konfrontation der Kirche mit der nicht
mehr christlichen Welt nicht mit der Erklidrung, alle menschliche, profane Erkenntnis
sei weltanschaulich oder religits gleichgiiltig und indifferent, um so die Hegemonie
der Offenbarung und des Glaubens retten zu konnen; es sagt vielmehr, dafl es solche
profane, nicht von der Kirche und von der gottlichen Offenbarung im engeren Sinn
empfangene Wahrheiten gibt, die trotzdem die eigentliche Existenz des Menschen be-
treffen, obwohl sie nicht einfach eigentliche und blofle Daten des Glaubens sind. Das
Konzil verteilt gerade nicht (um ,Ruhe und Ordnung® zu schaffen) die menschlichen
Erkenntnisse so, dal auf der einen Seite nur die profanen, fiir die Manipulation der
Welt brauchbaren Erkenntnisse stiinden, die fiir das Heil des Menschen, fiir seine
»Existenz® als eine und ganze keine Bedeutung hitten, auf der anderen Seite aber die
existentiell bedeutsamen, religiosen Wahrheiten, die dann auch schon eo ipso reine
Offenbarungswahrheiten wiren, und so unter der alleinigen Autoritit der Kirche
stiinden. Das Konzil spricht vielmehr von zwei, miteinander nur in ihrem Utr-
sprung (Gott) und sonst nirgends urspriinglich vereinten Quellen der Erkenntnis und
(das ist das Aufregende) auch bei der profanen Quelle ist eine existentiell fundamen-
tale Erkenntnis gegeben: die Existenz Gottes und vieles andere, was damit sonst noch
gegeben ist. Wir brauchen jetzt nur noch hinzuzufiigen (wofiir das Erste Vatikanum
mindestens einmal schon einige Tiiren aufgemacht hat), daf diese profanen und trotz-
dem die Existenz radikal betreffenden Wahrheiten nicht positiv adiquat fiir uns
synthetisierbar sind mit dem, was der Christ als katholischer Christ glaubt, weil sie ja
aus einer anderen Quelle stammen, die ganz anders der Verfiigung des Menschen und
seiner unvorhersehbaren Geschichte iiberantwortet ist, dann haben wir das, was wir
den heutigen geistigen, unsynthetisierbaren Pluralismus und die Unméglichkeit einer
homogenen ,Weltanschauung® nannten als Charakteristikum der Welt, in der wir
heute leben miissen.

Insofern ist also heute im Unterschied zu fritheren Zeiten der Glaube in einem be-
stimmten Sinn ein partikuldres Moment in der geistigen Existenz geworden, so wie er
es frither, geschichtlich gesehen, nicht war, als in einem mittelalterlichen Ordo der
Enthusiasmus eines Ordnungswillens und ein Triumphalismus sehr 16blicher Art (be-

9



Karl Rahner §]

dingt durch die damalige Situation) den Glauben zu einer alles andere in sich synthe-
tisieren kdnnenden und synthetisierenden Macht erhob. Wenn der Glaube in diesem
Sinn ein partikulires Moment in unserer geistigen Existenz geworden ist, dann kann er
das, was er von sich aus theologisch sein will, nur dann sein, wenn er sich selber versteht
als die Hoffnung auf die eschatologische Wahrheitsversshnung in dem, was wir das ewige
Leben, die Vollendung der Geschichte nennen; dort ist uns dann diese Synthese in
Gnade geschenkt, die wir in unserer jetzigen Existenz weder wirklich noch scheinbar
vollziehen kdnnen.

Eine solche eschatologische Hoffnung ist, wenn sie sich selber richtig versteht, von
ihrem Wesen her gegen jede andere sich absolut setzende Ideologie und auch gegen sich
selbst, d. h. gegen ihr Mifiverstindnis und ihren Mifbrauch, der Protest gegen jeden
ideologischen Totalitarismus; denn ein solcher besteht ja gerade in dem Anspruch, auch
heute ein System haben zu konnen, in das alles, was iiberhaupt sinnvoller Weise denk-
bar ist, was Wahrheitsanspruch erheben kann, positiv integriert ist. Einen solchen tota-
litiren ideologischen Anspruch macht das Christentum nicht; denn es anerkennt diesen
Pluralismus. Es anerkennt ihn natiirlich heute als nicht addquat synthetisierbar in einer
reflexeren Weise als friiher, aber das macht gar nichts; denn dadurch erkennt es gerade
seine eigene geschichtliche Bedingtheit an, und indem es das tut, ist es auch der Protest
gegen jede Absolutsetzung eines bestimmten Systems, das mit dem Anspruch auftritt,
positiv alle Wahrheit gleichsam in ein einziges durchschautes System totalisieren zu
kénnen. Damit ist die geistessoziologische Situation wenigstens einigermaflen ange-
deutet, innerhalb deren das Verhiltnis zwischen dem Glauben des einzelnen Christen
und der kirchenamtlichen Lehre gedacht und gesehen werden mufi.

III. Die Haltung des Christen gegeniiber der
amtlichen Glaubenslehre

1. Annahme der Differenz zwischen der ,eigenen® Wahrheit
und der amtlichen Lehre der Kirche

Der echte Christ von heute, der die eben angedeutete Situation sieht und annimmt,
anerkennt und ertrigt eine Differenz zwischen seiner eigenen Wahrheit und der amt-
lichen Lehre der Kirche, indem er beide als unabgeschlossen (jede in ihrer Weise frei-
lich) vollzieht und ihre Differenz als Moment des heutigen nicht mehr voll syntheti-
sierbaren und antiideologischen Pluralismus versteht. Es ist angesichts des heutigen,
notwendig gegebenen Pluralismus selbstverstindlich, dafl der einzelne Christ in sei-
nem Bewufitsein nicht mehr einfach nur das Spiegelbild, das Abbild, das Echo, die Re-
produktion der kirchenamtlichen Lehre ist und sein kann. Dafiir ist er viel zu geschicht-
lich bedingt, viel zu sehr ein konkretes Individuum. Er darf diese Differenz sehen und
er muf} sie aushalten.

10



o e st

Der Glanbe des Christen und die Lebre der Kirche

Der Christ besitzt heute kein Bewufitsein mehr, in dem alle seine weltlichen Er-
kenntnisse positiv mit den Aussagen des Glaubens synthetisiert wiren. Es gibt viel-
mehr in seinem Dasein nicht nur eine ,moralisch konkupiszente Situation®, sondern
auch eine ,gnoseologisch konkupiszente Verfafitheit“. Mit gnoseologisch konkupiszen-
ter VerfaBtheit meinen wir gerade jenen Pluralismus, der im heutigen Bewufitsein jedes
einzelnen besteht: seine Erkenntnis hat verschiedene Quellen, die in ihm selbst nicht
von vornherein synthetisierte, aufeinander abgestimmte Erkenntnisse liefern; seine Re-
flexion hat nur eine endliche Reichweite; es kommt somit dem Menschen sehr oft nicht
einmal deutlich zum Bewufltsein (aufler vielleicht durch ein diffuses intellektuelles Un-
behagen), daf es gar nicht klar ist, wie eigentlich die verschiedenen Erkenntnisse (und
die daraus sich bildenden Haltungen) zusammenpassen konnen. So wie es eine mora-
lisch konkupiszente Situation gibt, die nicht addquat aufgearbeitet werden kann, die
Disparatheit der sittlichen Antriebe zum Guten und Bosen, die auch gegen das freie
Selbstverstindnis eines Menschen in ihrer Disparatheit weiterbestehen, so gibt es auf
dem Feld der Erkenntnis eine analoge Situation, der heterogene, nicht adiquat auf-
arbeitbare Pluralismus der Erkenntnisse des Menschen, eben das, was man gnoseolo-
gisch konkupiszente Verfafitheit des Menschen nennen und darauf (mutatis mutandis)
all das anwenden kann, was an Problemen und Antworten in der Theologie mit dem
Begriff der ,,Konkupiszenz® gegeben ist. Dieser gegeniiber hat der Mensch genauso wie
gegeniiber seiner moralischen Situation die Pflicht und die M6glichkeit, ein Stiick weit,
approximativ, diese pluralistisch disparate Situation zu iiberwinden in Richtung auf
eine Synthese aller seiner Erkenntnisse in einer ,weltanschaulichen Harmonie®; aber
er darf und mufl auch wissen, dafl diese positive Synthetisierung noch nicht gelungen
ist und nie adiquat gelingen wird.

Diese erst heute deutlich ins Bewufltsein tretende konkupiszente Erkenntnissituation
zwingt in einer ganz neuen Weise zu einer ,reductio in mysterium®. Frither war eine
heile, geordnete Welt der Erkenntnis wegzugeben hinein in das eine unumfafibare Ge-
heimnis; heute ruft eine ungeordnete Welt der Erkenntnis nach dem Licht, das nur das
ewige Licht sein kann, das noch keinem hier leuchtet. Heute weiff der Mensch ,katego-
rial® zu viel, als daf er damit noch fertig werden konnte, als dafl er immer und {iberall
sagen kénnte, wie das alles zusammenpaflt, was er weif}. Natiirlich arbeitet eine
Theologie immer mit Recht daran, durch eine sachgemife und mutige Interpretation
des Dogmas zu zeigen, dafl dieses Dogma nicht positiv und eindeutig als unvereinbar
erscheinen muf} mit den profanen Erkenntnissen und (was noch wichtiger und schwerer
ist) mit der ganzen Mentalitit der heutigen Zeit. Gewifl bemiiht sich eine heutige
Theologie, diejenigen Sitze schlicht als Irrtum ausdriicklich und ungeniert aus der bis-
herigen Theologie zu entfernen, die sich von der profanen Erkenntniserweiterung her
als nicht mehr haltbar erweisen. Sie hat darin Erfolge und kann auch zeigen, dafi man
das eigentliche Dogma der Kirche nicht darum auch als Irrtum verwerfen muf), weil
es, selbstverstindlich und ohne dadurch einer ,Umdeutung® zu verfallen, in einer
neuen geschichtlichen Situation neu interpretiert werden mufl und auch selbstverstind-

11



Karl Rabner S]

lich darf. Gewif hat dieses vielfiltige Bemiihen der Theologie heute auch seine Erfolge,
die nur die unterschitzen werden, die aus einer altmodischen Mentalitit heraus den
heutigen uniiberholbaren Pluralismus in unserem Bewuftsein gar nicht wirklich emp-
finden und es darum leicht haben, ,orthodox® zu sein. Aber auch all dieses Bemiihen
kann die Tatsache nicht aus der Welt schaffen (und braucht es auch niche zu tun), daff
die Harmonie einer alles synthetisierenden ,, Weltanschauung® fiir uns nicht erreichbar
ist und dafl wir dies auch deutlich und bitter merken.

Die kirchenamtliche Lehre, fiir sich allein betrachtet, in ihrer (relativen) inneren
Harmonie wiederholt sich nicht einfach im Bewufltsein des einzelnen Christen, der diese
Lehre glaubend bejaht. Denn in ihm ist auch das profane Wissen aus ganz anderen
Quellen gegeben, und dieses Wissen ist fiir das endliche Bewufitsein des Menschen nicht
von vornherein synthetisiert und in endlicher Zeit heute nicht mehr adiquat syntheti-
sierbar mit dem, was uns die Offenbarung als Deutung desselben menschlichen Daseins
sagt. Das Gegenteil scheint nur denen wahr zu sein, die gar nicht wirklich ein inneres
Verhiltnis zum heutigen profanen Daseinsverstindnis haben, sondern noch freiwillig
oder unfreiwillig die ehemalige geistige Situation der Christenheit, die einmal legitim
war, fiir heute zu einem Getto gemacht haben, in dem sie eigensinnig weiterleben wol-
len und so die Kirche zu einer seltsam altmodischen Sekte (wie z. B. der der Adven-
tisten) zu verwandeln drohen, wobei sie das alles noch fiir die Tapferkeit und die
Intransigenz des wahren christlichen Glaubens halten. Der wahre Katholik von heute
hat diesen oft schmerzenden und bedrohlichen Pluralismus in seinem geistigen Dasein
zu sehen und unbefangen auszuhalten. Er bedeutet bei der uniiberwindlichen Enge
und Subjektivitit seines Bewufitseins auch eine Differenz zwischen seinem eigenen
Glauben und der kirchenamtlichen Lehre. Differenz heifit dabei nicht schon radikaler
eindeutiger Widerspruch, bedeutet aber Unterschied z.B. dadurch, daff noch lingst
nicht alles, was als Dogma in der kirchenamtlichen Lehre steht, auch schon existentiell
angeeignet und verstanden sein miifite, daff Ordnung und Struktur des individuellen
Bewufitseins und Ordnung der amtlichen Glaubenslehre verschieden sind.

Der Christ von heute darf und mufl wissen: seine eigene Wahrheit und die Ge-
schichte seiner eigenen Selbstidentifikation sind noch nicht abgeschlossen. Wir sind
nicht solche, die immer und iiberall alles, was wir sagen, mit dem Brustton letzter
innerer Uberzeugung und einem ,absoluten Assens® (wie beim Dogma der Kirche)
vertreten miissen, als ob wir davon iiberzeugt wiren, daf wir schlechterdings die
adiquate Wahrheit haben. Schon wenn man dies nicht will und nicht kann, schon
wenn man in diesem Sinn ein bescheidener, individueller, subjektiv geschichtlich be-
dingter Christ ist, dann ist eine Differenz zwischen der amtlichen Lehre der Kirche und
dem, was die konkrete Inhaltlichkeit des je eigenen Glaubens angeht, nicht nur unver-
meidlich, sondern durchaus legitim. Man ist nicht dort erst ein guter, auch theologisch
gebildeter Christ, wo man eine Schuldogmatik genau kennt und also genau weif,
wo die entsprechenden Denzinger-Nummern stehen und was sie sagen. Es gibt durch-
aus so etwas wie eine berechtigte Gleichgiiltigkeit gegeniiber dieser oder jener Lehre

12



Der Glaube des Christen und die Lehre der Kirche

der Kirche, eine existentielle Gleichgiiltigkeit, die so etwas wie ein existentieller Ent-
lastungsvorgang ist. Ein solcher ist u. U.durchaus grundsitzlich berechtigt. Man braucht
fiir seinen eigenen existentiellen Haushalt, und zwar auch insofern er mit dem abso-
luten Gott und seinem endgiiltigen Gericht etwas zu tun hat, gar nicht schlechterdings
wie in einer grofen Apotheke simtliche Lehren der Kirche auf Flaschen gezogen

aufbewahren.

2. Beachtung der Hierarchie der Wahrheiten

Versuchen wir, dasGemeinte ins Praktische zu iibersetzen. Es wire besser, ein Mensch,
der sich Christ nennt, hiitte einmal wirklich verstanden, was das eigentlich heiffen soll:
beten. Das ist nimlich alles andere als leicht. (,,Herr, lehre uns beten.“) Wenn er das kann
und vielleicht dabei noch merkt, daf diese Bezogenheit auf Gott mit Jesus Christus und
seinem Kreuz etwas zu tun hat, dann darf er unter Umstinden durchaus in Unkennt-
nis iiber die Zahl der Sakramente bleiben, und er wire doch ein besserer Christ, als
wenn er diese Zahl genau weiff, wenn er jede Katechismusantwort auswendig herun-
terbeten kann, aber nichts verstanden hat von der eigentlichen Sache, auf die es an-
kommt, die sehr einfach, sehr fundamental, an die Wurzel gehend und gerade darum
sehr schwer ist und deswegen nur zu leicht durch fromme oder theologische Verbalis-
men ersetzt wird. Die Existenz des (richtig verstandenen!) Ablasses ist eine definierte
Wahrheit. Aber darum muf} ein katholischer Christ (auch wenn er gebildet ist) nicht
notwendig etwas davon wissen. Wenn Paul VI. sagt, es gebe eine christliche Freiheit,
Ablisse zu gebrauchen oder es nicht zu tun, dann kann der einzelne Katholik diese
christliche Freiheit auch ruhig auf das Wissen vom Ablafl anwenden. Man sage nicht
zu schnell, man solle das eine tun und das andere nicht lassen. Denn der konkrete
Mensch wird (ebenso wie der Seelsorger) in der Begrenztheit seiner Zeit, seiner Krifte
usw. merken, daf er das andere oft lassen muf, wenn er das eine wirklich griindlich
tun will. Ein solcher Entlastungsvorgang gegeniiber der kirchenamtlichen Lehre kann
unter Umstinden fir das Fertigwerden mit seiner eigenen Existenz (gerade als Glau-
biger) unerlifilich sein. Man kann (wie die Schrift selbst sagt) nicht immer alles ,tra-
gen®. Gibt es ,objektiv® kein legitimes Abschiitteln einer Last durch das eigentliche
und dezidierte Leugnen eines kirchlichen Dogmas, so gibt es doch offenbar wenigstens
in der geistigen Individualgeschichte eines Christen ein , Abschiitteln® durch Nicht-
beachten, durch , Vertagung® einer Problematik auf spiter, wie dies auch sonst im
Leben geschieht und geschehen muf.

Wenn das Zweite Vatikanum von einer ,Hierarchie der Wahrheiten redet, dann
ist natiirlich klar, daff der eigentliche Kern dieses strukturierten Wahrheitsganzen —
unabhingig davon, wie er nun genauer zu beschreiben wire — entscheidender ist,
und zwar so, daR Randbezirke innerhalb dieser Hierarchie der Wahrheit durchaus
nicht gewuflt werden kdnnen, ohne dafl etwas dagegen einzuwenden wire. Es gibt

13



Karl Rabner §]

dabei nicht nur eine objektive Strukturiertheit des Ganzen dieser christlichen Wahr-
heit, sondern auch (und ebenso wichtig) eine subjektive ,Hierarchie der Wahrheiten®,
und zwar eine durchaus legitime. Das will sagen: die Aspekte, Perspektiven, unter
denen ein Christ je nach seiner Veranlagung, seiner eigenen Geschichte usw. das Ganze
der kirchlichen Lehre sieht, sind sehr verschieden. Und zwar mit Recht. Man kann
dabei unter Umstinden durchaus bewufit (wie es auch sonst im Leben geschieht be-
ziiglich der an sich angebotenen Wissensgebiete) dieser oder jener theologischen Frage
aus dem Weg gehen, weil man instinktiv vorausahnt, dafl man mit ihr unter seinen
konkreten Lebensumstinden nicht fertig wird. Man kann auch aus mit einer gewissen
Subjektivitit ausgewihlten und vorbetonten Wahrheiten des Glaubens heraus leben,
und dabei andere an sich ebenso giiltige und wichtige Wahrheiten in den Hintergrund
treten lassen, wenn man merkt, dafl diese ,Subjektivitit® heilend und befreiend
wirkt. So lange sich jemand nicht grundsitzlich dagegen striubt, von Gott sich in
seiner geistig-religiosen Odyssee auch in unvorhergesehene Tiefen der Wahrheit ein-
fithren zu lassen, kann jemand z. B. getrost in einer Heiterkeit des Erlostseins leben,
ohne die Finsternis einer Heilsangst und einer Verlorenheit in Schuld durchlitten
zu haben, wie er sie bei anderen grofien Christen vielleicht schon entdeckt hat.

Man maf} auch folgendes bedenken, um ein wirkliches Verstindnis fiir diese subjek-
tive Hierarchie der Wahrheiten zu erreichen: der Akt des Glaubens beruht nicht auf
einer Fahiglkeit, die sich als in sich neutral je nach dem vorliegenden Fall beliebig
auf die verschiedenen ,Glaubensgegenstinde® richtet, sondern diese werden erfafit
in einem Akt, der sich bei allen solchen Gegenstinden im Grund immer auf die eine
und ganze Glaubenswirklichkeit richtet, die auch zugleich der tragende Grund des
Glaubens als Akt ist. ,Fides quae“ und ,fides qua“ (Glaubensinhalt und Glaubens-
vorgang) sind in ihrer Urspriinglichkeit identisch, weil die fundamental geglaubte
Wirklichkeit, die Selbstmitteilung Gottes an den Menschen, der heilige Geist, auch
das Prinzip des Glaubens selbst, seine tragende Kraft und seine Bewegung ist. Der
eine, urspriingliche und in seiner Urspriinglichkeit immer selbe Glaubensakt, als Be-
wegung des Geistes auf die Unmittelbarkeit Gottes hin in der Kraft des den Men-
schen von innen bewegenden Gottesgeistes, assimiliert sich langsam in der Geschichte
des Glaubens im einzelnen Menschen die einzelnen ,Glaubensgegenstinde“ und fiigt
sie in diese eine Gesamtbewegung des Geistes ein, der sich dem sich selbst erschliefenden
Gott ergibt. Wiirden die einzelnen ,Glaubensgegenstinde® nicht in diese eine Gesamt-
bewegung des Menschen in Gott (Gnade) auf Gott (ewiges Leben) hin aufgenommen
werden, dann kdnnten sie zwar noch gewufit, menschlich gebilligt oder bezweifelt usw.
werden, aber Momente am wirklichen Glauben wiren sie nicht.

Dieser mit dem Wesen des Glaubens notwendig gegebene Assimilationsprozefl (das
langsame Eingefiihrtwerden in alle Wahrheit) hinsichtlich der einzelnen gegenstind-
lichen Artikulierungen des einen Glaubens und der einen Glaubenswirklichkeit ist
nun ein kollektiv und individuell wirklich geschichtlicher Prozefl, der nie am Ende
ist. Und der Glaubende darf dies auch wissen. Er darf erfahren und sich ruhig zu-

14



Der Glaube des Christen und die Lebre der Kirche

gestehen, daf seine eigene Glaubensgeschichte als solche existentielle Aneignung der
Glaubenswirklichkeit, gemessen an der kollektiven Glaubensgeschichte der Kirche,
noch weniger weit fortgeschritten ist. Er darf sich dieser weiteren Geschichte seines
Glaubens, die ihm kollektiv vorgegeben ist durch die Geschichte des Glaubens in der
Kirche, durch deren Theologie und Geschichte der Frommigkeit, nicht grundsitzlich
versagen. Dies wiirde in einer engagierten positiven Ablehnung von Dogmen der
Kirche geschehen. Aber auch (sit venia verbo) die Phylogenese des Glaubens der
Kirche und die Ontogenese des Glaubens im einzelnen sind nicht einfach identisch.
Der einzelne Glaubende braucht in seinem urspriinglichen Grundakt des Glaubens
nicht schon alles positiv assimiliert und artikuliert haben, was gegenstindlich im
Glauben der Kirche gegeben ist. Er hat doch den Glauben der Kirche, weil auch
dieser bei und trotz aller uniibersehbar vielfiltigen Artikulation genauso wie der
des einzelnen lebt aus diesem einen Grundakt, in dem sich ein Mensch dem sich selbst
erschliefenden Gott hoffend und liebend iiberldft. (Es kann nun hier nicht auch noch
gesagt werden, wie in diese Grundkonzeption des geschichtlichen Glaubens der Glaube
an Jesus Christus, der geschichtlichen Erscheinung der siegreichen Zuwendung Gottes
zum Menschen, eingefiigt ist.)

Eine solche in einer subjektiven Hierarchie der Wahrheiten sich verstehende Indi-
vidualgestalt des Glaubens gibt es natiirlich nicht nur bei den je einzelnen, sondern
auch bei bestimmten Gruppen in der Kirche, bei den einzelnen Kirchen in der Kirche,
in bestimmten Epochen der Kirche usw. Doch auch davon kann hier nun nicht mehr
die Rede sein.

3. Das Wissen um die Geschichtlichkeit der kirchenamtlichen Wahrheit

Weiter mufl man sagen: Selbstverstindlich hat der Christ von heute auch ein
Wissen um die geschichtliche ,Relativitit® der kirchenamtlichen Wahrheit. Diese ist
in einem wahren Sinn relativ durch die Verstehensmodelle, mit deren Hilfe diese
Wahrheiten ausgesagt werden. Diese sind epochaler Art und wandeln sich. Die kir-
chenamtliche Wahrheit hat weiter durchaus eine Relativitit durch den unvermeidli-
chen und immer wieder sich ereignenden Wandel in der individuellen und gesell-
schaftlichen Brisanz der Wahrheiten. Nicht jede Wahrheit hat in jeder Zeit dieselbe
existentiell und gesellschaftlich revolutionire Kraft. Selbstverstindlich bedeutet die
legitim anzuerkennende Relativitdt kirchenamtlicher Wahrheit auch die Erkenntnis,
dafl Wahrheiten innerhalb dieser kirchenamtlichen Lehre verdunkelt sein konnen,
eine Wahrheit nicht immer notwendigerweise den in der Hierarchie der Wahrheit
gebiihrenden Platz einnimmt und einnehmen kann. Und selbstverstindlich gehtrt zu
dieser anzuerkennenden Relativitit auch die Anerkenntnis, dafl diese Wahrheit der
Kirche, auch des kirchlichen Lehramts, noch in der Geschichte steht, also selbst noch
ihre eigene Vollendung sucht, und zwar eine Vollendung, die nicht einfach vom Him-
mel fillt, sondern in der Geschichte dieser Wahrheit des kirchlichen Lehramts auch

15



Karl Rabner S]

selbstverstandlich getragen ist durch uns selbst. In dem MaR, in dem wir eine be-
stimmte Wahrheit vielleicht aus dem ,Schatz der Kirche hervorholen, abstauben,
reinigen, erst wieder lebendig verstehen, in unserer Existenz realisieren und nicht
nur geduldig oder gleichgiiltig gelten lassen, kommt diese, immer auch eine geschicht-
liche Relativitit habende Wahrheit der Kirche in der Geschichte zu sich selbst, wichst,
verdndert sich und bleibt gerade so und nur so dieselbe.

4. Falschheit und Entbehrlichkeit eines absoluten Widerspruchs gegen das Dogma

Wir kommen nun vielleicht erst zur eigentlichen harten Konsequenz dessen, was
wir bisher iiberlegt haben. Wenn und insofern einer ein katholischer Christ ist, datf
er nicht einen absoluten Widerspruch einer existentiellen Wahrheit gegen die kirchen-
amtlich formulierte Wahrheit erheben. Er hat aber einen solchen absoluten Wider-
spruch auch gar nicht ndtig. Das ist natiirlich der Satz eines katholischen Christen.
Sie erinnern sich an das, was im ersten Punkt gesagt wurde, nimlich dafl man als
katholischer Christ verpflichtet ist zuzugeben, dafl ein anderer zu der subjektiv fiir
ihn absolut verpflichtenden Uberzeugung kommen kann, er miisse einen absoluten
Widerspruch gegen cine Lehre der Kirche anmelden. Wenn jemand der Uberzeugung
ist, dafl das Papsttum vom Teufel gestiftet ist, um ein primitives Beispiel zu verwen-
den, und wenn diese Uberzeugung innerhalb seiner Existenz fiir ihn in einem wahren
Sinn absolut ist, dann hat er natiirlich die Pflicht und Schuldigkeit, aus der katholi-
schen Kirche auszutreten, weil er sonst nach katholischer Lehre in die Holle kommt,
wenn er das nicht tut. Das ist eine ganz primitive und selbstverstindliche Wahrheit.
Aber trotzdem sagt der wirklich Glaubende, der auch ein Glaubender bleiben will,
dafl er von seiner eigenen existentiell ergriffenen Wahrheit und Uberzeugung her keine
Notwendigkeit sicht, einen absoluten Widerspruch gegen eine kirchenamtlich for-
mulierte Wahrheit da anzumelden, wo es sich wirklich um ein Dogma in dem wahr-
haft kirchlichen Sinn handelt. Es gibt viele Leute, die meinen, das und das sage die
Kirche, und dabei den Eindruck haben, das sei einfach Unsinn, sei eine unmbglich
zumutbare Behauptung, und die deswegen widersprechen. In sehr vielen Fillen (ich
sage nicht in allen Fillen!) ist ein solcher Widerspruch nicht ein Widerspruch gegen
das, was die Kirche wirklich und in Wahrheit lehrt, sondern gegen das, was man
meint, dafl es von der Kirche gelehrt werde. Wenn Sie sagen: Jesus ist Gott, oder:
in Gott sind drei Personen, dann kann man bei sehr vielen Christen, auch bei amt-
lichen Reprisentanten der Kirche, annehmen, dafl derjenige, der eine solche Aussage
glaubig und dezidiert macht, sich dabei in Wirklichkeit mit einem ,sacrificium intel-
lectus® etwas denkt, was alles andere als eine wirklich verpflichtende Lehre der Kirche,
was einfach Unsinn ist, wihrend ein anderer das dann ablehnt, weil das eigene, mit
der amtlichen Lehre filschlich identifizierte Verstindnis eines solchen Dogmas wirk-
lich unannehmbar ist.

16



el 4

Der Glanbe des Christen und die Lebre der Kirche

Das mufl einkalkuliert werden, wenn man hinsichtlich der Haltung eines katholi-
schen Christen gegeniiber der amtlichen Glaubenslehre der katholischen Kirche sagt,
er habe keine Notwendigkeit, einen absoluten Widerspruch gegen die kirchenamtliche
Lehre zu erheben. Warum sollte er das auch tun? Ich weifl im Grund genommen
nicht, warum viele von ihrer eigenen subjektiven Meinung so iiberzeugt sind, dafl
sie meinen, die Lehre der Kirche oder eine Lehre der Kirche dezidiert ablehnen zu
miissen. Ich weifl nicht, warum sie so wenig Mifltrauen haben gegen die Beliebigkeit
ihres eigenen subjektiven Individualismus. Wenn heute unter uns auch im Westen
schon wieder eine Haltung lebendig wird, die das Axiom vertritt: die Partei hat
immer recht, so ist eine solche Haltung gewifl nicht identisch mit der Haltung des
Christen gegeniiber der Kirche, der deren Lehre bejaht, auch wo sie seinem subjektiven
Empfinden nicht ohne weiteres konform zu gehen scheint; aber dieses ,sozialistische®
Lebensgefiihl sollte uns doch davor warnen, unser subjektives Empfinden und Denken
zu schnell zum dezidierten Widerspruch zu einer Lehre der Kirche werden zu lassen.
Kann man nicht ganz ehrlich solche anscheinenden Konflikte zwischen der amtlichen
Lehre der Kirche und der eigenen Subjektivitit als vorliufige sehen, als Frage, die
nicht schon heute beantwortet werden mufi? Muf§ fiir einen selbstkritischen und be-
scheidenen Menschen das Unverstandene immer gleich als das Falsche verworfen wer-
den? Wiirde nicht bei einer solchen absoluten Selbstidentifikation mit seiner augen-
blicklichen Subjektivitdt jeder intellektuelle Wachstumsreiz ertStet, wenn eine solche
Selbstsicherheit das allgemeine Gesetz des eigenen Denkens wiirde? Ist es nicht we-
nigstens fir den Christen, der noch in Ubereinstimmung mit den letzten christlichen
Grundpositionen lebt, nicht richtiger und auch subjektiv ehrlicher, weil bescheidener,
wenn er von dieser Grundposition aus noch unbereinigte Konflikte wenigstens offen-
la88¢, keine vorschnellen Konsequenzen zieht, sondern wartet, ob nicht im Lauf des
Lebens durch einen Reifungsprozefl sowohl des inneren Menschen als auch der eigenen
Theologie diese Konflikte auch eine positive Losung finden? Wenn man sich doch
heute eher in Versuchung zu einem schlechthinigen Relativismus befindet, der fiir alles
Verstindnis hat, alles fiir wahr und falsch zugleich hilt, alles geschichtlich relativiert
und darum alles gelten 1ifit, dann sollte man doch auch der Lehre der Kirche min-
destens einmal die Chance geben, sich langsam verstindlich zu machen, sich allmih-
lich als wirklich echt assimilierbar zu erweisen. Dabei sollte jeder auch sehen, daf die
Wahrheit und die Tapferkeit des Lebens gebieten, eine bestimmte Position, die das
Leben einem vorgegeben hat, nur zugunsten einer besseren, einer befreienderen Position
aufzugeben, aber nicht zugunsten eines miiden, gegen alles gleichgiiltigen Skepti-
zismus.

5. Der letzte Glaubensgrund

Bedenken Sie ferner, dafl die Kirche im Grund genommen in ihrem auch noch so
detaillierten Glaubenslehrsystem eigentlich ganz wenig sagt, nimlich daf es ein un-

2 Stimmen 190, 1 17



Karl Rahner S]

iberholbares Geheimnis realster Art in unserem Dasein gibt, Gott, und daf dieser
Gott uns nahe ist, dafl die absolute Selbstmitteilung dieses Gottes an uns sich irrever-
sibel giiltig in Jesus und seinem Schicksal geschichtlich gezeigt hat. In diesem eigentlich
ganz Einfachen haben Sie im Grund schon das ganze Christentum. Vorausgesetzt, dafl
Sie noch dazu denken, daf} es eine Gemeinde gibt und geben mufl, die das bekennt
und lebt. Diese Gemeinde ist dabei eine soziologisch formierte, institutionalisierte
Gemeinschaft, weil das eben auch zum Menschen gehort. Unter diesen Voraussetzungen
ist das ganze Christentum eigentlich schon gesagt. Ich sehe zwar ein, dal man auch
gegen diese einfache Grundwahrheit noch Widerspruch erheben kann, und zwar auch
von seiten verniinftiger Menschen. Sonst hitte ich die Modifikation meines ersten
Grundsatzes im ersten Teil gar nicht behaupten kénnen; man ist aber zu einer solchen
Modifikation verpflichtet als katholischer Christ, nicht nur als liberaler Mensch, der
die anderen nicht fiir diimmer und nicht fiir boshafter hilt als sich selbst. Man kann,
ja man muf als Katholik durchaus zugeben, dafl es Menschen gibt, die von ihrem
Gewissen her nicht Christen oder katholische Christen sein konnen und deswegen es
auch nicht diirfen. Aber ich bestreite, dafl man den Eindruck haben mufl, es gebe in
der Grundiiberzeugung des Christen, richtig verstanden, etwas, wogegen man einen
absoluten Widerspruch erheben mufl. Wenn man das miifite, dann wire keiner mehr
ein katholischer Christ und jeder hitte die Pflicht, das nicht sein zu wollen.

Aber wenn man das Gesamtgebiude des Christentums mit all seinen detaillierten
Implikationen und Explikationen von diesem letzten Kern des Christentums her
versteht, dann braucht ein katholischer Christ nicht zu behaupten, es gebe eine kir-
chenamtlich absolut verbindliche Lehre, gegen die man aus seinem subjektiven Wahr-
heitsgewissen, aus seiner intellektuellen Redlichkeit heraus ein absolutes Nein sagen
miisse. Denn alle Einzelsitze im Lehrgebiude des katholischen Christentums lassen
sich lesen und verstehen als Konkretisationen und Variationen jenes ganz Einfachen,
das wir eben als die eigentliche Substanz der christlichen Offenbarung angedeutet
haben. Wer dagegen Widerspruch erhebt, mufl natiirlich das ganze Christentum und
die Kirche ablehnen. Wo aber ist die zwingende Begriindung fiir diese Ablehnung?
Und wenn man erfihrt, wie befreit man aus dieser Grundsubstanz des Christentums
leben kann, welchen Grund sollte man dann haben, sich beirren zu lassen durch die
Mbglichkeit und Tatsichlichkeit einer solchen Ablehnung? Man wire dadurch auch
nicht vorsichtiger, wiirde nicht weniger Sitze als wahr bejahen, ginge kein kleineres
Risiko ein, sondern man wiirde sich im Grund nur fiir ein totales Nein im Unterschied
zu einem totalen Ja (als auch in der Geschichte greifbares) entscheiden. Man muf}
eben, um mit dieser kirchenamtlichen Lehre fertig werden zu kénnen, aus der iiber-
und vorverbalen Wahrheit des unbegreiflichen Gottes in der Partizipation am Geschick
Jesu heraus leben.

Wenn man das tut, hat man zwar auch keine adiquate, aufgehende, durchschau-
bare Synthese zwischen einem solchen von daher kommenden Verstindnis des katho-
lischen Dogmas und der iibrigen Wirklichkeiten seiner geistigen Existenz, aus der

18



Der Glaube des Christen und die Lehre der Kirche

heraus man lebt. Aber unter dieser Voraussetzung einer existentiellen Einheit mit
der vor- und iiberverbalen Wahrheit, die das Christentum mit all seinen Sdtzen im
Grund genommen aussagen will, kann man diesen heute unvermeidlichen und nicht
adiquat synthetisierbaren Pluralismus in der Existenz hoffend aushalten. Selbstver-
stindlich lebt man mit der Wahrheit der Kirche nicht in einer paradiesischen Ver-
sthntheit schlechthiniger Art, so daff alles klar, alles schon und alles freundlich wiire.
Selbstverstindlich ist dieser geistesgeschichtlich und geistesgesellschaftlich partikuldre
Glaube ein Moment, das sich gar nicht so ohne weiteres in das Ganze unserer geistes-
geschichtlichen Existenz einfiigt. Aber wiren wir denn die in uns und in unserer
Wahrheit Versohnten, wenn wir keine Christen, keine katholischen Christen und
keine an der amtlichen Lehre unserer Kirche normierten Menschen wiren? Wir wiren
genauso pluralistische, bis zu einem gewissen Grad sogar zerrissene Menschen; wir
wiiflten auch dann nicht, wie wir den Pluralismus im Haushalt unseres Geistes wirk-
lich synthetisieren und in eine Harmonie aufldsen kdnnten. Wir wiren immer noch
die, die von Wahrheit zu Wahrheit durch alle méglichen Finsternisse hindurch miis-
sen. Wenn man unser Verhiltnis zum katholischen, amtlichen, auch wahrheitsmiflig
institutionalisierten Christentum nicht zugunsten eines idealen Zustands, den es auch
sonst nirgends gibt, unterschitzt, dann kann man auch heute durchaus unbefangen
ein Christ sein. Was hat er denn zu glauben? Gar nichts anderes als dafl der Mensch,
der Christ ist, nicht das letzte Wort in seiner Existenz sagt, sondern alle Lésungen,
alle Fortschritte in Erkenntnis und freier Tat immer schon durch das absolute Geheim-
nis {iberholt sind, daff dieses Geheimnis selbst etwas mit uns zu tun haben will, daff
es selbst uns zugesagt ist als letztes, definitives Wort unserer Existenz in Jesus am
Kreuz, dem Gekreuzigten und Auferstandenen.

Wenn man das lebt, dann kann einem der ganze ideologische Betrieb in der Kirche,
der unvermeidlich ist, immer noch sehr viel Schmerzen bereiten, aber man kann doch
wirklich die Hoffnung haben, daf die eigene geistige Existenz mit all ihren Aben-
teuern immer deshalb mit dieser kirchenamtlichen Lehre ringt, um selber aus ihrer
eigenen subjektiven Beliebigkeit befreit zu werden und auch selbst den eigenen Bei-
trag in dieses kollektive Glaubensbewuftsein der Kirche einzustiften. Man kann auch
heute katholisch sein.



