
Besprechungen

Sacerdotium un Imperium (1159-1177)“ Leser für die Listen der Konzilsväter des
der „Vom Lateranum 111 ZUu Lateranum Lateranum 111 un: des Lateranum I  9 für
IV“ ZU besseren Verständnis des historischen die Zeıittafel, für dıe wertvollen bibliogra-
Zusammenhangs dazwischengeschaltet. phischen Hınweise un tür das exakt aNBeE-

uch dieser Band bietet, WwW1e die früheren, legte Namens- und Sachregister.
die für die einzelnen Konzilien wichtigen Die Darstellung faszıniert nıcht 1Ur
Texte 1n eıner zuverlässigen deutschen Über- CM ıhrer erstaunlichen Gelehrsamkeit, SoOnNn-
SCTZUNg. Unverständlich und störend ber ern auch ihrer lebendigen Sprache.
bleibt, daß die Lexte den ersten Te1 KOn- Wer diese Geschichte liest, ahnt von
zılien VOrTLr der Darstellung un den exten der Geschichtlichkeit der Kirche und profi-
des Lateranum stehen. Es häatte sıch CIND- tiert nıcht wenig ftür dıe Lösung mancher
fohlen, samtliche Texte der vier Konzıilien Probleme, denen die Kirche heute gegenüber-
nacheinander abzudrucken. Dankbar 1St der steht. Denzler

Philosophie
SPLETT, Jörg: Dıie ede '‘VO: Heiligen. Frei- be1 C(Otto durch den der Begriff des He1i-
burg: Alber 1971 370 Kart. 38,— lıgen 1n der Religionswissenschaft Verbreitung

Das Stichwort „relig1öse Erfahrung“ pflegt tand das „mysterıum tremendum und fascı-
Mißtrauen auszulösen. Von einer bloß uße- nosum“. Scheler sıeht 1n ıhm das „SUMMUmM

Beschreibung relig1öser Phänomene abge- bonum“, den Ursprung des Heil-Gewähren-
sehen, 1St nan SPpONtLaAN gene1lgt, 1Ur die SCHt= den Hessen hat besonders die Gedanken
larvende“ Reduktion derartiger „Erfahrun- Ottos aufgenommen un: S1e 1n katholischer

autf „Menschliches Allzumenschliches“gen Sıcht verarbeitet. Ausgangspunkt für Til-
für wıssenschaftlich halten. Dagegen macht 1i 1St die Erfahrung der Abgründigkeit des

Splett überzeugend und klar die unautlös- Se1ins endlichen Seienden. Dıie hier autbre-
lıche Eıgenart des Religiösen geltend. Es geht chende Diıalektik VO Nähe un: Ferne des
iıhm dabe; nıcht sehr die phänomeno- Heiligen vermittelt der Begrift des Symbols.
ogische Heraushebung etwa anhand der reli- Beım spaten Heidegger meılnt das Heilige die
g1ösen Symbolik der des relig1ösen Gesche- Oftenbarkeit des Seienden, das 99 gibt der
ens eın Anliegen ISt eher eın systematı- Dınge. Welte und se1ıne Schüler versuchen das
sches nämlich aufzuzeigen, da{fßs der Mensch Heilige 1n seiınem Selbstand un: 1n seıner Der-
1n einer radıikal durchgeführten Selbstrefle- sonalität zur Geltung bringen.
X10n ın den „Raum“ einer Ofenheit un: Un- Im Kapitel „Zusammenschau“ wırd das Ge-
bedingtheit vorstößit, die religiöse Ehrfurcht 1n eıner reflektierten Gesamtaussage —
VO  '3 ıhm verlangt. Artikuliert sıch diese Er- sammengefaßt: Die ede VO Heiligen 1St
fahrung, dann 1St ıhr Grundwort „das He1- prinzipiell-radikale Selbstreflexion auf die
lıge“. Erfahrung unbedingten Betroffenseins. Je nach

Im ersten el des Buchs werden einıge der konkreten Gestalt dieser Erfahrung Artı-
wiıchtige religionsphilosophische Entwürfe die- kuliert sıch die Reflexion. Abschließend
SCS Jahrhunderts reteriert. Gemeinsam 1St die- sıch Splett MI1t Einwänden auseinander, die
scnın Entwürten der Versuch, genau den mensch- VO  3 den verschıedensten Seiten die
lichen Grundbezug 1n seıner Eıgenart heraus- ede VO Heıligen erhoben werden. Er
zuarbeiten, den die Rede VO Heiligen meılint. reicht damıt eine Entfaltung 1! d Verdeutli-
Eın Paarl Andeutungen diesem Reterat chung seiner Position: Das unbedingte Betrof-
mussen genugen Be1 Wındelband ISt das fensein wiırd einerseıits als richtend, ugleich
Heilige der Inbegriff aller sittlichen Normen, ber auch als vergebend und Hoffnung



Besprechungen

während erfahren. Das „Woher“ dieses Be- plexe, die „Weltbilder“ der verschiedenen
troffenseıns ann aner 1Ur als ursprünglıche, Realwissenschaften.

Mıt dieser Absage A den Positiyismusdem Menschen siıch zuwendende und ıh da-
durch sıch selbst befreiende Freıiheıt pCc- wendet sıch Peursen ber zugleich eın

objektivistisch-ungeschichtliches „meta-physi-dacht werden. Diese Zuwendung des Heiligen
bedeutet ber ugleich Entzug, seine Niähe sches“ Wesensdenken. Er wendet sıch

jene „Metaphysık“, die sıch nıcht selten hın-Ferne. Es der Jjetzt SENAUCT: wird
erfahren als „inter10r int1mo meOo  “ und Ha ter der Bekämpfung der metaphysischen Ira-

dıtion verbirgt: eine Zerreißung derperi10r me0Oo ine1ns.
Obwohl 9818  - dieses Buch nıcht gerade eine Wirklichkeit 1n Subjektivität un Objektiv1-

tat: die das „An-Sıch“ WAartr nıcht als höhe-leichte Lektüre HELE kann, 1sSt doch ıcht
NUur für Spezialisten gyeeignet. Dıie Frage nach ren, 1Ur der Spekulation zugänglıchen Ideen-

kosmos, ber doch als eine dem natürlicheneiınem verant  rtieten Reden ber religiöse
Erfahrung dürfte auch tfür eın breıiteres Pu- Menschen unzugängliche, 11UT dem registrie-

renden Gerät eröftnete Weltdimension VE -blikum interessant se1in.
Schmidt 5J steht, 1Iso nu wirklıch als „Hinterwelt“.

Obwohl derart antimetaphysisch, 1St der
Eınsatz eiım Ereign1s gleichwohl ıcht nt1ı-

PEURSEN, \A Wıirklichkeit als Ereıig- ontologisch. Nur hat die erarbeitende On-
15. Eıne eiktische Ontologie. Freiburg: Al= tologie „aufzeigend“ se1n. Die personale,
ber 1971 2749 Kart. 28,— verantwortliche Entscheidung 1n der Jewel-

Der Leidener Ordinarıus für Philosophie ligen Situation legt sich 1n der iıhr abgefor-
1St deutschen Lesern durch se1ın oft herange- derten Selbstinterpretation auch als theore-

Buch „Leib, Seele, Geıist“ VO':  3 1959 tischer Horizontentwurf Aus. Tatsachenbe-
bekannt geworden. Vor reli Jahren erschien schreibung, Theoriebildung und deren efle-
als Taschenbuch „Phänomenologie un: analy- X10 siınd unerliä{fßliche Komponenten eiınes
tische Philosophie“, un NIt diesem Titel Verhaltens, das 7zuletzt eine Nntwort autf die
ann se1in Denken überhaupt, auch die VOTLT- Fraglichkeit der Gesamtsıtuation des Men-

liegende Untersuchung, charakterisiert WOCI- schen 1St: „Der Mensch 1St der Dolmetscher
den In die ruchtbare Konftrontatıion konti- des Geschehens, seıne Verhaltensmuster bıl-
nentaler un angelsächsischer Methodik Bes den eine Hermeneutik des Kosmos“

stellt, arbeitet Peursen überzeugend heraus, Indem ber den KOsmos (wertend, tatıg)
da der posıtivistische Glaube „reine interpretiert, x1bt sıch findet DEn seinen
Tatsachen  « ıcht 1Ur angesichts der philoso- eigenen Namen.
phischen Iradıtion eine Verarmung bedeu- Splett
OR sondern gerade dıe moderne Wissenschaft
ıcht begründen vermaa$s. Tatsachen sind
Aspekte VO Ereignissen; Ereignisse ber sind, GELDSETZER, utz: Allgemeine Bücher- UN
W as S1€e sınd, durch die konkrete Bedeutung, Institutionskunde. Freiburg: er 1971 21
die S1€e für bestimmte Menschen haben Und Kolleg Philosophie Kart 14,—
diese Bedeutung 1St, theoretisch-faktisch, Wıe es 1m Orwort MIt echt heißt, macht
erstliıch wertbestimmt. Tatsachen sind ıcht siıch aut dem deutschen Büchermarkt „Sselit
das y kein subjekt-unabhängıiges An- langem das Fehlen einer handlichen Litera-

LUr- und Quellenkunde für das Studium derSıch, sondern sind Schemata jener (Gesamt-)
Wirklichkeit, die 6 eben 1Ur als Ereignis Philosophie bemerkbar“ (5) Diese Aufgabe

wırd VO  - dem Bu: Geldsetzers vorzüglicheibt: als das Ereıignis des „explosıven“ Auf-
einandertreftens VO Person nd Realıtät. je erfüllt. Der Vertasser berichtet ber die (Ge-

chichte un! die heutigen Strukturen uUunseTrernach dem Hinblick dieser Schematisierung
entstehen die Tatsachen un! Tat;achenkom— Universıitäten, ıhre Lehrkörper un: Finrich-

/71


