Besprechungen

Sacerdotium und Imperium (1159-1177)¢
oder ,Vom Lateranum III zum Lateranum
IV® zum besseren Verstindnis des historischen
Zusammenhangs dazwischengeschaltet.

Auch dieser Band bietet, wie die friiheren,
die fir die einzelnen Konzilien wichtigen
Texte in einer zuverlissigen deutschen Uber-
setzung. Unverstindlich und stérend aber
bleibt, dafl die Texte zu den ersten drei Kon-
zilien vor der Darstellung und den Texten
des Lateranum IV stehen. Es hitte sich emp-
fohlen, simtliche Texte der vier Konzilien
nacheinander abzudrudken. — Dankbar ist der

Leser fiir die Listen der Konzilsviter des
Lateranum III und des Lateranum IV, fiir
die Zeittafel, fiir die wertvollen bibliogra-
phischen Hinweise und fiir das exake ange-
legte Namens- und Sachregister.

Die Darstellung fasziniert nicht nur we-
gen ihrer erstaunlichen Gelehrsamkeit, son-
dern auch wegen ihrer lebendigen Sprache.
Wer diese Geschichte liest, ahnt etwas von
der Geschichtlichkeit der Kirche und profi-
tiert nicht wenig fiir die L&sung mancher
Probleme, denen die Kirche heute gegeniiber-
steht. G. Denzler

Philosophie

SeiLeTT, Jorg: Die Rede vom Heiligen. Frei-
burg: Alber 1971. 370 S. Kart. 38,—,

Das Stichwort ,religidse Erfahrung® pflegt
Mifitrauen auszul8sen. Von einer blof Zuffe-
ren Beschreibung religitser Phinomene abge-
sehen, ist man spontan geneigt, nur die ,ent-
larvende® Reduktion derartiger ,Erfahrun-
gen® auf ,Menschliches Allzumenschliches®
fiir wissenschaftlich zu halten. Dagegen macht
J. Splett tiberzeugend und klar die unauflss-
liche Eigenart des Religitsen geltend. Es geht
ihm dabei nicht so sehr um die phinomeno-
logische Heraushebung etwa anhand der reli-
gidsen Symbolik oder des religisen Gesche-
hens. Sein Anliegen ist eher ein systemati-
sches: nidmlich aufzuzeigen, dafl der Mensch
in einer radikal durchgefiihrten Selbstrefle-
xion in den ,Raum® einer Offenheit und Un-
bedingtheit vorstoflt, die religiose Ehrfurcht
von ihm verlangt. Artikuliert sich diese Er-
fahrung, dann ist ihr Grundwort ,das Hei-
lige®.

Im ersten Teil des Buchs werden einige
wichtige religionsphilosophische Entwiirfe die-
ses Jahrhunderts referiert. Gemeinsam ist die-
sen Entwiirfen der Versuch, genau den mensch-
lichen Grundbezug in seiner Eigenart heraus-
zuarbeiten, den die Rede vom Heiligen meint.
Ein paar Andeutungen zu diesem Referat
miissen geniigen: Bei W. Windelband ist das
Heilige der Inbegriff aller sittlichen Normen,

70

bei R. Otto — durch den der Begriff des Hei-
ligen in der Religionswissenschaft Verbreitung
fand — das ,mysterium tremendum und fasci-
nosum®. Scheler sieht in ihm das ,summum
bonum®, den Ursprung des Heil-Gewihren-
den. J. Hessen hat besonders die Gedanken
Ottos aufgenommen und sie in katholischer
Sicht verarbeitet. Ausgangspunkt fiir P. Til-
lich ist die Erfahrung der Abgriindigkeit des
Seins am endlichen Seienden. Die hier aufbre-
chende Dialektik von Nihe und Ferne des
Heiligen vermittelt der Begriff des Symbols.
Beim spdten Heidegger meint das Heilige die
Offenbarkeit des Seienden, das ,es gibt* der
Dinge. Welte und seine Schiiler versuchen das
Heilige in seinem Selbstand und in seiner Per-
sonalitidt zur Geltung zu bringen.

Im Kapitel ,Zusammenschau® wird das Ge-
sagte in einer reflektierten Gesamtaussage zu-
sammengefafit: Die Rede vom Heiligen ist
prinzipiell-radikale Selbstreflexion auf die
Erfahrung unbedingten Betroffenseins. Je nach
der konkreten Gestalt dieser Erfahrung arti-
kuliert sich die Reflexion. Abschliefend setzt
sich Splett mit Einwinden auseinander, die
von den verschiedensten Seiten gegen die
Rede vom Heiligen erhoben werden. Er er-
reicht damit eine Entfaltung und Verdeutli-
chung seiner Position: Das unbedingte Betrof-
fensein wird einerseits als richtend, zugleich
aber auch als vergebend und Hoffnung ge-



Besprechungen

wihrend erfahren. Das ,Woher“ dieses Be-
troffenseins kann daher nur als urspriingliche,
dem Menschen sich zuwendende (und ihn da-
durch zu sich selbst befreiende) Freiheit ge-
dacht werden. Diese Zuwendung des Heiligen
bedeutet aber zugleich Entzug, seine Nihe
Ferne. Es — oder jetzt genauer: er — wird
erfahren als ,interior intimo meo® und ,su-
perior summo meo® ineins.

Obwohl man dieses Buch nicht gerade eine
leichte Lektiire nennen kann, ist es doch nicht
nur fiir Spezialisten geeignet. Die Frage nach
einem verantworteten Reden iiber religiose
Erfahrung diirfte auch fiir ein breiteres Pu-
blikum interessant sein.

J. Schmidt §]

PEURSEN, C. A. van: Wirklichkeit als Ereig-
nis. Eine deiktische Ontologie. Freiburg: Al-
ber 1971. 249 S. Kart. 28,—.

Der Leidener Ordinarius fiir Philosophie
ist deutschen Lesern durch sein oft herange-
zogenes Buch ,Leib, Seele, Geist® von 1959
bekannt geworden. Vor drei Jahren erschien
als Taschenbuch ,Phinomenologie und analy-
tische Philosophie®, und mit diesem Titel
kann sein Denken iiberhaupt, auch die vor-
liegende Untersuchung, charakterisiert wer-
den. In die fruchtbare Konfrontation konti-
nentaler und angelsichsischer Methodik ge-
stellt, arbeitet. Peursen iiberzeugend heraus,
dafl der positivistische Glaube an ,reine
Tatsachen® nicht nur angesichts der philoso-
phischen Tradition eine Verarmung bedeu-
tet, sondern gerade die moderne Wissenschaft
nicht zu begriinden vermag. Tatsachen sind
Aspekte von Ereignissen; Ereignisse aber sind,
was sie sind, durch die konkrete Bedeutung,
die sie fiir bestimmte Menschen haben. Und
diese Bedeutung ist, statt theoretisch-faktisch,
erstlich wertbestimmt. Tatsachen sind nicht
das erste, kein subjekt-unabhingiges An-
Sich, sondern sind Schemata jener (Gesamt-)
Wirklichkeit, die es eben nur als Ereignis
gibt: als das Ereignis des ,explosiven® Auf-
einandertreffens von Person und Realitit. Je
nach dem Hinblids dieser Schematisierung
entstehen die Tatsachen und Tatsachenkom-

plexe, die ,Weltbilder® der verschiedenen
Realwissenschaften.

Mit dieser Absage an den Positivismus
wendet sich Peursen aber zugleich gegen ein
objektivistisch-ungeschichtliches ,meta-physi-
sches® Wesensdenken. Er wendet sich gegen
jene ,Metaphysik®, die sich nicht selten hin-
ter der Bekimpfung der metaphysischen Tra-
dition verbirgt: gegen eine Zerreiflung der
Wirklichkeit in Subjektivitit und Objektivi-
tit, die das ,An-Sich® zwar nicht als hohe-
ren, nur der Spekulation zuginglichen Ideen-
kosmos, aber doch als eine dem natiirlichen
Menschen unzugingliche, nur dem registrie-
renden Gerit erdffnete Weltdimension ver-
steht, also nun wirklich als ,,Hinterwelt®.

Obwohl derart antimetaphysisch, ist der
Einsatz beim Ereignis gleichwohl nicht anti-
ontologisch. Nur hat die zu erarbeitende On-
tologie ,aufzeigend® zu sein. Die personale,
verantwortliche Entscheidung in der jewei-
ligen Situation legt sich in der ihr abgefor-
derten Selbstinterpretation auch als theore-
tischer Horizontentwurf aus. Tatsachenbe-
schreibung, Theoriebildung und deren Refle-
xion sind unerlifiliche Komponenten eines
Verhaltens, das zuletzt eine Antwort auf die
Fraglichkeit der Gesamtsituation des Men-
schen ist: ,Der Mensch ist der Dolmetscher
des Geschehens, seine Verhaltensmuster bil-
den eine Hermeneutik des Kosmos® (248).
Indem er aber den Kosmos (wertend, titig)
interpretiert, gibt er sich — findet er: seinen
eigenen Namen.

J. Splett

GELDSETZER, Lutz: Allgemeine Biicher- und
Institutionskunde. Freiburg: Alber 1971. 212
S. (Kolleg Philosophie.) Kart. 14,—.

Wie es im Vorwort mit Recht heifit, macht
sich auf dem deutschen Biichermarkt ,seit
langem das Fehlen einer handlichen Litera-
tur- und Quellenkunde fiir das Studium der
Philosophie bemerkbar® (5). Diese Aufgabe
wird von dem Buch Geldsetzers vorziiglich
erfiillt. Der Verfasser berichtet iiber die Ge-
schichte und die heutigen Strukturen unserer
Universititen, ihre Lehrkdrper und Einrich-

71



