Werner Hoffmann

Kafka und die jiidische Mystik

Als Kafka nach seinem Besuch bei Professor Pick in Prag am 4. September 1917 sich
nicht linger dariiber tiuschen konnte, dafl sein Bluthusten ein Symptom der Tuber-
kulose war, empfand er das Bediirfnis, sich von Familie, Biiro und Freunden abzusetzen
und das Leben, das er bis dahin gefithrt hatte, aus der Vogelschau zu betrachten. Bis
dahin hatte er das Schreiben als Rechtfertigung seiner, wie es ihm schien, im iibrigen
verfehlten Existenz aufgefat. Nun geniigte ihm diese Rechtfertigung nicht mehr.
Sowie er am 12. September Urlaub genommen hatte und zu seiner Schwester Ottla nach
Ziirau iibergesiedelt war, versuchte er, etwas nachzuholen, was er bisher versaumt
hatte: seinem Leben das Fundament eines Glaubens zu geben, mochte es auch noch so
briichig und liickenhaft sein wic die chinesische Mauer in seiner Erzihlung aus dem
Frithjahr 1917.

Das Ergebnis seiner Ziirauer Meditationen sind die Aphorismen und Fragmente
des dritten und vierten Oktavhefts. Wenn man das Weltbild, das sich aus diesen No-
tizen ergibt und das durch AuBerungen in Briefen und Tagebiichern bestitigt und
erginzt wird, im ganzen betrachtet, so kann man nur dem Urteil Kafkas beistimmen,
daf sich aus allem, was er geschrieben habe, leicht eine neue Geheimlehre, eine Kab-
bala, hitte entwickeln kénnen. ,, Ansitze dazu bestehen. Allerdings ein wie unbegreif-
liches Genie wird hier verlangt, das neu seine Wurzeln in die alten Jahrhunderte treibt
oder die alten Jahrhunderte neu erschafft und mit all dem sich nicht ausgibt, sondern
jetzt erst sich auszugeben beginnt“ (Tagebiicher, 398 fyL

Zum mindesten auf Grund seiner Reflexionen in Oktavheften, Briefen und Tage-
biichern, wenn nicht auf Grund seiner Dichtungen, kann man von Kafka als einem
Erneuerer der jiidischen Mystik, aus dem skeptischen Geist der Gegenwart heraus,
sprechen, obwohl es paradox klingt. In der Kafka-Literatur ist gelegentlich von der
Einwirkung der jiidischen Mystik auf sein Denken die Rede gewesen?, wenn auch zu-

1 Die Werke Kafkas werden nach der bei S. Fischer, Frankfurt, erschienenen Gesamtausgabe zitiert,
die Aphorismen nach der Numerierung in: Hochzeitsvorbereitungen auf dem Lande, S. 39-54.

2 Vgl. z. B. W. Rabi, Kafka et la néo-Kabbale, in: La table ronde, H. 123, Mirz 1958, 116-128; J. Ur-
zidil, Franz Kafka, Novelist and Mystic, in: Menorah Journal 31 (1943) 273-283; K. Weinberg, Kafkas
Dichtungen. Die Travestien des Mythos (Bern 1963); auch H. Politzer, Franz Kafka, der Kiinstler (Frank-
furt 1965) 269 f., bezieht sich bei der Interpretation der Parabel ,Vor dem Gesetz® auf die Merkaba-
Mystik.

230



Kafka und die jiidische Mystik

meist nur andeutungsweise, in Form allgemeiner Behauptungen. Wir wollen versuchen,
diesen Zusammenhingen griindlicher nachzugehn.

Die erste Frage, die sich dabei ergibt: ob und wie der Verfasser der Aphorismen
einen Weg zu den schwer zuginglichen Texten der jiidischen Mystiker gefunden hat,
laflt sich nicht eindeutig beantworten. Wahrscheinlich hat Kafka das Gedankengut der
Kabbala in der Darstellung zeitgendssischer Religionshistoriker kennengelernt. Er
besafl in seiner Handbibliothek die — allerdings in ihrer Stellungnahme zu den Mysti-
kern recht kritische — ,Volkstiimliche Geschichte der Juden® in drei Binden von
H. Gritz (laut Liste in einer Ausgabe des Jahrs 1923; aber in den Tagebiichern [94]
heifit es unter dem Datum 1. November 1911: ,Heute ,Geschichte des Judentums®
von Grdtz gierig und gliicklich zu lesen angefangen®), M. Friedlinders Buch ,Die
religidsen Bewegungen innerhalb des Judentums im Zeitalter Jesu® (Berlin 1905),
Sammlungen jiidischer Mythen und Sagen von Alexander Eliasberg, Micha Josef bin
Gorion u. a., Walter Kshlers Arbeit tiber die Gnosis usw.8 Ob er iiber diese Sekundir-
literatur hinaus zu den Quellen vorgedrungen ist, steht nicht fest. In einem Brief an
Max Brod bittet er den Freund um eins der kabbalistischen Werke in hebriischer
Sprache, mit denen sich Brod zu dieser Zeit beschiftigt (Briefe 303, 299).

Vielleicht sollte man allerdings nicht so sehr von der Einwirkung der jiidischen
Mystik auf Kafka sprechen als von seiner Fihigkeit zu intuitivem mystischem Denken,
das in einer eigentiimlichen Bildersprache seinen Niederschlag findet. Er spricht ja
auch selbst in der oben zitierten Tagebuchstelle nicht nur von Wiederbelebung alten
Gedankenguts, sondern von Neuschdpfung im Geist der Vorginger. In diesem Sinn
wollen wir unsere Untersuchung daraufhin anlegen, Gedankenparallelen, nicht nur
Abhingigkeiten festzustellen. Da dem Literaturhistoriker die philologischen und
historischen Voraussetzungen fiir das Studium der Kabbala fehlen, miissen wir uns
damit begniigen, die jiidischen Mystiker nach den zusammenfassenden Darstellungen
Gershom Scholems, Professor an der Hebrew University in Jerusalem, zu zitieren,
vor allem nach folgenden grundlegenden Werken: ,Die jiidische Mystik in ihren
Hauptstromungen® (Frankfurt 1967), ,Zur Kabbala und ihrer Symbolik* (Ziirich
1960) und ,Von der mystischen Gestalt der Gottheit® (Ziirich 1962).

Das Unzerstorbare

Kafka beginnt den Versuch, seinem Leben eine Ordnung und éin Ziel zu geben,
mit der Feststellung, daf er keinerlei Hilfsmittel zur Orientierung besitzt. Die Reli-
gionen kiimmern in unserer Zeit nur mehr dahin, und er selbst hat nicht den min-
desten Anteil an dem schwindenden Glauben. ,Ich habe von den Erfordernissen des
Lebens gar nichts mitgebracht, so viel ich weif}, sonder nur die allgemeine menschliche

8 K. Wagenbach, Franz Kafka. Eine Biographie seiner Jugend (Bern 1958) 251-263.

231



Werner Hoffmann

Schwiche. Mit dieser . .. habe ich das Negative meiner Zeit, die mir ja sehr nahe ist,
... kriftig aufgenommen. An dem geringen Positiven sowie an dem duflersten, zum
Positiven umkippenden Negativen, hatte ich keinen ererbten Anteil. Ich bin nicht
von der allerdings schon schwer sinkenden Hand des Christentums ins Leben gefiihre
worden wie Kierkegaard und habe nicht den letzten Zipfel des davonfliegenden
Gebetsmantels noch gefangen wie die Zionisten. Ich bin Ende oder Anfang® (Hoch-
zeitsvorbereitungen auf dem Lande, 120 f.). Da die iiberlieferten Glaubenswahrheiten
endgiiltig absterben, hitte eine neue Religion Raum zur Entfaltung.

Wie Descartes, der an allem, an Sinneswahrnehmungen und Vernunftschliissen,
zweifelt, schlieflich das zweifelnde Ich als Ausgangspunkt fiir eine neue Erkenntnis-
lehre annimmt, so findet auch Kafka das Prinzip einer metaphysischen Neuorientie-
rung in sich selbst: ,Der Mensch kann nicht leben ohne ein daverndes Vertrauen zu
etwas Unzerstorbarem in sich® (Hodhzeitsvorbereitungen, 90). Dieses Unzerstorbare
ist nach Aphorismus 70/71 allen Menschen gemeinsam, ,daher die beispiellos untrenn-
bare Verbindung der Menschen®. Wer es fertigbringt, aus dem Seelengrund heraus zu
leben, der ihn mit seinen Mitmenschen verbindet, statt an dem allgemeinen Macht-
kampf teilzunehmen, ist darum der Bruder der Nichsten und Fernsten: ,Wer der
Welt entsagt, mufl alle Menschen lieben, denn er entsagt auch ihrer Welt. Er beginnt
daher, das wahre menschliche Wesen zu ahnen, das nicht anders als geliebt werden
kann, vorausgesetzt, dal man ihm ebenbiirtig ist“ (Aphorismus 60).

Das Unzerstorbare heifft in der Bildersprache Kafkas das Feuer im Menschen. Aber
Feuer und Licht sind zugleich die einzigen Bilder, die das Gottliche andeuten. Das
Unzerstrbare ist also das Gottliche im Menschen, das Gott ebenso anzieht, wie es sich
von Gott angezogen fithlt. ,, Vor dem Betreten des Allerheiligsten mufit du die Schuhe
ausziehen, aber nicht nur die Schuhe, sondern alles, Reisekleid und Gepick, und darun-
ter die Nadstheit und alles, was unter der Nacktheit ist, und alles, was sich unter dieser
verbirgt, und dann den Kern und den Kern des Kerns, dann das {ibrige und dann den
Rest und dann noch den Schein des unverginglichen Feuers. Erst das Feuer selbst
wird vom Allerheiligsten aufgesogen und lifit sich von ihm aufsaugen, keines von
beiden kann dem widerstehen® (Hochzeitsvorbereitungen, 104 f.). Mit seinem Unzer-
storbaren, dem Funken in seinem Innersten, auf dem sein Dasein beruht, gehort der
Mensch dem ewigen Sein, dem gpttlichen Feuer an. Das sagt Aphorismus 46: ,Das
Wort ,sein‘ bedeutet im Deutschen beides: Dasein und Thmgehdren.®

Brausendes Nichts — Deus absconditus

Das Wort Gott kommt bei Kafka kaum vor. In einigen Aphorismen und Frag-
menten, auf die wir noch zuriickkommen werden, spricht er von dem Herrn, in anderen
vom Himmel. ,,Der Himmel ist stumm, nur dem Stummen Widerhall“ (Hochzeitsvorbe-
reitungen, 91). Nur dem Menschen, der nicht fragt, antwortet Gott. In einer frithen

232



Kafka und die jidische Mystik

Tagebuchnotiz ist von ihm als dem Nichts die Rede: Am 4. Dezember 1913 bekennt
Kafka, dafl sich alles in ihm dagegen auflehnt, jetzt schon zu sterben, da er es im
Leben zu nichts gebracht habe und Sterben jetzt nichts anderes fiir ithn wire, ,als ein
Nichts dem Nichts hinzugeben . .. und nicht nur einem leeren Nichts, sondern einem
brausenden Nichts, dessen Nichtigkeit nur in seiner Unfafibarkeit besteht* (Tagebiicher,
241). Das Bild dieses Gottes wird bei Kafka ausgespart, da es das menschliche Fassungs-
vermdgen libersteigt; sein Name wird nicht genannt, da Denken und Sprache keinen
Begriff und kein Wort fiir ihn formen kénnen. Dafl der Mensch bei dem Versuch, eine
Gotteserfahrung, das Erlebnis einer Anniherung an Gott, anderen mitzuteilen, unwill-
kiirlich immer wieder (aufler auf das Feuersymbol) auf Lichtwahrnehmungen zuriick-
kommt, ist nur eine Bestitigung dafiir, wie unzulinglich seine Ausdrucksmittel sind.
In der Parabel ,Vor dem Gesetz“ ahnt der Mann vom Lande kurz vor seinem Tod
etwas von der tiberwiltigenden Grofle des Gesetzes- und Gerichtsherrn, der im Aller-
heiligsten thront: er erkennt ,im Dunkel einen Glanz, der unverldschlich aus der Tiir
des Gesetzes bricht® (Erzdhlungen, 159).

Kafkas Gott ist der verborgene Gott der jiidischen Mystik, der gestaltlos und
unerkennbar in der Tiefe seines eigenen Wesens ruht, das absolute Sein, der Namen-
lose, der nach Isaak dem Blinden weder in der Bibel noch im Talmud vorkommt; er
wird von dem wirkenden, persdnlichen Schopfer-Gott unterschieden, der eins mit thm
ist und doch vollig anders. Der Deus absconditus west ,in den Tiefen seines Nichts®
nach den Kabbalisten des dreizehnten Jahrhunderts, er ,verharrt im Schweigen und
trigt das All“, wie es Eleasar aus Worms, einer der deutschen Chassidim, ausdriickt.
Er offenbart sich nicht im Wort, sondern im Kabod, der Glorie, dem groflen Glanz,
mit dem sich der Mensch verbinden kann.

Dieser Gott, der reiner Geist, unendlich und unfaflbar ist, wohnt zugleich im
Innersten des Menschen, in seinem Seelengrund. In dem , Einheitsgesang®, einer Hymne
aus dem Kreis Judas des Chassid, heifit es: , Alles ist in dir und du bist in allem; du
umgibst das All und erfiillst das All; als das All entstand, warst du im All, bevor
das All entstand, warst du das All.“

Aus dieser Immanenz Gottes, die nur fiir die menschliche Logik seiner absoluten
Transzendenz widerspricht, erklirt sich die tiefe Verbundenheit aller Menschen mit-
einander, von der Cordovero spricht: ,In jedem steckt auch ein Stiick von seinem
Nichsten. Wer also sundigt, verletzt nicht nur sein Selbst, sondern auch jenen Teil
seines Selbst, der seinem Nichsten zugehort.

Was Kafka das Unzerstorbare nennt, entspricht dem reinen geistigen Selbst bei
Abraham Abulafia, und der Vorgang, den der Aphorismus vom Betreten des Aller-
heiligsten wiedergibt, ist die ekstatische Gotteserfahrung, bei der die Seele sich von
allen irdischen Bindungen befreit, damit das gottliche Leben in sie einbrechen kann4.

4 Gershom Scholem, Die jiidische Mystik in ihren Hauptstrémungen (Frankfurt 1967) 13, 14, 120 f.,
118, 306, 155, 148-151.

27 Stimmen 189, 6 233



Werner Hoffmann

Unsere gesetzlose Zeit

Die ilteste jiidische Mystik, die nach der Vision des gottlichen Thronwagens, der
~Merkaba®, im ersten Kapitel des Propheten Hesekiel ,Merkaba-Mystik“ genannt
wird, meditiert nicht iiber den Deus absconditus, sondern iber den wirkenden Gott
und sucht sein Bild visionir zu erfassen: die tiberwiltigende Erscheinung des All-
michtigen auf seinem himmlischen Thron in der hdchsten der Hallen, die die Seele
bei ihrem Aufstieg ins Jenseits passieren mufl — die Torwichter erlauben ihr den Zu-
tritt, wenn sie ihnen das entsprechende Siegel vorweist, d. h. einen geheimen Namen
nennt3, Die Merkaba-Mystik wirkt bei Kafka nur in der Vorstellung der Sile im
Haus des Gesetzes und der Tiirhiiter nach, die Unbefugten den Eintritt verwehren.
Von der Vision der Herrlichkeit des Herrn im siebenten Saal ist nur der Abglanz
eines fernen Lichts geblieben.

Zu dem wirkenden, personlichen Gott, der sich den Patriarchen und Propheten seines
Volks offenbart hat, dem Gott seiner Viter, hat Kafka nicht den Weg gefunden. Er
ist nicht wie die jiidischen Mystiker in der Glaubenstradition verwurzelt, die sich durch-
aus mit dem Hang zu personlicher Frémmigkeit vereinen 13ft. Nachdem er als Heran-
wachsender der Tora und den jiidischen Riten mit der Skepsis des Westjuden gegen-
iibergestanden hat, gelangt er erst spit zu der theoretischen Wiirdigung des ,form-
gebenden Gesetzes®, von dem in den Gesprichen mit Janouch die Rede ist®. ,Die
Religionen verlieren sich wie die Menschen®, schreibt er am Ende des vierten Oktav-
hefts (Hochzeitsvorbereitungen, 131). Und wie wir aus seinem Selbstbekenntnis in
demselben Heft wissen, hat er an dem geringen Positiven seiner Zeit keinen ererbten
Anteil. Er mufl versuchen, sich aus eigener Kraft auf ein Ziel auszurichten und sich
einen Weg durch das Leben zu ertasten. Nach Isaak Luria gibt es Zeiten, in denen
sich Gott aus der Welt zuriickzieht, und Zeiten, in denen er wieder hervortritt — eine
Art himmlischer Ebbe und Flut oder géttlichen Ein- und Ausatmens, in denen rich-
tende Gewalt — Ursprung des Bosen — oder Liebe — Quelle des Guten — iiberwiegt?.
Fiir Kafka war die Epoche, in der er lebte, eine Zeit radikaler Ebbe: ,Das Volk der
Bibel ist die Zusammenfassung der Individuen durch ein Gesetz. Die Massen von
heute widersetzen sich aber jeder Zusammenfassung. Sie streben auseinander auf
Grund der inneren Gesetzlosigkeit. Das ist die Triebkraft ihrer rastlosen Bewegung.
Die Massen hasten, laufen, gehen im Sturmschritt durch die Zeit. Wohin? Von wo
kommen sie? Niemand weifl es. Je mehr sie marschieren, um so weniger erreichen sie
ein Ziel. Nutzlos verbrauchen sie ihre Krifte. Sie denken, dafl sie gehen. Dabei
stiirzen sie — auf der Stelle marschierend — nur ins Leere... Der Mensch hat hier
seine Heimat verloren.“8

5 Ebd. 54.

¢ G. Janouch, Gespriche mit Kafka (Frankfurt 1961) 116-118.
7 G. Scholem, a. a. O. 289.

8 G. Janouch, a.a. O. 117 {.

234



Kafka und die jidische Mystik

Geblieben war ithm freilich die Sehnsucht nach einer Geborgenheit in Gott, nach
dem, was in der Sprache der polnischen Chassidim Debekuth heifit: ,die bestindige
Gemeinschaft mit Gott“?, Im Jahr 1913 schrieb er an seine Braut: ,Wie ist Deine
Frommigkeit? Du gehst in den Tempel; aber in letzter Zeit bist Du wohl nicht hin-
gegangen. Und was hilt Dich, der Gedanke an das Judentum oder an Gott? Fiihlst
Du — was die Hauptsache ist — ununterbrochene Beziehungen zwischen Dir und einer
beruhigend fernen, womoglich unendlichen Hthe oder Tiefe? Wer das immer fiihlt,
der mufl nicht wie ein verlorener Hund herumlaufen und bittend aber stumm herum-
schaun, der muf nicht das Verlangen haben, in das Grab zu schliipfen, als sei es ein
warmer Schlafsack und das Leben eine kalte Winternacht, der mufl nicht, wenn er
die Treppen in sein Bureau hinaufgeht, zu sehen glauben, daff er gleichzeitig von
oben, flimmernd im unsichern Licht, sich drehend in der Eile der Bewegung, kopf-
schiittelnd vor Ungeduld, durch das ganze Treppenhaus hinunterfillt* (Briefe an
Felice, 289).

Was ihn selbst ,gehalten® hat, war (trotz einiger gegenteiliger kritischer Aufle-
rungen) das Judentum, die Verbindung mit dem jiidischen Volkstum: Literatur, Le-
genden, Lieder und Theater, wobei zur Literatur fiir ihn auch die Bibel zihlte10,
Chassidische Geschichten sind fiir ihn ,das einzige Jiidische, in welchem ich mich,
unabhingig von meiner Verfassung, gleich und immer zuhause fiihle, in alles andere
werde ich nur hineingeweht und ein anderer Luftzug bringt mich wieder fort* (Briefe,
173).

Paradies und Siindenfall

Nur in einer Hinsicht, die von wesentlicher Bedeutung fiir die Frage nach dem
Woher und Wohin der Menschheit ist, hat er an der Uberlieferung festgehalten und
sie in einem Sinn gedeutet, der von der jiidischen Mystik inspiriert ist: in seiner Auf-
fassung von Paradies und Siindenfall. ,Manchmal glaube ich, ich verstehe den Siin-
denfall wie kein Mensch sonst®, schreibt er an Milena (199).

Am Anfang der Menschheitsentwicklung steht fiir ihn nach Aphorismus 84 der
Mensch, der geschaffen wurde, um im Paradies zu leben, im Schatten des Lebensbaums
und im Geist seiner Wahrheit, die nach einem Aphorismus des vierten Oktavhefts
die Wahrheit des Ruhenden ist, ein Stand der Unschuld, die nichts von Gut und Bése
weifl: ,Es gibt fiir uns zweierlei Wahrheit, so wie sie dargestellt wird durch den Baum
der Erkenntnis und den Baum des Lebens. Die Wahrheit des Titigen und die Wahr-

9 G. Scholem, Von der mystischen Gestalt der Gortheir (Ziirich 1962) 121.

10 Vgl. die Erwihnungen einzelner biblischer Biicher und Gestalten wie Abraham, Jakob, Isaak,
Jeremias: Tagebiicher, 179, 362, 484; Briefe, 333; Briefe an Felice, 605, wo er sogar die Bibel, die gerade
neben ithm liegt, dreimal aufschligt, um einen Trostspruch zu suchen.

i 235



Werner Hoffmann

heit des Ruhenden. In der ersten teilt sich das Gute vom Bosen, die zweite ist nichts
anderen als das Gute selbst, sic weifl weder vom Guten noch vom Bosen® (Hochzeits-
vorbereitungen, 109). Nachdem durch die Schlange in der Seele des paradiesischen
Menschen der Ehrgeiz erweckt worden war, Gott gleich zu werden, und er vom
Baum der Erkenntnis gegessen hatte, stand er aulerhalb der Einheit alles Seins in Gott
und verlor das ewige Leben: ,Gott sagte, dafl Adam am Tage, da er vom Baume
der Erkenntnis essen werde, sterben miisse. Nach Gott sollte die augenblidkliche Folge
des Essens vom Baume der Erkenntnis der Tod sein, nach der Schlange (wenigstens
konnte man sie dahin verstehn) die gottliche Gleichwerdung. Beides war in dhnlicher
Weise unrichtig. Die Menschen starben nicht, sondern wurden sterblich, sie wurden
nicht Gott gleich, aber erhielten eine unentbehrliche Fihigkeit, es zu werden. Beides
war auch in dhnlicher Weise richtig. Nicht der Mensch starb, aber der paradiesische
Mensch, sie wurden nicht Gott, aber das gottliche Erkennen“ (Hochzeitvorbereitun-
gen, 101 £.).

Die Folge des Siindenfalls war die Austreibung des Menschen aus dem Paradies,
die mildeste der drei Strafmoglichkeiten, denn die zweite wire ,Zerstorung des Para-
dieses, die dritte — und diese wire die schredklichste Strafe gewesen — Absperrung des
ewigen Lebens und unverinderte Belassung alles anderen® (Hochzeitsvorbereitun-
gen, 105). Danach ist trotz Adams Fall und Verbannung das Paradies erhalten geblie-
ben und der Weg zum ewigen Leben steht weiterhin offen. Ja, aller Logik zum Trotz
ist der Mensch zugleich im Paradies geblieben und aus ihm vertrieben worden; denn
da er geschaffen war, im Paradies zu leben, hatte er ein ewiges Heimatrecht auf den
Garten Eden: , Wenn das, was im Paradies zerstort worden sein soll, zerstérbar war,
dann war es nicht entscheidend; war es aber unzerstdrbar, dann leben wir in einem
falschen Glauben® (Aphorismus 74).

Wir fiihren demnach seit dem Siindenfall eine Doppelexistenz: als gottgeschaffene
Wesen in der Ewigkeit und als gefallene Kreaturen in der Zeit. Oder wie es sich uns
darstellt: Adams Fall wiederholt sich unaufhérlich in uns, so daf wir stets von
neuem aus der Ewigkeit in die Zeitlichkeit abstiirzen. ,Die Vertreibung aus dem Para-
dies ist in ihrem Hauptteil ewig: Es ist also zwar die Vertreibung aus dem Paradies
endgiiltig, das Leben in der Welt unausweichlich, die Ewigkeit des Vorgangs aber (oder
zeitlich ausgedriidke: die ewige Wiederholung des Vorgangs) macht es trotzdem mog-
lich, dafl wir nicht nur dauernd im Paradiese bleiben kénnten, sondern tatsichlich dort
dauernd sind, ob wir es wissen oder nicht“ (Aphorismus 64/65).

Der Mensch, Erdenbewohner und Himmelsbiirger
Daf wir nichts von unserm Leben im Paradies wissen, liegt daran, dafl unser Un-
zerstorbares, unser Seelengrund, dem Bewufitsein unzuginglich ist. Das einzige, dem

in uns wahres Sein zukommt, bleibt damit unsrer Beobachtung fiir immer verschlossen:

236



Kafka und die jiidische Mystik

,Der Beobachter kann in die Seele nicht eindringen, wohl aber gibt es einen Rand-
strich, an dem er sich mit ihr berithrt. Die Erkenntnis dieser Beriihrung ist, dafl auch
die Seele von sich selbst nichts weifl. Sie muf also unbekannt bleiben. Das wire nur
dann traurig, wenn es etwas anderes aufler der Seele gibe, aber es gibt nichts anderes®
(Hochzeitsvorbereitungen, 93). Uber das reine Sein sind keine wahren Urteile mdg-
lich, nur mehr oder weniger irrtiimliche Aussagen: ,Das, was man ist, kann man nicht
ausdriicken, denn dieses ist man eben® (ebd. 343). Erkenntnis hat die Spaltung des
BewuBtseins in Subjekt und Objekt zur Voraussetzung, die dem reinen Sein unvoll-
ziehbar ist, da ihm das Medium rationalen Bewuftseins fehlc1t,

Wir spiiren nur die Folge unseres Falls: unsere innere Zerrissenheit, die Unmoglich-
keit, in zwei Welten zu leben. ,Er ist ein freier und gesicherter Biirger der Erde,
denn er ist an eine Kette gelegt, die lang genug ist, um ihm alle irdischen Riume
frei zu geben, und doch ist er auch ein freier und gesicherter Biirger des Himmels,
denn er ist an eine dhnlich berechnete Himmelskette gelegt. Will er nun auf die Erde,
drosselt ihn das Halsband des Himmels, will er in den Himmel, jenes auf der Erde.
Und trotzdem hat er alle Méglichkeiten und fiihlt es (Aphorismus 66). Er ahnt nur
gelegentlich, dafl jedem Augenblick etwas Auflerzeitliches entspricht, dafl er zugleich
auf zwei Ebenen lebt, nicht erst auf dieser und dann in jener Welt: ,Dem Diesseits
kann nicht ein Jenseits folgen, denn das Jenseits ist ewig, kann also mit dem Diesseits
nicht in zeitlicher Beriihrung stehn.“ So wird ihm ,mit jedem sichtbaren Bissen auch
ein unsichtbarer, mit jedem sichtbaren Kleid auch ein unsichtbares Kleid . .. gereicht*
(Hochzeitsvorbereitungen, 94, 121).

Kafkas Gedanken gewinnen an Klarheit, wenn wir die jiidischen Mystiker, ins-
besondere Moses de Leon, zum Vergleich heranziehen. Nach dem Sohar besitzt der
Mensch aufer der vegetativen, animalischen und rationalen Seele, die im Nefesch,
der natiirlichen Seele, vereint sind, die hoheren Seelengrade Ruach, den Geist, und
Neschama, den gottlichen Funken oder die himmlische Seele (Kafkas Unzerstorbarem
vergleichbar). Neschama ist unfihig zur Siinde und kann von Gott nicht bestraft
werden, da die himmlische Seele wesensgleich mit ihm ist, der sich selbst nicht be-
strafen kann!2. Allerdings muff Neschama durch intuierende Meditation und uner-
miidliche Arbeit an sich selbst erst erworben oder aktiviert werden.

Bei anderen jiidischen Mystikern, die sich mit okkulten Praktiken beschiftigten, z. B.
bei Jakob aus Kiew, begegnen wir der Anschauung, dafl mit der Wesensnatur des
Menschen eine Art personlicher Engel in Verbindung stehe, der ihm vor wichtigen
Entscheidungen, in Kreuzwegsituationen, erscheinen konne. Nach Scholems Auffas-
sung entspricht dieses ,angelische Selbst® dem Eigendimon der Neuplatoniker, in
dem sich die vollkommene Natur des Menschen verkdrpert. Und bei den deutschen

11 Vgl. die Auffassung der jiidischen Mystiker iiber die Entfaltung der géttlichen Intelligenz Bina aus
dem Urgrund des suprarationalen verborgenen Gottes (Scholem, Die jiidische Mystik, 240 £.).
12 Scholem, Die judische Mystik, 263.

237



Werner Hoffmann

Chassidim (z. B. Eleasar aus Worms) finden wir die Vorstellung, daf jeder Mensch
sein himmlisches Urbild, seinen Doppelginger im Jenseits, habe. Die Taten des Men-
schen wirken auf den Doppelginger im Himmel ein. In jedem Fall handelt es sich
bei dem anderen in uns (oder {iber uns) um etwas tief im Inneren (oder in einer
anderen Welt) Verborgenes, das sich nur in Augenblicken der Selbstentriickung offen-
bart 12,

Bei Isaak Luria nimmt der Siindenfall die Bedeutung einer kosmischen Katastrophe
an. In seiner tiefsinnigen Mystik ist Adam Rischon, der paradiesische Mensch, ein
geistiges Wesen in einer spirituellen Welt. Durch seine Siinde fallen er und die Welt
in den Bereich der Materie, seine Nachkommen sind stofflich-geistige Wesen, und durch
ihre Siinden wiederholt sich die Vermischung des Reinen mit dem Unreinen unauf-
horlich 4. Erst im Lauf eines Liuterungsprozesses, der sich im Gilgul, der Seelen-
wanderung, vollzieht, ist eine Wiederherstellung der gottlichen Urgestalt méglich.

An Isaak Luria erinnert Kafkas Aphorismus 54: ,Es gibt nichts anderes als eine
geistige Welt; was wir sinnliche Welt nennen, ist das Bose in der geistigen, und was
wir bése nennen, ist nur eine Notwendigkeit eines Augenblicks unserer ewigen Ent-
widklung.“ Obgleich die Welt mit dem Siindenfall in die triiben Griinde der Stoff-
lichkeit abgestiirzt ist, bleibt sie threm Wesen nach spirituell. Eine sinnliche Welt be-
steht nur so lange, als wir die Dinge aus threm Zusammenhang mit Gott herausldsen
und mit unserm einmal gewedsten Ehrgeiz zum Gegenstand unseres Macht-, Lust- und
Besitztriebs machen. Das bestitigt Aphorismus 85: ,Das Bose ist eine Ausstrahlung
des menschlichen Bewuf3tseins in bestimmten Ubergangstellungen.” Nach der Kabbala
ist das Bose ,nichts anderes als das, was die Dinge aus ihrer Einheit isoliert® 15, Der
Baum, der fiir die jiidischen Mystiker die Einheit alles Seins in Gott darstellt, ist der
Lebensbaum. Dadurch, daR Adam nicht von seinen Friichten, sondern von denen des
Baums der Erkenntnis eigenmichtig und zu frith gegessen hat, schlof8 er sich selbst
von der Seligkeit aus. Das klingt bei Kafka nach: , Wir sind nicht nur deshalb stindig,
weil wir vom Baum der Erkenntnis gegessen haben, sondern auch deshalb, weil wir
vom Baum des Lebens noch nicht gegessen haben. Stindig ist der Stand, in dem wir uns
befinden, unabhingig von Schuld.“ Dasseibe Bild deutet an, warum Gott sich vom
Menschen und der Welt zuriickgezogen hat: infolge der Hybris unseres Unabhingig-
keits- und Machtwillens. ,,Wir sind von Gott beiderseitig getrennt: Der Siindenfall
trennt uns von ihm, der Baum des Lebens trennt ithn von uns® (Hochzeitsvorberei-
tungen, 101).

18 Scholem, Von der mystischen Gestalt der Gottheit, 252-259.
14 Scholem, Die jiidische Mystik, 307.
15 Scholem, Von der mystischen Gestalt der Gottheit, 63.

238



Kafka und die jiidische Mystik
Riidkkehr ins Paradies

Die Aufgabe des Menschen kann auch nach den Aphorismen nur die Wiederherstel-
lung der gottlichen Urgestalt des Menschen, das heifit, die Riickkehr ins Paradies sein.
Im dritten Aphorismus ist zwar lediglich von den Hindernissen fiir die Riidckehr —
Lissigkeit und Ungeduld — die Rede. Aber wer wird sich um die Hindernisse kiim-
mern, wenn ihm nicht die Riidkkehr als Ziel vor den Augen steht? Im nichsten Spruch
taucht bereits das ‘Thema der Seelenwanderung auf: Der Totenflufl striubt sich vor
Ekel, das Verlangen der Schatten nach Riickkehr ins Leben zu erfiillen, schwemmt sie
dann aber doch wieder zuriick. Es scheint, als ob die Schatten in ihrem blinden Wieder-
verkorperungsdrang nichts von dem Sinn ihrer Wanderung ahnen. Das ewig rollende
Rad der Reinkarnationen verwandelt sich in einen Mechanismus. Der eine oder andere,
der der ewigen Wiederkehr miide ist, m&chte es anhalten. , Von einem gewissen Punkt
an gibt es keine Riickkehr mehr®, sagt der fiinfte Aphorismus. ,Dieser Punkt ist zu
erreichen. Aber wie erreicht man ihn?

Man mufl zunichst einmal begreifen, worum es geht: nicht um Lebensgliick oder
Lebensleistung, sondern um Aufstieg zu hoheren Stufen der Entwicklung. Der Er-
Aphorismus 96 bezieht sich auf einen Menschen, der die Nichtigkeit der irdischen
Freuden und Leiden erkennt und die Erdenbiirger durchschaut. Sie klammern sich
an die Freuden des Daseins, um zu vergessen, daf} sie eines Tages von ihnen Abschied
nehmen miissen, und ihre Leiden beginnen, wenn sie an die Unaufschiebbarkeit des
Endes erinnert werden. Aber er wartet auf dieses Ende, damit es ihm zum Aufstieg
in ein hoheres Leben verhelfe: ,Die Freuden dieses Lebens sind nicht die seinen, son-
dern Angst vor dem Aufsteigen in ein hoheres Leben; die Qualen dieses Lebens sind
nicht die seinen, sondern unsere Selbstqual wegen jener Angst.“ Was die Erdenbiirger
Leiden nennen, hilft zu rascherem Aufstieg und bringt uns der Seligkeit niher (Apho-
rismus 97).

Allerdings kann es sich der Skeptiker Kafka kaum vorstellen, daf man jemals das
Ziel erreicht, Wie soll es der Mensch dazu bringen, sich seiner urspriinglichen Gestalt
so weit wieder anzunihern, daff Gott ihn als sein Ebenbild anerkennt? Fiir Kafka
kann es nur ein Akt der Gnade sein, dafl der Herr den verlorenen Sohn aus der Ver-
bannung zuriickkehren 148t und wieder bei sich aufnimmt. In dem vielzitierten drei-
zehnten Aphorismus ist von dieser Moglichkeit als von einem in zarten Farben ge-
haltenen Hoffnungstraum die Rede:

»Ein erstes Zeichen beginnender Erkenntnis ist det Wunsch zu sterben. Dieses
Leben scheint unertriglich, ein anderes unerreichbar. Man schimt sich nicht mehr,
sterben zu wollen; man bittet, aus der alten Zelle, die man hafit, in eine neue gebracht
zu werden, die man erst hassen lernen wird. Ein Rest von Glauben wirkt dabei mit,
wihrend des Transportes werde zufillig der Herr durch den Gang kommen, den
Gefangenen anschen und sagen: ,Diesen sollt ihr nicht wieder einsperren. Er kommt
zu mir.*“ In dem anderen, dunkler getdnten Hoffnungstraum des herrlichen Frag-

239



Werner Hoffmann

ments, das man ,, Warten auf Gott® {iberschreiben kénnte, erscheint die Bestidndigkeit
der Einstellung auf das Ziel als Voraussetzung dafiir, dafl aus der Ferne wirklich der
Reisewagen heranrollt, der den Wanderer aufnimmt (Hochzeitsvorbereitungen, 352).
Hier taucht ein Symbol der iltesten jiidischen Mystik auf: der himmlische Wagen
Merkaba, von dem bereits bei der Vision vom Aufstieg der Seele zum siebenten Saal
die Rede war. Auf die Hilfe eines Messias, der die Menschen erldsen konnte, hat
Kafka keine Hoffnungen gesetzt: ,Der Messias wird erst kommen, wenn er nicht
mehr nétig sein wird, er wird erst einen Tag nach seiner Ankunft kommen, er wird
nicht am letzten Tag kommen, sondern am allerletzten® (ebd. 90).

In der jiidischen Mystik wird die Seelenwanderung (Gilgul) zum Weltgesetz bei
Isaak Luria, in dessen ,Mythos von Exil und Erldsung® noch der Schrecken der Aus-
treibung der Juden aus Spanien nachwirkt. Der Mensch erscheint hier als ewiger
Wanderer, der in der Verbannung ein Leben der Angst und der Verfolgungen fiihrt.
Doch in jedem Leben wird ihm Gelegenheit gegeben, die Gebote, gegen die er versto-
Ren hat, zu erfiillen und damit seine Siinden, fiir die er ins Exil geschickt wurde, zu
sithnen. Freilich sinken viele, statt aufzusteigen, nur immer tiefer ab, so daff sie zu
Tieren, Pflanzen und Steinen werden 18,

Der Sinn der Wanderung ist erfiillt, wenn die Urgestalt des Menschen wiederher-
gestellt ist. Im Buch , Tikkune Sohar® heifit es: ,Wohl dem, der Ihn in jeden Gliede
wohnen lifit und Thm dort einen Ort zum Wohnsitz bereitstellt und Thn zum Kénig
iiber jedes einzelne Glied macht, so dafl kein Glied in thm vom Gbttlichen entleert ist.
Denn wenn in ihm auch nur ein Glied mangelhaft ist, auf dem Gott nicht wohnt, so
wird er dieses Gliedes wegen im Gilgul in die Welt zuriickgebracht, bis er in seinen
Gliedern vollkommen wird, so daf sie alle in der Urgestalt Gottes vollendet
werden.“ 17

Kafkas Auffassung vom Messias widerspricht der Lehre Lurias, der mit leidenschaft-
licher Ungeduld auf den Erléser wartet, stimmt aber mit der alten Kabbala iiberein,
insbesondere mit dem Buch Bahir: Die Seelen im Exil miissen nach dieser theosophi-
schen Schrift ihre irdische Wanderung beendet haben, bevor der Messias geboren
werden kann18,

Abkehr von der Welt?

In den Themenkreisen, die wir bisher behandelt haben: Gottesvorstellungen und
Menschheitsmysterium mit Verbannung und Riickkehr ins Paradies, stimmen die Vor-
stellungen und Visionen Kafkas mit den Anschauungen der jiidischen Mystiker im
groflen ganzen iiberein und ordnen sich, unabhingig von ihnen, ohne merkliche

16 Scholem, Die jiidische Mystik, 309-311.
17 Scholem, Von der mystischen Gestalt der Gottheit, 217.
18 Ebd. 201.

240



Kafka und die jidische Mystik

Widerspriiche in den Zusammenhang eines einheitlichen Weltbilds ein. Komplika-
tionen ergeben sich erst, wenn wir auf die Anwendung der Leitgedanken auf das
Leben zu sprechen kommen. Hier wechselt die Haltung Kafkas zwischen Einstellun-
gen, wie sie sich in dhnlicher Form bei den Kabbalisten finden. Auf die Gefahr hin,
das Bild zu vereinfachen, kinnen wir drei Phasen in seiner Entwicklung unterschei-
den: Bis etwa zu seiner Erkrankung im Jahr 1917 neigt er im allgemeinen zu einer
asketischen Lebenseinstellung, da er alle Krifte auf seine kiinstlerische Arbeit kon-
zentrieren mochte. Den Hauptgrund fiir seine Bedenken, Felice Bauer zu heiraten,
fafit er in den Worten zusammen: ,, Was ich geleistet habe, ist nur ein Erfolg des Allein-
seins“ (Tagebiicher, 223). Noch in den Reflexionen des dritten und vierten Oktav-
hefts (Oktober 1917 bis Februar 1918) ist die schdpferische Titigkeit zunichst noch,
tiber die personliche Bedeutung hinaus, die sie fiir ihn als Lebensinhalt hat, eine Mog-
lichkeit, sich von dem Negativen, das dem Schaffenden anhaftet, zu befreien: Sancho
Pansa macht aus seinem Teufel, den er spiter Don Quijote nennt, einen Roman-
helden, lenkt ihn so von sich ab und hat dabei noch ,eine grofle und niitzliche Unter-
haltung bis an sein Ende“ (Hochzeitsvorbereitungen, 76 £.).

Doch dann setzt die Kritik an der Kunst mit dem Aphorismus ein: ,Die Kunst
fliegt um die Wahrheit, aber mit der entschiedenen Absicht, sich nicht zu verbrennen®
(Hochzeitsvorbereitungen, 104). Damit wird die Verteidigung gegen das Leben um
der schopferischen Leistung willen gegenstandslos. Und die Frage lautet nun: Soll
man, um die Aufgabe, die dem Menschen gestellt ist, zu bewiltigen, dem Leben aus-
weichen oder versuchen, sich in ihm zu bewihren?

In den Reflexionen des dritten Oktavhefts gelangt Kafka zu radikalen Forderungen:
Aus der letzten Eintragung in dieses Heft entspringt der Aphorismus 86, dessen
wesentliche Sitze sich auf die Folgen der durch den Siindenfall erworbenen Erkennt-
nis des Guten und Bésen beziehen: ,Niemand kann sich mit der Erkenntnis allein
begniigen, sondern muf sich bestreben, ihr gemif zu handeln. Dazu aber ist ihm
die Kraft nicht mitgegeben, er mufl daher sich zerstoren, selbst auf die Gefahr hin,
sogar dadurch die notwendige Kraft nicht zu erhalten, aber es bleibt ihm nichts anderes
tibrig als dieser letzte Versuch.“ Dafl er dabei nicht an Selbstmord denkt, geht aus den
Reflexionen, die den Freitod verurteilen, klar hervor. Uberdies notiert er auf einer
der letzten Seiten des dritten Hefts: ,Nicht Selbstabschiittelung, sondern Selbstauf-
zehrung® (Hochzeitsvorbereitungen, 105). Eine Reihe von Notizen deuten an, was
mit dieser Forderung gemeint ist: Indifferenz den Versuchungen des Lebens gegen-
iiber, die die Sirenen zur Verzweiflung bringt (ebd. 78-80) und die Welt in die Knie
zwingt (Aphorismus 109); Entlarvung der Welt, die sich im Licht des Geistes als
Sinnentrug erweist: ,,Mit starkstem Licht kann man die Welt auflésen. Vor schwachen
Augen wird sie fest, vor noch schwicheren bekommt sie Fiuste, vor noch schwicheren
wird sie schamhaft und zerschmettert den, der sie anzuschauen wagt® (Aphorismus 54);
Abkehr von allem, was vom Wesentlichen ablenkt: ,Aus eigenem Willen, wie eine
Faust drehte er sich und vermied die Welt® (Hochzeitsvorbereitungen, 99); Bejahung

241



Werner Hoffmann

des Leidens, das uns wachsen lat und das uns niemand abnehmen darf: ,Alle Leiden
um uns miissen auch wir leiden. Wir alle haben nicht einen Leib, aber ein Wachstum,
und das fithre uns durch alle Schmerzen, ob in dieser oder jener Form* (Aphoris-
mus 102).

Dabei war das Gefithl der eigenen Unzulinglichkeit in dieser Phase radikaler
ethischer Forderungen in ihm so tibermichtig, daf ihn der Gedanke an das Gericht,
vor dem es kein Entrinnen gibt, erschauern lie: ,, Wieviel bedriickender als die uner-
bittlichste Uberzeugung von unserem gegenwirtigen siindhaften Stand ist selbst die
schwichste Uberzeugung von der einstigen, ewigen Rechtfertigung unserer Zeitlichkeit.
Nur die Kraft im Ertragen dieser zweiten Uberzeugung, welche in ihrer Reinheit die
erste voll umfaft, ist das Maf} des Glaubens® (Hochzeitsvorbereitungen, 113).

Obwohl er die ganze Zeit das Ziel vor Augen hatte, schien er eher Riick- als Fort-
schritte auf seinem Lebensweg zu machen. Lag es daran, dafl die Aufgabe so schwer,
ja vielleicht unerfiillbar war? ,Gingest du iiber eine Ebene®, trdstet er sich, ,hdttest
den guten Willen zu gehen und machtest doch Riickschritte, dann wire es eine ver-
zweifelte Sache; da du aber einen steilen Abhang hinaufkletterst, so steil etwa, wie
du selber von unten gesehen bist, konnen die Riickschritte auch nur durch die Boden-
beschaffenheit verursacht sein, und du mufit nicht verzweifeln® (Aphorismus 14).
Andere gehen abwirts, ohne sich dessen bewufit zu sein, denn sie haben das Ziel aus
den Augen verloren und sehen das Leben als Selbstzweck an: ,Einer staunte dariiber,
wie leicht er den Weg in die Ewigkeit ging; er raste thn nimlich abwirts® (Aphorismus
38). Zuweilen ist es schwer zu sagen, ob jemand zu denLebenden oderzu denToten zéhlt.
Es gibt lebendige Tote, die im Diesseits und im Jenseits herumvagieren wie der Jager
Gracchus: ,,Und Sie haben keinen Teil am Jenseits?“ fragt ihn der Biirgermeister
von Riva. ,Ich bin, antwortete der Jiger, immer auf der groflen Treppe, die hinauf-
fithrt. Auf dieser unendlich weiten Freitreppe treibe ich mich herum, bald oben, bald
unten, bald rechts, bald links, immer in Bewegung. Aus dem Jdger ist ein Schmetter-
ling geworden® (Beschreibung eines Kampfes, 105).

Von den jiidischen Mystiker haben besonders die deutschen Chassidim im Mittel-
alter die asketische Abwendung von den Dingen dieser Welt gepredigt. Sie strebten
einen vollkommenen seelischen Gleichmut an, der an die Ataraxie der Stoiker erinnert:
,Wer des Mysteriums des Anschlusses an Gott, Debekuth, gewiirdigt wird, gelangt
zum Mysterium des Gleichmuts, und wer den Gleichmut hat, gelangt zum Mysterium
der Einsamkeit und von da zum Heiligen Geist und zur Prophetie. Nach Sefer
Chassidim lehnte es ein Chassid, der durch seine Strenge gegen sich selbst beriichtigt
war, fiir seinen Teil ab, dafl der Messias oder die vollkommenen Gerechten fiir die
Siinden anderer litten: ,Ich will aber nicht, dafl irgend jemand aufler mir fiir meine
Siinden leidet.“1? Er legte sich selbst fiir seine Siinden Buflen auf und stedste seine
Fiifle im Winter in kaltes Wasser, bis sie mit dem Eis zusammenfroren. Ein andrer

19 Scholem, Die jiidische Mystik, 105, 115.

242



Kafka und die jiidische Mystik

Chassid streckte sich tiglich zur Gebetsstunde, wenn die Gemeinde aus der Synagoge
kam, vor der Tiir auf dem Boden aus und dankte Gott, wenn ihm einer auf den
Leib trat. Bei Kafka finden wir dhnlich grotesk abnorme Ideen der Selbstbestrafung:
Als er sich vorwirft, Felice durch seine Briefe zu quilen, sicht er sich selbst, in Stiicke
geschnitten, auf dem Boden ausgestreckt und schiebt ein Stiick nach dem anderen einem
Hund in der Ecke zu (Briefe, 114 f.). Seine Verurteilung jeder Regung des Sexus,
die fiir ihn stets mit der Vorstellung von Schmutz verbunden ist, geht iiber die
Siindenbegriffe und Abstinenzvorschriften der Chassidim hinaus. Er weigert sich je-
doch Milena gegeniiber, diese Sexualangst auf ein Trauma zuriidkfiihren und sich
von einem Psychiater behandeln zu lassen; seine Furcht vor der Siinde ist religiosen
Ursprungs, erkldrt er ihr (Briefe an Milena, 180183, 246).

Auch unter den polnischen Chassidim, die im Unterschied zu ihren deutschen Vor-
gingern eher zur Lebensbejahung neigten, gab es einige, die in steter Furcht vor dem
Richter-Gott lebten, der einst von ihnen Rechenschaft fiir ihr Leben in der Zeitlichkeit
fordern wiirde. Es ist bezeichnend, dafl Kafka, der fiir die Legenden der polnischen
Chassidim in der Wiedergabe Martin Bubers eine besondere Vorliebe hatte, nur eine
namentlich erwihnt, in der es um die Furcht vor Gott, nicht um die Liebe zu ihm
geht: die Geschichte ,Die Ader®, die er ,,unmenschlich-grofartig® findet (Briefe, 443).
Sie handelt von einem Schiiler Rabbi Elimelichs, der nach dem Tod seines Meisters
einen anderen Lehrer suchte und zu einem Gegner der Chassidim, Rabbi Mosche
Efraim, kam. Rabbi Efraim war der Meinung, die Chassidim kasteiten sich zu viel
und verdiirben so das Ebenbild Gottes, das sie vollenden sollten. Er empfing den
Schiiler, Rabbi Mendel, zuriickhaltend und kithl und fragte ihn, mehr neugierig als
teilnehmend: ,Was ist dir an dem wunderbaren Mann am wunderbarsten erschienen?®
»Und wihrend er fragte, dachte er: Nun wird dieser Chassid mit dem leuchtenden
Gesicht seine wahre Art offenbaren und mir irgendeine Wundergeschichte erzihlen.
Rabbi Mendel antwortete ihm: ,Tag fiir Tag, wenn mein Lehrer in der Betrachtung
der Furchtbarkeit Gottes war, wurden seine Adern steif wie harte Stricke. Und jene
Ader hinter dem Ohr, die nichts in der Welt fiirchtet und erst in der Sterbestunde
erzittert, sah ich Tag fiir Tag an ihm mit michtigem Pulse schlagen.® Rabbi Mosche
Efraim schwieg. Dann sagte er: ,Das habe ich nicht gewufit’, und wiederholte zwei-
mal: ,Das habe ich nicht gewuf8t", und nahm Rabbi Mendel wie einen Sohn auf,« 20

Wie der Meister seinen Schiiler als Sohn betrachtet, erscheint das Verhiltnis des
Menschen zu Gott bei den jiidischen Mystikern anders als bei den christlichen nicht
wie das der Geliebten zum Liebenden, sondern wie die Beziehung des Kindes zum
Vaters. So ist es in Kafkas personlichem Fall begreiflich, da er Gott mehr gefiirchtet
als geliebt hat.

#0 M. Buber, Der grofle Maggid und seine Nachfolger (Frankfurt 1922) 67 .

243



Werner Hoffmann
Bewidhrung in der Welt?

Nun steht aber — und das kompliziert das Bild der zweiten Entwicklungsphase
Kafkas — den radikalen Forderungen, der Welt zu entsagen, von Anfang an eine
andere Auffassung gegeniiber, nach der es feige ist, dem Leben auszuweichen; man
mufl den Mut aufbringen, sich ihm zu stellen und es zu {iberwinden. Das bedeutet,
auf das Verhiletnis zur Frau angewandt — die Frau ist fiir Kafka ,der Reprisentant
des Lebens, mit dem du dich auseinandersetzen sollst® — nicht Junggesellentum, son-
dern Ehe: ,Zb6libat und Selbstmord stehn auf dhnlicher Erkenntnisstufe, Selbstmord
und Mirtyrertod keineswegs, vielleicht Ehe und Mirtyrertod® (Hochzeitsvorberei-
tungen, 118, 87).

Im vierten Okeavheft erklirt er, der Grund fiir sein Versagen auf allen Gebieten
sei ,der Mangel des Bodens, der Luft, des Gebotes* gewesen (Hochzeitsvorbereitun-
gen, 120 f.). Was er mit ,Mangel an Boden® meint, wird durch eine spitere briefliche
Auferung klar, in der er von dem ,Mangel jedes festen jiidischen Bodens unter den
Fiifen® spricht. Ebenso duflert er sich zu Brod iiber ,Mangel der Luft® in einem
Sinn, der seine Krankheit als psychosomatisches Phinomen definiert: , Wer den schép-
ferischen Lebensodem nicht aufnehmen kann, der muff in allem kranken® (Briefe,
404, 292). Der ,Mangel des Gebotes“ bezieht sich offenbar auf das Fehlen eines
Gesetzes als religivser Ordnung. Auf die Feststellung, dafl es ihm an Boden, Luft
und Gebot ermangle, folgt der Satz: ,Diese zu schaffen ist meine Aufgabe® (Hoch-
zeitsvorbereitungen, 120). Wahrscheinlich wird es ihm nicht gelingen, diese Aufgabe
zu bewiltigen, deutet er im folgenden an, aber er muf es zum mindesten versuchen.
Hier denkt er also nicht an Entsagung, sondern an eine im menschlichen und gottli-
chen Sinn erfiillte Existenz: Das Leben eines Menschen, der in der Ehe, im Beruf
und in den Beziehungen zu seinem Volk die Forderungen erfiillt, die Gott und seine
Mitmenschen an ihn richten.

Dafl es moglich ist, Gott in der Welt zu finden, sagt ein Satz der chassidischen
Legenden in uniibertrefflicher Kiirze: ,Henoch war ein Schuhflicker — mit jedem
Stich seiner Ahle, der Oberleder und Sohle zusammennihte, verband er Gott und
seine Schechina“?!, den ewigen Gott jenseits aller Stofflichkeit mit dem Gott in der
Welt. Kafka bewunderte das ,niitzliche, frohliche Leben®, das sich in dem polnisch-
jiddisch-chassidischen Schrifttum spiegelte (Tagebiicher, 150).

Er vergleicht dieses Dasein der Gemeinschaft mit Gott und den Menschen mit der
Ankunft seines Volks in Kanaan nach der endlosen Wanderung durch die Wiiste,
die einem Leben in Einsamkeit und Entsagung entspricht. Eine Zeitlang glaubte er,
durch die Wiiste nach Kanaan zu wandern, die Askese erschien ihm nur als ein un-
vermeidliches Ubergangsstadium. Doch dann kam er zu der Uberzeugung, daff er zur
Fhe und zum Leben iiberhaupt unfihig sei — auf Grund einer angeborenen Schwiche

21 Ebd. XXVII.

244



Kafka und die jiidische Mystik

oder falscher Erziehung: ,So wie wir aber sind, ist mir das Heiraten dadurch ver-
schlossen, dafl es gerade Dein eigenstes Gebiet ist“, heiflt es in dem ,Brief an den
Vater (Hochzeitsvorbereitungen, 217). Auf jeden Fall trigt er im Januar 1922 den
schreclklichen Satz in sein Tagebuch ein: ,Ich bin vierzig Jahre aus Kanaan hinaus-
gewandert.” Er fihlt sich nun, in dieser Endphase (im Sinn einer dokumentierten
Entwicklung), als Biirger einer anderen Welt, ,die sich zu der gewohnlichen wie die
Wiiste zum ackerbauenden Land*“ verhilt (Tagebiicher, 406 f.).

Nachdem er sich endgiiltiz damit abgefunden hatte, sein Leben als einsamer Wan-
derer zu beschlieflen, gelangte er im letzten Jahr durch die Gemeinschaft mit Dora
Dymant doch noch nach Kanaan. Wir wissen freilich zu wenig von dieser Zeit, um
sie in unsere Darstellung einbeziehen zu kénnen. In der Phase des Verzichts auf das
Gelobte Land trstete er sich damit, dafl der Wiistenweg rascher ans Ziel fithre: ,Du
sagst®, schreibt er an Brod, ,wenn mir das Nach-Vollkommenheit-Streben das Errei-
chen der Frau unmdglich macht, miifite es mir ebenso auch alles andere unméglich
machen, das Essen, das Bureau usw. Das ist richtig ... Diese Unmoglichkeit besteht
auch tatsichlich, diese Unméglichkeit des Essens usw., nur dafl sie nicht so grob auf-
fallend ist wie die Unmdglichkeit des Heiratens® (Briefe, 295 f.).

Gotteserfahrung in unserer Zeit

Wenn wir uns zum Schlufl — bevor wir noch einen Blick auf die literarischen Be-
ziehungen zwischen Kafkas Werk und dem Schrifttum der Kabbala werfen — die
Frage stellen, warum er auf die Mystiker und nicht auf die Talmudgelchrten oder die
judischen Philosophen zuriickging, als er nach einem religiosen Fundament fiir sein
Leben suchte, so miissen wir uns vor Augen halten, welche Freiheit ein Mystiker wie
Isaak Luria dem Einzelmenschen einriumt, Glaubenslehre und Gesetz in seinem Sinn
zu verstehen: Jeder Mensch in Israel, erklirt er, ,besitzt, seinem eigenen Licht ent-
sprechend, eine eigene Lesung der Tora, die nur von ihm gefunden werden kann®.
Das heiffit nach Scholems Kommentar: ,,Das Gotteswort sendet zu jedem Menschen
einen anderen Lichtstrahl aus, der ausschlieflich ihm gehdrt.”22 So hatte der Mann
vom Lande in der Parabel ,Vor dem Gesetz“ seinen eigenen Eingang zum Gesetz,
der nur fiir ithn bestimmt war — fiir den Fall, daf er sich durch keinen Tiirhiiter
zuriickhalten liefl. Nur unter den Mystikern konnte ein Mensch, der wie Kafka
zugleich Skeptiker und Glaubiger, Rationalist und Triumer, verstandeskiihl und im
Innersten leidenschaftlich war, seinen Platz finden. Seine Ansitze zu einer neuen
Kabbala, von denen er im Tagebuch spricht, stellen eine von der jiidischen Mystik
inspirierte neue Gotteserfahrung dar, die infolge der Miidigkeit und Glaubenslosig-
keit unserer Zeit nicht in eine frohe Botschaft miindet, aber einem Licht entspricht,

22 Scholem, Die jiidische Mystik, 229.

245



Werner Hoffmann

wie es den verungliickten Eisenbahnreisenden im Tunnel, falls sie ithre Augen aufs
duflerste anstrengen, den Ausgang anzeigt.

Mystische Logik und Bildersprache bei Kafka

Da Kafka die Anlage zu einem Mystiker hatte und da sich iiber mystische Intui-
tionen und Visionen nur andeutungsweise und in Chiffren und Symbolen reden lifit,
die in dem einschligigen Schrifttum immer wiederkehren, finden sich auch sprachliche
Ubereinstimmungen zwischen seinen Aphorismen (im weiteren Sinn: seiner dichteri-
schen Prosa) und den Schriften der Kabbalisten.

In der mystischen Logik gilt weder das Gesetz der Identitit noch das des Wider-
spruchs: So ist nach den Aphorismen 64/65 der Mensch endgiiltig aus dem Paradies
vertricben worden, bleibt aber ewig darin. Im Sohar wird gefragt: ,Was ist die
Schlange, die in der Luft fliegt und isoliert dahergeht? ... Was ist der Adler, der im
Baume nistet, der nicht existiert? Was sind seine Jungen, die aufwachsen, aber nicht
unter den Geschopfen, die erschaffen wurden...? Was sind jene, von denen gilt,
wenn sie hinabsteigen, steigen sie hinauf?“ 25 Kafka hat eine besondere Vorliebe fiir
paradoxe Vorstellungen, z.B. in der Formulierung des Gedankens, dafl der Mensch,
der das Ziel der Wiederherstellung seiner Urgestalt erreichen will, sich selbst im
Weg steht: ,Sein eigener Stirnknochen verlegt ihm den Weg, an seiner eigenen Stirn
schliigt er sich blutig® (Beschreibung eines Kampfes, 292).

Die Spannung des mystischen Denkens und Empfindens duflert sich in superlativi-
schen Wendungen, wobei die Steigerung nicht nur durch Superlative, sondern durch
besonders ausdrucksstarke Worte erreicht wird wie in dem Aphorismus 35 iiber die
Trrealitit der materiellen Welt des Habens gegeniiber der allein wahren und wirk-
lichen Welt des Seins und iiber die Unvereinbarkeit von Haben und Sein, das in
der Materie erstickt: ,Es gibt kein Haben, nur ein Sein, nur ein nach letztem Atem,
nach Ersticken verlangendes Sein.® Paradoxes Denken vereint sich mit superlativischer
Spannung in dem oben zitierten Spruch vom Messias. Im Sohar ist dhnlich vom
»Mysterium der Mysterien® oder von ,nicht erfalbar und versiegelt” die Rede*".

Uber die Vorliebe fiir paradoxe Wendungen, Oxymora, Steigerungen und Super-
lative hinaus hat Kafka mit den Kabbalisten und den Mystikern im allgemeinen
das bildhafte Denken gemeinsam. Nach Gershom Scholem sind ,die entscheidenden
Schopfungen der Kabbala von ihrem ersten literarischen Niederschlag an Bilder, Bilder
von oft eindrucksvollem mythischem Gehalt... Daneben und fast immer zugleich
finden wir aber eine Tendenz auf spekulative Rechtfertigung und begriffliche Inter-
pretation dieser Symbole.“ 2 Kafkas bildhaftes Denken nimmt in den Aphorismen

28 Ebd. 183.

24 Ebd. 182 f.
25 Scholem, Zur Kabbala und ihrer Symbolik (Ziirich 1960) 129.

246



Kafka und die jiidische Mystik

nicht selten die Form des Gleichnisses an. Es ist kaum moglich, den Mut und die Un-
fahigkeit zur Wahrheit, die dem Kiinstler zu gleicher Zeit eignen, bildhafter und
konzentrierter in einem Aphorismus zu erfassen als in den vielzitierten Worten: ,,Un-
sere Kunst ist ein von der Wahrheit Geblendet-Sein: Das Licht auf dem zuriickwei-
chenden Fratzengesicht ist wahr, sonst nichts (Aphorismus 63).

Nicht immer ist das Gleichnis durch die zur Kiirze drangende Form des Aphorismus
so in der Entfaltung gehemmt, in anderen Fillen, z. B. in den Meditationen iiber die
Freiheit des Willens (Hochzeitsvorbereitungen, 117 f.), kommt es durch den Reichtum
an Einzelheiten der klassischen Form nahe. Andere Aphorismen, wie der vom Kiinst-
ler, der den Menschen, mit dem er von Natur aus verbunden ist, zugrunde richtet
wie manche Schmarotzer das Lebewesen, dem sie anhaften, sind auf die Parabel hin
angelegt: Der Parasit ist zunichst nur ein geduldeter Gast, der den Abfall yom Tisch
des Gastgebers verzehrt (der Kiinstler nihrt sich von dem Reichtum seelischen Er-
lebens, den der Mensch ihm vermittelt), eine Zeitlang existiert das Doppelwesen offen-
bar iippiger als einfache Organismen, doch dann verliert das Opfer des Schmarotzers
den Appetit und verlernt zu essen (die Lebenskraft des Menschen ist erschopft, er hat
die seelische Unschuld und damit die Erlebnisfihigkeit eingebiifit, da alles, was ihm
begegnet, nur Stoff fiir den Kiinstler in ihm ist), und am Ende bleiben beide auf der
Strecke: ,Er frifit den Abfall vom eigenen Tisch; dadurch wird er zwar ein Weilchen
lang satter als alle anderen, verlernt aber, oben vom Tisch zu essen; dadurch hort
dann aber auch der Abfall auf“ (Aphorismus 73). Auch in der Hochschitzung des
Wortes, die Kafka bei allem Gefiihl fiir die Begrenztheit der sprachlichen Ausdrucks-
moglichkeiten eigentiimlich ist, stimmt er mit den jiidischen Mystikern {iberein. Die
in der ersten Veroffentlichung der ,Gespriche mit Kafka® von Gustav Janouch feh-
lenden Passagen, die erst in die Ausgabe von 1968 aufgenommen wurden, enthalten
ein z. T. noch nicht ausgewertetes Material fiir das Verhiltnis Kafkas zur Sprache 26.

Die Visionen der Mystiker sind nicht selten aus Traumbildern erwachsen. Nicht
wenige sahen den Traum als Quelle géttlicher Offenbarung an und stellten Fragen
an Gott, auf die sie Traum-Antworten erhielten. So haben wir von Jakob Halevi,
der zu den Chassidim des 13. Jahrhunderts gehbrte, eine ganze Sammlung von ,Him-
mels-Bescheiden®, die er auf dem Traumweg empfing2?. Kafka stellt in einer Tage-
bucheintragung vom 3. Oktober 1911, also sehr friih schon, fest, daf} seine dichterischen
Fihigkeiten am Abend (und damals noch am Morgen, nach dem Aufwachen) am
regsten seien: ,Ich fithle mich gelockert bis auf den Boden meines Wesens und kann
aus mir heben, was ich will.* Und er beobachtet, dafl seine Triume ,schon ins Wach-
sein vor dem Einschlafen strahlen® 28,

26 Der Verfasser bereitet eine Arbeit {iber dieses Thema vor.

27 Scholem, Die jiidische Mystik, 112.

28 Tagebiicher, 54. Das Buch von M. Dentan, Humour et création littéraire dans I'oeuvre de Kafka
(Genéve 1961) enthilt eine ausgezeichnete Analyse des Schaffensprozesses Kafkas, der von den Traum-
bildern zur literarischen Gestaltung fithrt.

247



Werner Hoffmann

Schliefllich besteht eine Beziehung zwischen Kafkas grotesken Humor und gewissen
Anekdoten polnischer Chassidim. Es gab insbesondere unter den Schiilern des Maggid
von Meseritz eine Anzahl von Spafimachern, die auf Straflen und Plitzen Purzelbdume
schlugen und jede Art Unfug trieben 2. Der Baalschem selbst erzihlte gern eine alte
talmudische Anekdote, die es verstindlich macht, warum das jiddische Theater, Ge-
schichten und Schwinke in Polen selbst bei frommen Juden, wenn sie keine Eiferer
waren, so beliebt gewesen sind. Sie handelt von dem Rabbi Beroka, der tiglich den
Marktplatz seiner Stadt in Babylonien aufzusuchen pflegte, wo sich gelegentlich der
Prophet Elias mit ihm traf. ,Einmal fragte er ihn: Sind jetzt auf den Marktplatz
irgendwelche Kinder der kiinftigen Welt — das heiffit Anwirter auf die ewige Seligkeit?
Wihrend er fragte, gingen zwei Briider voriiber, und der Prophet Elias sagte: Diese
beiden. Er ging und fragte sie: Was macht ihr? Sie sagten: Wir sind Possenreifler. Ist
jemand traurig, so suchen wir ihn aufzuheitern, und sehen wir Leute streiten, so suchen
wir Frieden zwischen ihnen zu stiften. Gershom Scholem, der die Geschichte nach-
erzihlt, fiigt hinzu: ,Diese Spafimacher sind Gerechte nach dem Herzen des Baalschem.
Sie sitzen nicht zu Hause und denken an ihr eigenes Heil. Sie arbeiten auf dem beleb-
ten und schmutzigen Marktplatz, wie er selber es zu tun liebte. Thre Kraft zur Gottes-
gemeinschaft, wie er es sicht, bewihrt sich in der Aufgabe, die Materie zu durchdringen
und sie zum Geistigen zu erheben. 30

Als Kafka kurz vor seinem Tod in Dora Dymant die Lebensgefahrtin fand, auf die
er bereits verzichtet hatte, und durch die Gemeinschaft mit ihr zu seinem Volk zuriick-
fand, hat er in dem Satyrspiel, das auf das Mysterium des Schlof-Romans folgte, ,,Jo-
sefine, die Sidngerin, oder das Volk der Miuse“, der Kunst diese bescheidene Mission
zugewiesen: den Menschen das Leben zu erleichtern. In Josefines , Konzerten“ atmen
die Horer auf. ,Hier in den diirftigen Pausen zwischen den Kimpfen triumt das Volk,
es ist, als 18sten sich dem Einzelnen die Glieder, als diirfte sich der Ruhelose einmal nach
seiner Lust im groflen warmen Bett des Volkes dehnen und strecken. Und in diese
Triume klingt hier und da Josefines Pfeifen ... Etwas von der armen kurzen Kind-
heit ist darin, etwas von verlorenem, nie wieder aufzufindendem Gliick, aber auch
etwas vom titigen heutigen Leben ist darin, von seiner kleinen, unbegreiflichen und
dennoch bestehenden und nicht zu ertdtenden Munterkeit. Und dies alles ist wahrhaftig
nicht mit groflen Tonen gesagt, sondern leicht, fliisternd, vertraulich® (Erzihlun-
gen, 282).

29 Scholem, Die jiidische Mystik, 367.
30 Scholem, Von der mystischen Gestalt der Gottheit, 123.

248



