Peter Neuner

»Modernismus” und kirchliches Lehramt

Bedeutung und Folgen der Modernismus-Enzyklika Pius’ X.

Papst Johannes XXIIL. erzihlte eines Tages einer Gruppe von Priestern, ,er sei in
fritheren Jahren einmal vom Heiligen Offizium des hiretischen Modernismus verdich-
tigt worden. Der Anlafl dazu sei folgender gewesen. Wihrend seiner Studienzeit am
pépstlichen Seminar habe er einen Freund gehabt, Ernesto Buonaiuti, der spiter wegen
modernistischer Auffassungen exkommuniziert wurde. Als Roncalli Sekretir des Bi-
schofs von Bergamo war und auf einer Reise im Ausland weilte, schrieb er an den
exkommunizierten Modernisten eine Karte, die aber nicht bei dem Adressaten, son-
dern im Heiligen Offizium landete. Diese Behorde benachrichtigte Bischof Radini von
Bergamo und forderte ihn auf, seinen Sekretir Roncalli sorgfiltig zu iiberwachen,
da er wegen seiner Freundschaft mit Buonaiuti der Hiresie verdichtig sei.“! Fiir
Roncalli zeitigte der Modernismusverdacht keine schwerwiegenden Folgen, fiir viele
andere jedoch, die auf Grund ebenso haltloser Anschuldigungen und Verdichtigungen
unter strenge Uberwachung gestellt wurden, bedeutete dies den Beginn eines oft jahr-
zehntelangen Leidenswegs 2.

Grundlage solcher Beschuldigungen stellte die Enzyklika von Papst Pius X. ,Pas-
cendi dominici gregis“ dar, die vor 65 Jahren am 8. September 1907 erschien. Diese
Enzyklika setzte sich das Ziel, den ,Modernismus® darzustellen, lehramtlich zu ver-
urteilen und disziplinire Mafinahmen zu treffen, die zu seiner Unterdriickung geeignet
erschienen.

Heute erwacht weithin ein neues Interesse am Modernismus und den damals ge-
stellten, aber durch die Verurteilung allein nicht gelésten Fragen. Die Modernismus-
kontroverse ist ein Beispiel dafiir, wie theologische Differenzen kirchenamtlich berei-
nigt wurden. Angesichts der heutigen Spannungen in der Kirche ist es notwendig,
dhnliche Situationen in der Kirchengeschichte genau zu beachten, aus den Erfolgen und
den Fehlern der Vergangenheit zu lernen und so Handlungskriterien zu finden, die
es ermoglichen, den heutigen Schwierigkeiten in der Kirche situationsgerecht zu be-

1 Oskar Schroeder, Aufbruch und Mifiverstindnis. Zur Geschichte der reformkatholischen Bewegung
(Graz, Wien, Koln 1969) 195.

2 Als Beispiel sei genannt der tragische Fall des Tiibinger Dogmatikers Wilhelm Koch, den kiirzlich
Max Seckler darstellte: Theologie vor Gericht. Der Fall Wilhelm Koch (Tiibingen 1972).

28 Stimmen 189, 6 3 249



Peter Neuner

gegnen. Eine genauere Kenntnis von Modernismus und Antimodernismus kann auch
helfen klarer zu sehen, was man mdglicherweise anstrebt, wenn man die sogenannte
gute alte Zeit, ihre Ordnung und Klarheit wieder zuriicksehnt.

Die Vorgeschichte der Enzyklika ,Pascendi dominici gregis®

Der sogenannte ,,Modernismus® entstand zu Beginn unseres Jahrhunderts aus dem
Versuch, den Katholizismus mit der Welt der modernen Wissenschaft auszusdhnen,
den Glauben vor den Fragen der Gegenwart verantwortet auszusagen. Dies sollte mit
den Methoden und in dem Wahrheitsverstindnis geschehen, die auch der nicht-kirch-
lichen Wissenschaft zuginglich waren. Dadurch gewann die gesamte Theologie eine
Gestalt, die sich von der neuscholastischen Tradition deutlich unterschied.

Ausgangspunkt der neuscholastischen Theologie war das Dogma der Kirche, das
sich als Interpretation der Heiligen Schrift verstand. Als Dogma wurde bezeichnet,
was ,iiberall, immer und von allen geglaubt wurde®3. In diesem System war es Auf-
gabe der Exegese, von der Schrift her den Wahrheitsanspruch des Dogmas zu recht-
fertigen; Aufgabe der Dogmengeschichte war es, nachzuweisen, dafd tatsichlich immer,
von allen und {iberall so geglaubt worden war. Sollte es zu Konflikten zwischen
dem Anspruch des Dogmas und den historischen Beweisen kommen, dann war nach
dieser Auffassung die Geschichtswissenschaft noch nicht zu ihrem eigentlichen Ergebnis
gekommen. Jedenfalls galt: Das Dogma befiehlt der Geschichte. Den Menschen sah
man als den Adressaten, der mit dem System der geoffenbarten Dogmen konfrontiert
werden mufite. Wer dieses im Gehorsam gegentiber der Hierarchie, die das Dogma
vorlegt und verwaltet, iibernahm, galt als rechtgliubig.

Wenn auch die Neuscholastik nicht in allen ihren Vertretern so schematisch gedacht
haben mag wie hier dargestellt, so fithrte doch die weitverbreitete Unzufriedenheit
mit dieser rein deduktiven Methode zu einem schon linger schwelenden Konflikt in
der Kirche, der sich am Anfang unseres Jahrhunderts zuspitzte und unter dem Pon-
tifikat Papst Pius’ X. in der Modernismuskrise seinen Hohepunkt fand. Fir diese Ent-
wicklung seien einige Griinde genannt.

Alfred Loisy, der ,Vater des katholischen Modernismus“5, schrieb 1902 sein Buch
~L’Evangile et ’Eglise“ (Evangelium und Kirche) als Entgegnung auf Adolf von
Harnadks Schrift ,Das Wesen des Christentums®. Harnack bezeichnete die Botschaft
vom barmherzigen Vatergott als die Mitte des Evangeliums, Reich Gottes sah er als
eine rein innerliche Beziehung zu diesem Vater, von der eine Kirche als Gemeinschaft

3 So die Definition des Dogmas bei Vinzenz von Lerin, die dem Vatikanum I zur Grundlage seiner
Lehre von der Offenbarung wurde.

4 Noch pointierter driickte sich Kardinal Manning aus, der anliflich des Vatikanum I die Feststel-
lung traf: ,Das Dogma hat die Geschichte besiegt.® Vgl. (I. Déllinger), Romische Briefe vom Concil
von Quirinus (Miinchen 1870) 61.

5 Friedrich Heiler, Alfred Loisy. Der Vater des katholischen Modernismus (Miinchen 1947).

250



wModernismus® und kirchliches Lebramt

nur Abfall bedeuten konne. Demgegeniiber erbrachte Loisy den Beweis, ,daff das
Christentum in der Kirche und durch die Kirche gelebt hat“ 6. Er stellte dar, dafl aus
der eschatologisch ausgerichteten Botschaft vom Reich Gottes in einer fortwihrenden
Geschichte notwendig Kirche erwachsen mufite, auch wenn der historische Jesus keine
Kirche im eigentlichen Sinn gegriindet hatte. Loisys Satz , Jesus hatte das Reich an-
gekiindigt, und dafiir ist die Kirche gekommen® war vom Verfasser keineswegs als
eine Ablehnung von Kirche aufgefafit. ,L’Evangile et I'Eglise“ wurde als ,eine glan-
zende Apologie der katholischen Kirche“ begeistert aufgenommen. ,,Gerade in der jungen
Theologengeneration ziindete diese Schrift wie ein Feuerbrand.“? Noch wenige Monate
vor seiner Wahl zum Papst duflerte Kardinal Sarto, der spitere Papst Pius X.: ,Da
ist endlich ein theologisches Buch, das nicht langweilig ist.“8 In der Folgezeit wurde
dann allerdings Loisys Ansatz bald dahingehend umgedeutet, dafl hier der gottliche
Ursprung der Kirche geleugnet wiirde und damit die Grundlage der Kirche ins
Wanken komme. So wurde das Buch zur Magna Charta des ,Modernismus®.

Eine weitere Ursache des Konflikts lag in der historischen Betrachtung der Dogmen
durch die neue Theologie. Dogmen wurden hier nicht mehr als unwandelbare Formeln
direkt gottlichen Ursprungs angesehen, sondern als Dokumente, in denen sich die
religitse Erfahrung fritherer Zeiten ausdriidste. Nicht als Formeln erfiillten sie ihren
Zweds, sondern als Hilfsmittel, an denen sich heute wieder neue Glaubenserfahrungen
entziinden sollten. In der damit geforderten Dogmeninterpretation sah die Neuscho-
lastik jedoch eine Zerstorung ihrer eigenen Grundlagen. Wenn das Dogma einmal in
Bewegung gekommen sei, welches wire dann das Ende dieser Entwicklung, wer
kénnte dann noch Einhalt gebieten?

Eine weitere Quelle des Konflikts lag darin, dafl sich das Denken stirker auf den
Menschen richtete. Die neue Theologie wollte mehr, als es in der Neuscholastik mog-
lich war, die konkreten Fragen und Schwierigkeiten, die Grenzen und Erfolge des
heutigen Menschen in das theologische Denken mit einbeziehen. Die Apologetik ver-
suchte dem Menschen aufzuzeigen, dafl in seinem Innersten der Drang nach Religion
verborgen liege, dafl er mit seinen tiefsten und eigentlichen Fragen an Gott riihre. Die
Religionspsychologie entfaltete eine erste Bliite. Es entstand eine umfangreiche Lite-
ratur iiber die Mystik als religiése Erfahrung. Darin lag allerdings auch die Gefahr, daf§
Religion allein als ein innermenschliches Geschehen verstanden wurde, Gott nur noch
in der Immanenz gesucht, nicht mehr als ein transzendentes Gegeniiber angesprochen
wurde. Dafl die neue Theologie der Gefahr eines Immanentismus nicht immer entging,
lafit sich dadurch beweisen, da Friedrich v. Hiigel, der selbst an entscheidender Stelle
am Neuaufbruch der Theologie beteiligt war, seine Freunde Loisy, Hébert und
einige Male auch Tyrrell beschwor, nicht nur vom ,Gottlichen®, sondern auch von

6 Mit diesen Worten endet die deutsche Ubersetzung von ,L’Evangile et I'Eglise“.
7 F. Heiler, a. a. O. 53.
8 O. Schroeder, a.a. Q. 61.

28+ : 251



Peter Neuner

,Gott® zu sprechen und sich vor jedem Anschein einer blofen Humanititsreligion zu
hiiten?®.

In dieser Situation des Neuaufschwungs in der Theologie mit all ihren Chancen,
Schwierigkeiten und Gefahren muften die Inhaber des Amts der Kirche ihre Aufgabe
in der Férderung von Einheit und Einigung in der Kirche sehen und erfiillen. Sie
waren aufgerufen, Gefahren einer Fehlentwicklung zu steuern und die Neuansitze
so fruchtbar zu machen, daf sie sich nicht zerstorerisch auswirken konnten. Daf} dies
unter den gegebenen Umstinden eine besonders schwierige Aufgabe war, sei eigens
betont.

Am 4. August 1903 wurde Kardinal Sarto als Papst Pius X. in das hochste Amt
in der Kirche gewihlt. Er war zutiefst Seelsorger und stellte als Papst seine ganze
Kraft in den Dienst einer geistlichen Erneuerung der Kirche. Zu den wissenschaftlich-
theologischen Auseinandersetzungen hatte er aber von seinem bisherigen Wirken und
von seiner Ausbildung her kaum einen Zugang. So konnte er von seinen Beratern,
von denen manche — wie noch zu zeigen sein wird — eine duflerst zwielichtige Rolle
spielten, dahingehend beeinflufit werden, daf er in allen theologischen Neuansdtzen
bald nur noch Abfall von der iiberkommenen Wahrheit sah. So mufite sich in diesen
Jahren der Konflikt gefihrlich zuspitzen, bis es dann im Sommer 1907 zur Modernis-
muskontroverse kam.

Am 17. April 1907 sprach der Papst in einer Allocutio von einer theologischen
Richtung, welche keine Einzelhiresie sei, sondern ,ein gedringter Abriff und das Gift
allen Hiresien“ 1%, Am 3. Juli veroffentlichte das Heilige Offizium das Dekret ,La-
mentabili sane exitu®, das 65 Sitze tadelte, die — wenn auch in verkiirzter und oft ent-
stellter Form — weithin aus den Schriften Loisys und Tyrrells zusammengestellt waren.
Die meisten dieser verurteilten Sitze behaupteten eine Entwicklung von Dogma und
Lehre. Dieses Dekret, das unter dem Namen ,Neuer Syllabus® in der Literatur be-
handelt wurde, verursachte, gemessen an seinen pauschalen Verurteilungen, die auch
die Entwicklungslehre Kardinal Newmans mit einschlossen, verhiltnismifig wenig
Aufregung. ,Lamentabili“ bewegte sich ganz im theoretischen Bereich und beinhaltete
noch keine diszipliniren Mafinahmen. Diese wurden dann durch die Enzyklika ,Pas-
cendi dominici gregis“ vom 8. September 1907 angeordnet, und zwar mit einer Schirfe,
die alle Befiirchtungen {ibertraf.

Die Enzyklika ,Pascendi dominici gregis®

Die Enzyklika beginnt mit allgemein gehaltenen Feststellungen iiber die Aufgabe
des Papstes, die Kirche vor ihren Feinden zu schiitzen, das Glaubensgut gegen Neue-

9 Zu Friedrich v. Hiigel vgl. auch: Peter Neuner, Friedrich von Hiigels Bild von der Kirche. Kirchen-
vorstellung im Modernismus und moderne Kirchenreform, in dieser Zschr, 189 (1972) 25-42.
10 Julius Befmer, Philosophie und Theologie des Modernismus (Freiburg 1912) 1.

252



»Modernismus® und kirchliches Lebramt

rungssucht im Ausdruck und gegen die sachlichen Widerspriiche einer falschen Wissen-
schaft zu bewahren. Gerade in der Gegenwart sei die Zahl der Kirchengegner allzusehr
gewachsen. ,Mit neuen, hinterlistigen Kunstgriffen suchen sie die Lebenskraft der
Kirche zu brechen.“ 11 Im Augenblick erscheine die Gefahr als besonders grof}, weil sich
die Feinde der Kirche sogar im eigenen Haus befinden. Ihre wahren Absichten seien
schwer zu erkennen. ,Dazu kommt bei ihnen noch ein duflerst titiges Leben, eine
stindige, eifrige Beschiftigung mit gelehrten Arbeiten aller Art und meist eine zur
Schau getragene Sittenstrenge, was alles um so leichter iiber sie tduschen kann® (7).
Angesichts dieser Gefahr kommt der Papst zu dem Entschlufi: ,Linger schweigen wire
Siinde; Wir miissen reden, Wir miissen ihnen vor der ganzen Kirche die Maske her-
unterreiflen® (7).

Die Enzyklika versucht, die als ,Modernismus® bezeichnete Irrlehre als ein in sich
geschlossenes System darzustellen. Die Tatsache, dafl die Modernisten kein umfassendes
System hatten, beurteilt sie als deren ,schlauen Kunstgriff, ihre Lehren nicht syste-
matisch und einheitlich, sondern stets nur vereinzelt und aus dem Zusammenhang ge-
rissen vorzutragen® (7).

1. Die Darstellung des Modernismus in der Enzyklika

Grundlage der modernistischen Religionsphilosophie bildet nach der Enzyklika der
Agnostizismus, der die Erkenntnismdglichkeiten des menschlichen Verstands allein
auf die Welt der Phianomene beschrinke, eine Erkenntnis Gottes und seiner Existenz
durch diesen Verstand jedoch als Intellektualismus ablehne. An die Stelle der Ver-
standeserkenntnis trete bei den Modernisten die Gotteserfahrung im religitsen Gefiihl
des Menschen, denn Gott sei dem Menschen immanent und damit unmittelbar erfahr-
bar. Im religiosen Gefiihl geschieht nach Meinung der Enzyklika fiir den Modernismus
Glaube und Offenbarung der Transzendenz. Damit fallen die Modernisten ,in den
Irrtum der Protestanten und falschen Mystiker® (25).

Das religiose Gefithl, auf das die Modernisten nach Auffassung der Enzyklika
ihr System aufbauen, wird als ,vitale Immanenz“ gekennzeichnet, als eine lebendige,
dynamische Kraft, die sich ausforme, weiterentwickle und auf die Ausgestaltung reli-
gitser Formen hintendiere. Auf diese Weise seien alle Ausdrucksformen von Religion,
also Kirche, Schrift, Dogmen, Sakramente entstanden. Diese seien nicht unmittelbar
von Gott eingesetzt, sondern dem Bediirfnis des Menschen und seiner religiosen Sehn-
sucht entsprungen. Trotzdem wollen nach Auffassung der Enzyklika die Modernisten
an der Gottlichkeit dieser Formen festhalten; dies geschehe durch die Einfithrung der
sogenannten ,gottlichen Permanenz®, nach der Gott in der Entwidklung aller dieser

11 Die folgenden Seitenangaben (in Klammern im Text) bezichen sich auf die autorisierte lateinisch-
deutsche Ausgabe der Enzyklika (Freiburg 1908) (hier S. 3).

253



Peter Neuner

Ausformungen des religiosen Gefiihls gewirkt habe, so dal man von einer indirekten
Stiftung und Einsetzung durch Gott sprechen kénne. Gerade in der Theorie der Ent-
widklung sieht die Enzyklika ,die Quintessenz ihrer (= der Modernisten) ganzen
Lehre® (53).

Besonders ausfiihrlich schildert die Enzyklika ,die Phantasien der modernistischen
Schule beziiglich der Kirche® (45). Die Kirche sei danach aus dem Drang der Glaubigen,
sich anderen mitzuteilen, und aus dem Bediirfnis des Menschen nach Kollektivitdt
entstanden. Damit sei auch die gbttliche Einsetzung der Hierarchie in Frage gestellt. Die
Enzyklika stellt dar, was die Modernisten dazu zu sagen haben: ,Das Wesen dieser
Autoritit ergibt sich aus ihrem Ursprung, und aus ihrem Wesen bestimmen sich Rechte
und Pflichten. In fritheren Zeiten herrschte der Irrtum, die Autoritdt sei von auflen,
nimlich direkt durch Gott, in die Kirche eingefithrt worden; deshalb konnte man sie
auch fiir autokratisch halten. Diese Ansicht ist nunmehr iiberwunden. Wie die Kirche
aus dem Kollektivbewuftsein, so geht auch die Autoritdt vital aus der Kirche hervor.
Die Autoritit wie die Kirche entspringt also aus dem religidsen Bewuf8tsein und mufl
sich deshalb demselben unterordnen. Entzieht sie sich ithm, so wird sie zur Tyran-
nei“ (45). Darum miisse ,die kirchliche Autoritit demokratische Formen anneh-
men® (47).

Aus dem gleichen Grund verlange der Modernismus auch politische Freiheit von der
kirchlichen Oberhoheit: ,Deshalb hat jeder Katholik, weil er zugleich Staatsbiirger ist,
das Recht und die Pflicht, nach bestem Wissen das Staatswohl zu erstreben, ohne Riick-
sicht auf die kirchliche Autoritit und ihre Wiinsche, Rite und Vorschriften, selbst ohne
Riidksicht auf thre Mahnungen® (47).

Nachdem so aus dem religiosen Gefiihl und dessen vitaler Kraft Glaube, Schrift,
Offenbarung, Kirche, Hierarchie und Sakramente erwachsen seien, kommt nach Mei-
nung der Enzyklika fiir die Modernisten erst jetzt der Verstand ins Spiel, denn ,der
religitse Mensch miisse seinen Glauben denken® (19). Darum forme der Verstand aus
primiren Erfahrungen des Glaubens sekundire Sidtze. ,Werden diese sekundiren
Sitze schlieRlich vom obersten kirchlichen Lehramte festgelegt, so bilden sie das
Dogma“ (21). Die Dogmen seien somit blofle Symbole und Hilfsmittel, die ,einzig den
Zweck haben, es dem Gliubigen zu ermdglichen, daff er sich von seinem Glauben Rechen-
schaft gibt® (21). Sie miiflten darum der Entwicklung des religidsen Gefiihls ange-
paft sein und sich nach der jeweiligen Situation des Menschen richten. Die Enzyklika
folgert daraus: ,Damit ist der inneren Entwicklung des Dogmas Tiir und Tor ge-
offnet” (21).

Wenig Einfithlungsvermdgen zeigt die Enzyklika in der Darstellung der hbistorisch-
kritischen Exegese, die ihr als ein verwirrendes Konglomerat verschiedenster Arbeits-
weisen erscheint. Entscheidend sei fiir die moderne Schriftexegese — wie die Enzyklika
meint — die ihr zugrunde liegende philosophische Vorentscheidung, nach der es in der
Geschichte nichts Ubernatiirliches geben diirfe. Die modernistische Philosophie ver-
lange, dafl die ganze Heilige Schrift immanent gedeutet werden miisse. Allein nach die-

254



~Modernismus® und kirchliches Lebramt

ser Voraussetzung richte sich die historische Forschung an den biblischen Schriften. Ins-
besondere stelle die Textkritik die Quellen gemifl dieser Grundforderung neu zusam-
men. So kommt die Enzyklika zu dem Schluf}, alles werde hier ,,a priori entschieden,
und zwar nach einem Apriorismus, der voller Hiresien steckt* (67). Hier stellt sich
fiir die Enzyklika die Frage, wie es moglich sei, dafl ,eine solche Kritik heutzutage bei
Katholiken so viel Achtung genieflen® konne. Als Ursache wird genannt: ,Der Grund
dafiir ist ein doppelter: zunichst die innige Fithlung, in der die Historiker und Kritiker
dieser Art, iiber alle Schranken der Nationalitit und Religion hinweg, miteinander
stehen; und dann die Aufdringlichkeit, mit der sie einstimmig alles als eine Forderung
der Wissenschaft ausposaunen, was irgend einer von ihnen an die Offentlichkeit
bringt® (71).

Einen eigenen Abschnitt bietet die Enzyklika iiber die modernistische Apologetik,
die sich, wiederum nach der Methode der Immanenz und des Agnostizismus, die Auf-
gabe setze, ,einen noch nicht Glaubenden dahin zu bringen, daf er zu der Erfahrung
{iber die katholische Religion gelangt, die nach den Modernisten die einzige Grundlage
des Glaubens bildet“ (73). Diese Erfahrung solle dadurch ermdglicht werden, dafl man
aus der Geschichte die vitale Kraft des Katholizismus aufzeige und sogar Irrtiimer und
Widerspriiche innerhalb der Schrift und der Dogmen als Formen von Lebenskraft er-
scheinen lasse. Dariiber hinaus wird festgestellt: ,Sie geben sich alle Miihe, den Men-
schen zu iiberzeugen, in ihm selbst, in den tiefsten Tiefen seiner Natur und seines Le-
bens liege das Verlangen und das Bediirfnis nach einer Art Religion verborgen, nicht
nach irgend welcher, sondern gerade nach einer solchen, wie es die katholische 1st* (79).
Uber eine solche Apologetik, die beim Menschen und seinen Fragen einsetzt, urteilt die
Enzyklika: ,Methode und Lehren sind voller Irrtiimer, nicht angetan zum Erbauen,
sondern zum Zerstoren, nicht um andere zu Katholiken zu machen, sondern um die
Katholiken selbst in die Hiresie zu stiirzen, ja um alle Religion vollstindig zu vernich-
ten® (79):

Ein letzter Abschnitt innerhalb der Darstellung des Systems des Modernismus soll
den Modernisten als ,Reformator® darstellen, ,um die schrankenlose, brennende
Neuerungssucht dieser Leute zu zeigen®“(79). Danach verlangen die Modernisten die
Abkehr von der scholastischen Philosophie an den Klerikalseminaren, die spekulative
Theologie solle sich auf die positive Theologie, besonders auf die Dogmengeschichte stiit-
- zen, Katechese und Gottesdienst miifiten der Fassungskraft des Volkes angepafit, das
kirchliche Regiment solle dezentralisiert werden und auch der Laienwelt Anteil an der
Leitung der Kirche geben, romische Kongregationen sollten umgestaltet werden, die
Kirche miisse ihre Haltung in politischen und sozialen Fragen dndern. ,Es gibt sogar
solche, die als gelehrige Schiiler der Protestanten auch den Zolibat des Priesters aufge-
hoben wiinschten. — Es bleibt rein nichts in der Kirche iibrig, das nicht, und zwar nach
ihrem Rezepte, reformiert werden miiflite” (81-83).

255



Peter Neuner

2. Kritik der Enzyklika am Modernismus

Nach der Darstellung des Modernismus geht die Enzyklika zur auch im ersten Teil
schon geiibten Kritik iiber. Dabei wird nochmals betont, der Modernismus sei ,ein
einheitliches, geschlossenes System®, die ,Zusammenfassung aller Hiresien® (83).
~Hitte sich jemand die Aufgabe gestellt, die Quintessenz aller Glaubensirrtiimer, die
es je gegeben hat, zusammenzutragen, so hitte er es nicht besser machen kdnnen, als es
die Modernisten getan haben® (83). Die theologische Entwicklung liegt klar vor Augen:
»Der Protestantismus war der erste Schritt; dann folgt der Modernismus; das Ende ist
der Atheismus* (87).

Heilung vom Modernismus will man aus der Erkenntnis seiner Ursachen gewinnen:
»Zweifellos liegt seine nichste und unmittelbare Ursache in einem Irrtum des Ver-
standes. Entferntere Ursachen dagegen erblicken Wir zwei: Vorwitz und Stolz* (89).
Nach Meinung der Enzyklika konnten die Modernisten zu ihrem wirren System nur
kommen, ,weil sie bei volliger Unkenntnis der Scholastik gar keine Beweismittel in
Hinden hatten, um der Begriffsverwirrung zu steuern und die Sophismen zuriickzu-
weisen® (91). Das sicherste Zeichen von Modernismus sei es, wenn jemand ,anfingt,
Widerwillen gegen die scholastische Methode zu empfinden® (93). Unkenntnis allein
aber konne nicht das ganze Unheil erkliren. Darum wendet die Enzyklika ihr Urteil ins
Moralische: Hochmut, Stolz und iiberhebliches Streben nach Erkenntnis seien die ent-
fernteren Ursachen des Modernismus, denn ,wenn der Wissensdrang nicht weise ge-
mifligt wird, ist er allein schon hinreichend, um alle mdglichen Irrtiimer zu erkliren®
(89). Somit bleibt als letzter Grund iibrig: ,,Ganz gewif}, der Stolz ist der kiirzeste und
sicherste Weg zum Modernismus® (89). Den Bischéfen wird darum zur Pflicht gemacht:
»Deshalb, Ehrwiirdige Briider, muf} es Eure erste Aufgabe sein, diesen stolzen Men-
schen entgegenzutreten, sie in den unbedeutendsten und unscheinbarsten Amtern zu
beschiftigen, um sie desto tiefer herabzudriicken, je hoher sie sich erheben® (91).

Die Enzyklika sieht im Modernismus eine internationale Verschworung, die sich an-
schickt, die Kirche zu zerstéren. Die ,modernistische Clique® lasse alle ,Katholiken,
die entschieden fiir die Kirche eintreten, ihren ganzen Groll und Unwillen fithlen®.
Erscheinen dagegen ,Biicher, die von Anfang bis zu Ende von Neuerungen strotzen®,
so liberschiitten sie deren Verfasser ,mit mafllosen, nicht enden wollenden Lobsprii-
chen® (95). ,,Nichts lassen sie unversucht, um die Zahl ihrer Anhinger zu vermehren.
An den Klerikalseminaren und Universititen lauern sie auf Professuren, um sie zu-
sehends in Lehrstiihle des Verderbens zu verkehren ... Biicher, Zeitungen und Ab-
handlungen lassen sie unter eigenem oder fremdem Namen erscheinen . . . Kurz, in der
Agitation, in Wort und Schrift, tiberall entfalten sie eine wahrhaft fieberhafte Thtigkeit®
(97). Die Krankheit ist nach Meinung der Enzyklika bereits in ein fortgeschrittenes
Stadium getreten: ,Wir haben es zu beklagen, daff eine grofle Anzahl junger Leute,
welche die schénsten Hoffnungen erweckten und zum Besten der Kirche so viel Gutes
tun kdnnten, vom rechten Wege abgewichen sind.“ Sie haben es sich angewohnt, ,mit

256



wModernismus® und kirchliches Lehramt

einer Ungebundenheit zu denken, zu reden und zu schreiben, wie sie einem Katholiken

schlecht ansteht® (97).

3. Mafiregeln gegen den Modernismus

Auf diesem Hintergrund werden die Mafinahmen gegen die Modernisten verstind-
lich, die im 3. Teil der Enzyklika vorgeschrieben werden.

1. Der Papst schirft neuerdings ein, dafl die Scholastik in der Ausformung der Lehre
des hl. Thomas zur Grundlage der kirchlichen Studien gemacht werde. ,Gewifl ver-
langt die positive Theologie mehr Beachtung als bisher; doch soll dariiber die Scholastik
keinen Schaden leiden® (101). Dies ist wohl so zu verstehen, dal Ergebnisse der exege-
tischen und historischen Wissenschaft durchaus akzeptiert werden sollen, wenn sie ge-
eignet sind, das neuscholastische System zu bekriftigen.

2. Fiir die Leiter und Lebrer von Seminarien und katholischen Universititen werden
strenge Vorschriften erlassen: ,Wer immer irgendwie vom Modernismus angesteckt
ist, muf} unbedingt von der Leitung und vom Lehramt ferngehalten, oder wenn er be-
reits angestellt ist, entfernt werden; ferner wer heimlich oder offen dem Modernismus
zugetan ist und entweder die Modernisten lobt oder ihre Fehltritte entschuldigt, oder
die Scholastik, die heiligen Viter und das kirchliche Lehramt bemingelt, oder der kirch-
lichen Autoritdt in irgend einem ihrer Vertreter den Gehorsam verweigert; ferner wer
in der Geschichte oder der Archiologie oder der Exegese Neuerungen sucht® (103).
Ahnliche Vorschriften gelten fiir die Priesteramtskandidaten. Als besonders gewichtig
erwies sich die Vorschrift, daf kein Priesteramtskandidat irgendwelche Ficher an staat-
lichen Universititen héren diirfe, wenn die Maglichkeit bestehe, die entsprechenden
Ficher an kirchlichen Hochschulen zu studieren.

3. Den Bischofen wird es zur Aufgabe gemacht, ,die Lektiire modernistischer oder
solcher Schriften, die vom Modernismus angesteckt sind oder denselben fordern, zu ver-
bieten, falls sie erschienen sind, und sonst ihre Veroffentlichung von vorneherein zu ver-
hindern® (105). Mit allem Nachdruck wird den Bischéfen die strenge Uberwachung
aller Schriflen, an der auch die Delegaten des Apostolischen Stuhles sich zu beteiligen
haben, abverlangt. Das bischfliche Verbot darf sich dabei nicht nur gegen ganz offen-
sichtlich modernistische Schriften richten, sondern auch gegen ,die Schriften einiger
Katholiken, die zwar sonst brave Leute sind, aber, ohne Kenntnis der Theologie und
von der modernen Philosophie angesteckt, die letztere mit dem Glauben zu vereinigen
und, wie sie sagen, fiir den Glauben nutzbringend zu machen suchen® (105). Vor allem
diese letztgenannte Verfiigung fiihrte in der Folgezeit zu einem Spitzelwesen und
Denunziantentum, vor dem niemand sicher sein konnte.

4.In allen Di6zesen miissen ,amtliche Zensoren in geniigender Zahl eingesetzt®
(109) werden, die in der Lage sind, die zu ver6ffentlichenden Schriften zu kontrollie-
ren und gegebenenfalls ihre Publizierung zu verhindern.

257



Peter Neuner

5. ,Priesterversammlungen diirfen die Bischofe in Zukunft nur duflerst selten dul-
den.“ Eine solche Erlaubnis darf nur gegeben werden unter der Bedingung, ,dafl nichts
verhandelt werde, was vor die Bischéfe und den Apostolischen Stuhl gehrt; dafl keine
Antrige und Gesuche gestellt werden, die eine Usurpation kirchlicher Autoritat bedeu-
ten; daf alles, was nach Modernismus, Presbyterianismus oder Laizismus aussieht, von
der Diskussion ausgeschlossen sei® (113).

6. In jeder Didzese ist eine Aufsichtsbehérde zu errichten, die ,den Anzeichen und
Spuren des Modernismus® in Biichern, im Unterricht und in den Vorlesungen der Pro-
fessoren nachzuforschen hat. Besonders wird ihren Mitgliedern zur Auflage gemacht:
,Neuerungen in der Terminologie sollen sie nicht zulassen® (115).

7.Ein Jahr nach Veréffentlichung der Enzyklika und spéter alle drei Jahre miissen
die Bischéfe ,,dem Apostolischen Stuhle gewissenhaft und unter Eid Bericht erstatten®
(119), wie sie die getroffenen Anordnungen ausgefithrt haben und wie die Situation in
ihren Dibzesen sei.

AbschlieRend schreibt der Papst, er sehe voraus, daff die Feinde der Kirche diese
Enzyklika dazu benutzen wiirden, ,um die alte Verleumdung wieder aufzuwirmen,
daf Wir Gegner des Fortschritts der Bildung und Zivilisation selen® (119).

Erste Stellungnahmen

Die Verurteilungen in der Enzyklika, ihre Vorwiirfe, ihr Miftrauen fithrten zu
einem Sturm der Entriistung. Ernst Troeltsch schrieb in der ,Internationalen Wochen-
schrift“: ,Am 8. September haben in Dantes Himmel alle Heiligen trotz ihres Auf-
blicks zum unwandelbaren Gotteskreise um der Erde willen geweint. Auf der Erde
selber aber wird nichts anderes iibrigbleiben, als ehrlich und entschlossen den Weltan-
schauungskampf gegen einen Katholizismus aufzunehmen, der fiir den Geist der mo-
dernen Welt keinen Platz mehr hat.“ 12 In den evangelischen Stellungnahmen fillc dabei
auf, daB sie die Enzyklika nicht nur fiir ein innerkatholisches Problem hielten, son-
dern als ein Ungliick fiir die ganze Christenheit ansahen. Die Geisteshaltung, aus der
_Pascendi® erwachsen konnte, war offenbar auch im Protestantismus lebendig. So be-
klagte sich Troeltsch, der Kieler Generalsuperintendent Theodor Kaftan sei mit ihm im
Grund ebenso verfahren wie der Papst gegeniiber den Modernisten 8. Troeltsch hatte
die Situation in allen Kirchen im Auge, als er anlifilich der Enzyklika an Friedrich von
Hiigel schrieb: ,Was werden soll, ist mir heute unklarer als je; und ich begniige mich
damit, wenigstens fiir die eigene Person und die Nichststehenden einen religitsen
Boden unter den Fiiflen zu haben. Was die Welt aus diesen Dingen machen wird, das

12 Frnst Troeltsch, Katholizismus und Reformismus, in: Internationale Wochenschrift fiir Wissen-
schaft, Kunst und Technik, Beilage zur Miinchner Allgemeinen Zeitung, 4. Jan. 1908, 26.

18 E, Troeltsch, Die Absolutheit des Christentums und die Religionsgeschichte (Tiibingen 31929) 88
(jetzt auch als Siebenstern-Taschenbuch Nr. 138, S. 103).

258



~Modernismus® und kirchliches Lehramt

wird mir immer dunkler und auch gleichgiiltiger. Sehe jeder, wo er bleibe; und lasse er
sich seinen religi6sen Besitz nicht ausreden und lasse er sich durch die politische Religion
nicht irre machen . . . Mit tiefster Sympathie gedenke ich all der hochherzigen Kimpfer
in Threr Kirche. Es ist gut, daff die Gemeinschaft des Christusgeistes iiber die verschie-
denen Kirchen hiniiberreicht. Schlieflich ist meine Lage in meiner Kirche auch nicht sehr
viel besser, und mein Herz ist oft sehr gedriidke,“ 14

Viele katholische Stellungnahmen bemiihten sich, die Verbindlichkeit der Enzyklika
mdglichst zu begrenzen. Respekt vor der Entscheidung des Papstes, keinesfalls aber
bedingungslose Annahme des Inhalts sollten wissenschaftliche Redlichkeit und gleich-
zeitig Loyalitit gegeniiber Rom ermdglichen. Doch auch diese Interpretation wurde
zuriickgewiesen. In einem Motu proprio vom 18. November 1907 verfiigte der Papst,
»dafl, wenn jemand, was Gott verhiiten moge, zu der Kiihnheit sich hinreiflen 14ft,
einen von den Sitzen, Meinungen und Lehren, die in den beiden oben erwihnten
Dokumenten (,Lamentabili und ,Pascendi®) verworfen werden, zu vertreten, er
;ipso facto'“ der Exkommunikation verfallen sei. In einem vom Papst offiziell be-
lobigten Kommentar interpretierte A. Michelitsch diese Exkommunikationsandrohung
so, dafl damit ,Lamentabili* und ,Pascendi® zu ,ex cathedra“-Entscheidungen gewor-
den seien, ,,dafl beide Dokumente jetzt in der Kirche unfehlbare Autoritit besitzen® 15,

Eine behutsame und differenzierende Interpretation gaben die deutschen Bischdfe am
10. Dezember 1907 in einem gemeinsamen Hirtenbrief: ,Man konnte aber Papst
Pius X. und man kénnte uns nicht griindlicher mifiverstehen, als wenn man aus seiner
Enzyklika oder wenn man aus unserem Hirtenschreiben ein Verbot des Studiums und
eine Abmahnung von wissenschaftlicher Forschung herauslesen wollte . .. Nichts liegt
uns ferner, als ein ,Beriihret nicht, kostet nicht, fasset nicht an® (Kol 2,21), nichts ferner
als kleinliche Bevormundung, als engherzige Freiheitsbeschriankung. Es ist nicht nur
unsere Aufgabe, die Offenbarungswahrheiten treu zu bewahren, sondern auch, sie mit
stets fortschreitender Erkenntnis zu erfassen und darzulegen.“

Angesichts dieser und dhnlicher Interpretationen stellte sich die Frage, wer in der
Enzyklika eigentlich gemeint und verurteilt war. Sollte man nur denjenigen als Mo-
dernisten bezeichnen konnen, der das ganze in der Enzyklika vorgelegte System ver-
trat, dann hitte es tatsdchlich keinen einzigen Modernisten gegeben. Auf diese Weise
konnte jeder leicht den Verdacht von sich abweisen. Christian Meurer stellte die Frage:
»Hat die Enzyklika aber auch deutsche Verhiltnisse im Auge? Gibt es einen deutschen
Modernismus? Die Antwort mufl lauten: Nein. In Deutschland haben wir keinen Mo-
dernismus im eigentlichen Sinn.* 18 In Belgien schrieb Kardinal Mercier in einem Hir-

14 Brief von Troeltsch an Friedrich von Hiigel vom 4, April 1908. Hiigel zitierte dieses Schreiben
auszugsweise in einem Brief an George Tyrrell vom 16. April 1908.

5 Anton Michelitsch, Der biblisch-dogmatische ,Syllabus® Pius’ X. samt der Enzyklika gegen den
Modernismus und dem Motu proprio vom 18. November 1907, S. IV.

16 Christian Meurer, Die Enzyklika gegen den Modernismus, in: Internationale Wochenschrift fiir
Wissenschaft, Kunst und Technik, 11. Jan. 1908, 49.

259



Peter Neunner

tenbrief: ,Diese Irrtiimer, die besonders Frankreich und Ttalien heimgesucht haben,
zihlen, Gott sei Dank, in Belgien nicht viele Anhinger.“ 17

Damit war aber offensichtlich die Intention der Enzyklika nicht getroffen. Rom
wollte den Begriff Modernismus keinesfalls eng auslegen lassen. Die Anschuldigung der
Hiresie sollte moglichst uneingeschrinkt erhoben werden kénnen. Darum wurde die
Interpretation von Kardinal Mercier zuriickgewiesen; man sprach davon, es gibe
den Modernismus in verschiedenen Graden. Nur von dieser Intention her ist es auch zu
erkliren, dafl noch am 1. September 1910, als die meisten eigentlichen ,Modernisten®
lingst exkommuniziert oder verstorben waren oder auch von sich aus mit der Kirche
gebrochen hatten, der Antimodernisteneid fiir alle Geistlichen eingefiihrt wurde. Von
der Eidesleistung wurden allerdings die Theologieprofessoren der staatlichen Univer-
sitdten in Deutschland dispensiert.

Im Gegensatz zu den verbreiteten Versuchen, den Hiresieverdacht durch einen Re-
kurs auf das vorgestellte System weit von sich zu weisen, gaben die als Hauptvertreter
des Modernismus bekannt gewordenen Loisy, Tyrrell und Buonaiuti offen zu, daf} ihre
theologischen Positionen jedenfalls in einzelnen Passagen der Enzyklika durchaus rich-
tig dargestellt waren. Tyrrell schrieb in der ,Times“: ,Der Hauptteil dieses langen
Dokuments befafit sich mit der Darlegung des Modernismus in polemischer Weise und
ist aus der Feder eines scholastischen Theologen geflossen, der geschickt und in der
modernistischen Literatur auflergewohnlich bewandert ist, die er aber lediglich von
seiner Begriffswelt aus kritisiert. Wire dies nicht offensichtlich, so wire man stark ver-
sucht, ihn fiir einen Verriter zu halten, der sich in’s Lager der Orthodoxen eingeschli-
chen hat; denn die Art, wie er den Modernismus schildert, ist so anziehend fiir einen
gebildeten Geist, und andererseits ist das, was dem entgegengestellt wird, so abstoffend,
dafl man das Lesen der Enzyklika als vielmehr fiir die Kinder dieser Welt gefihrlich
bezeichnen muf.« 18

Kirchendisziplinire Konsequenzen

Auf der Grundlage eines Verstindnisses von Modernismus, das praktisch alles um-
faflte, was nicht Neuscholastik war, und inspiriert durch die Forderungen der Enzy-
klika, nicht nur den Modernismus, sondern auch dessen Spuren und dessen Sympathi-
santen zu bekdmpfen und zu tiberwachen, konnte nun Monsignore Benigni seine inte-
gralistische Verschworung aufbauen.

Umberto Benigni war frither als Professor fiir Kirchengeschichte Lehrer des jungen
Buonaiuti gewesen, der sich vor allem von dessen Vorlesung iiber die apologetische
Literatur des zweiten Jahrhunderts angesprochen gefiihlt hatte. Damals war in Buon-

17 Desiré Joseph Cardinal Mercier, Der Modernismus. Zwei Kundgebungen (Koéln 1908) 5.
18 George Tyrrell in der ,Times® vom 30. Sept. 1907. Die beiden Artikel Tyrrells vom 30. Sept. und
1. Okt. 1907 erschienen auch in: Das XX. Jahrhundert (Miinchen 1907) 512 ff.

260



wModernismus® und kirchliches Lebramt

aiuti der Gedanke wach geworden, man miisse heute wieder wie im kirchlichen Alter-
tum auf die zeitgendssischen Geistesstrdmungen eingehen, soweit diese eine Ausdrucks-
moglichkeit fiir die christliche Botschaft darstellten. Als er aber diese Gedanken seinem
Lehrer Benigni vortrug, gab ihm dieser zur Antwort: ,Mein lieber Freund, glaubst
du wirklich, die Menschen seien zu irgend etwas Gutem in der Welt fihig? Die Ge-
schichte ist ein fortgesetzter verzweifelter Versuch, sich zu erbrechen, und das einzige,
was diese Menschheit dringend bendtigt, ist die Inquisition.“1® Der Student konnte
damals nicht ahnen, in welch direkter Weise diese Geisteshaltung seines Lehrers
sein Leben noch bestimmen wiirde.

1906 wurde Benigni Unterstaatssekretir der Kongregation fiir auflerordentliche
kirchliche Angelegenheiten. In dieser Eigenschaft baute er eine Geheimorganisation auf,
die unter Umgehung der Bischofe alle diejenigen, die verdichtig erschienen, zu iiber-
wachen und zu denunzieren hatte. Benigni zeichnete unter zwolf verschiedenen Deck-
namen, seine Organisation beniitzte fiir interne Briefe einen Geheimcode. Unter Be-
nignis Regie war auch die Postkarte Roncallis an Buonaiuti im Heiligen Offizium ge-
landet. ,Intrigen schlimmster Art dienten dem Integralismus als Mittel, seinen reaktio-
ndren Zielen zum Sieg zu verhelfen, die er bedenkenlos mit dem wahren Glauben iden-
tifizierte.“ 2" Papst Pius X. war von ,dem iiblen, hinterhiltigen Treiben® Benignis
durchaus unterrichtet?! und belobigte dessen Glaubenseifer. So konnte dieser sein
Werk fortsetzen, bis ihm Papst Benedikt XV. unmittelbar nach Regierungsantritt das
Handwerk legte.

Bis dahin blithten Bespitzelung und Denunziation. Biicher von Theologen, Histori-
kern, Philosophen, von Dichtern und Politikern wurden unter der Strafe der Exkom-
munikation zu lesen verboten.

Wie schnell man mit Strafmafinahmen bei der Hand war, soll ein Beispiel demon-
strieren. Der exkommunizierte George Tyrrell hatte auf seinem Sterbebett ,,sub con-
ditione® die Krankensalbung empfangen. Tyrrells Freund, Friedrich von Hiigel, be-
tonte in einer Notiz in der ,Times* vom 16. Juli 1909, dafl der Verstorbene die
Sakramente nicht ,,auf Kosten eines Widerrufs dessen, was er in aller Aufrichtigkeit
gesagt oder geschricben hatte und immer noch als die Wahrheit ansehe, empfangen
wollte“. Daraufhin wurde Tyrrell das kirchliche Begribnis verweigert. Der beriihmte
und tieffromme Henri Bremond war zur Beerdigung aus Frankreich gekommen. Er
geleitete nun in Zivil, also ohne priesterliche Gewinder den Sarg, sprach am Grab
die Totengebete und hielt eine Trauerrede. Am Tag darauf war Bremond suspendiert,
seiner priesterlichen Aufgaben enthoben 22. :

19 Ernesto Buonaiuti, Die exkommunizierte Kirche (Ziirich 1966) 11.

20 O, Schroeder, a.a. O, 148.

21 F, X. Seppelt — G. Schwaiger, Geschichte der Pipste (Miinchen 1964) 463.

22 Die Suspendierung Bremonds wurde allerdings bald wieder aufgehoben. Eine Reihe von Theologen,
die wihrend der Modernismuskrise belangt worden waren, wurden spiter auch kirchenamtlich wieder
voll rehabilitiert.

261



Peter Neuner

Wenn wir heute die Enzyklika ,Pascendi dominici gregis® beurteilen wollen, fillt
es schwer, angesichts der Verurteilung vieler Positionen, die inzwischen zum Allge-
meingut der Theologie gehoren, der Enzyklika auch einen positiven Aspekt abzu-
gewinnen. Doch dies wiirde der historischen Gerechtigkeit widersprechen.

Die Enzyklika entstand zu einer Zeit, in der sich die Theologie in einer Ubergangs-
situation befand, die es tatsichlich schwer machte, die rechten Mafistibe zu finden.
Zweifellos gab es theologische Entwiirfe, die den Amtstrigern Sorge bereiten mufiten.
Auch die beleidigenden Auferungen sind nicht nur auf einer Seite gefallen.

Zur Zeit der Enzyklika bliihte nicht nur in der Kirche das Denken in ,Ismen®,
Allerseits war man bestrebt, seine eigene Position als Antithese zu einem ,Ismus® zu
formulieren, auch wenn man ihn erst konstruieren mufite, um sich von ithm absetzen
zu konnen. ,Ob es moglich oder denkbar wire, an eine Art von Synthese zu denken,
weil vielleicht die Thesen des anderen nicht nur Irrtum enthalten®?23, kam als Frage
kaum in den Blick. Welche Konsequenzen ein solches Denken in Schablonen und
Abgrenzungen fiir die betroffenen Menschen hatte, die eben nicht einfachhin die In-
karnation eines ,Ismus® waren, zeigt das Schicksal der ,Modernisten®.

Grundanliegen der Enzyklika war es zweifellos, der Einheit der Kirche zu dienen.
Darin erfiillte das kirchliche Amt die ihm ureigenste Aufgabe. Es hat sich aber gezeigt,
daf Einigung der Kirche nicht dadurch geleistet werden kann, dafl in Abgrenzung
und Tsolierung von der Welt, von der Wissenschaft und vom Menschen und seinen
Fragen von oben her die Uniformitit einer geistigen Isolierung erzwungen wird. Es
diirfte deutlich geworden sein, wohin es fithrt, wenn das Amt in der Kirche glaubt
seine einheitsstiftende Aufgabe dadurch erfiillen zu kénnen, daff es neue Fragestellun-
gen einfachhin mit der Unkenntnis oder der geistigen Uberheblichkeit der Fragesteller
begriindet und nur in der Form der Verurteilung, des Verbots und disziplindrer Maf3-
nahmen reagiert. Die grundlegende Aufgabe des Amts in der Kirche besteht darin,
die Kirche kontinuierlich zu leiten, das heiffit anzuregen, zu koordinieren, zu inte-
grieren, nach auflen und gegeniiber den einzelnen Gliedern zu reprisentieren und
dadurch Einheit und fortwihrende Einigung der Gliubigen zu férdern. Diese Aufgabe
wurde zur Zeit Papst Pius” X. zwar gesehen, die Mittel, die eingesetzt wurden, erwie-
sen sich aber als verhdngnisvoll und haben Wunden geschlagen, die bis heute noch
nicht verheilt sind. Um so dringlicher ist es, aus der Geschichte zu lernen und fiir die
heute anstehenden Aufgaben die entsprechenden Konsequenzen zu zichen.

28 Heinrich Fries, Glaube und Kirche auf dem Priifstand. Versuche einer Orientierung (Miinchen,
Freiburg 1970) 157. Die hier fiir die Zeit des Vatikanum I gemachte Feststellung gilt auch fiir die Situa-
tion des Antimodernismus.

262



