Innerkirchliche Gewissensfreiheit

Das Dekret iiber die Religionsfreiheit ,Dignitatis Humanae“ gilt mit Recht als eine
der groflen Errungenschaften des II. Vatikanischen Konzils. Darin wird aus der Wiirde
der menschlichen Person das Recht auf religiose Freiheit abgeleitet, die darin besteht,
dafl in religidsen Dingen niemand gezwungen wird, gegen sein Gewissen zu handeln.

Wo liegen nun aber die Grenzen dieser Gewissensfreiheit? Dafl die Staatsgewalt
die gesellschaftliche Ordnung auch gegen echte »Uberzeugungstiter® schiitzen muf,
ist einleuchtend und wird auch vom Konzil anerkannt, zugleich aber betont: ,,Im {ibri-
gen soll in der Gesellschaft eine ungeschmilerte Freiheit walten, wonach dem Men-
schen ein méglichst weiter Freiheitsraum zuerkannt werden muf), und sie darf nur
eingeschrinkt werden, wenn und soweit es notwendig ist.

Dieser Auffassung von der Menschenwiirde und der daraus sich ergebenden Gewis-
sensfreiheit entspricht es, wenn beispielsweise in der Bundesrepublik der Staat nach
Art. 5 GG verpflichtetr wird, geistige Freiheit in der Auseinandersetzung der Ideen zu
gewihrleisten, selbst fiir die Diskussion verfassungsfeindlicher Theorien. Erst bei ver-
fassungsfeindlichem politischen Handeln kann der Staat nach Art. 21, Abs, 3 ein-
schreiten (,Kommunistenurteil“ des Bundesverfassungsgerichts von 1956).

Ist dieses Recht auf Gewissensfreiheit, wie es sich in der Freiheit der Meinungsiufe-
rung konkretisiert, beschrinkt auf den staatlichen Bereich oder »gilt das nun auch
tiir die Kirche und ihre eigenen Mafinahmen? Daf die katholische Kirche die Gewis-
sensentscheidung der Nichtkatholiken respektieren muf, ist inzwischen selbstverstind-
lich geworden. Aber wird sie auch ihre eigenen Gliubigen ,freigeben® konnen? . ..
[Was tut sie] mit dem Theologen, der glaubt, eine von der kirchlichen Tradition ab-
weichende Lehre vertreten zu miissen? . . . Man muf} die Konsequenz jener Lehre, nach
der dem Gewissen die letzte Entscheidung zustehen soll, einmal in aller Deutlichkeit
aufzeigen. ... Die Sorge ist durchaus berechtigt, ob damit nicht jene Geschlossenheit
in Lehre und Leben, die die katholische Kirche sich errungen oder bewahrt hat, zu-
gunsten eines protestantischen Prinzips gefahrdet wird.*

Der dies im Jahr 1964 schrieb, der Dominikanerpater Stephan H. Pfiirtner, steht nun
personlich im Mittelpunkt einer Kontroverse um dieses Problem. Er soll auf Inter-
vention des Vatikans seinen Lehrstuhl fiir Moraltheologie an der staatlichen katho-
lischen Universitit Freiburg in der Schweiz verlieren, weil er in einem &ffentlichen
Vortrag in Bern am 3. November 1971 zwdlf ,Grundsitze einer zukiinftigen Sexual-
moral® zur Diskussion gestellt hatte, die in der Schweiz lebhafte Diskussionen bis zur
Entriistung auslosten. Die Lage wird noch dadurch kompliziert, daf die Schweizer
Bischofskonferenz sich des Falls angenommen hatte und eine Kompromifformel

1 Stimmen 191, 1 1



Innerkirchliche Gewissensfreibeit

gefunden zu haben schien, mit der auch Pfiirtner einverstanden war, als der Vatikan
{iber den Dominikanergeneral eingriff.

Die grundsitzliche Fragestellung, wie Freiheit der Meinungsdufierung und der theo-
logischen Forschung mit der Verantwortung der kirchlichen Autoritit fiir die Einheit
und Reinheit der Lehre vereinbart werden kann, wurde von Pfiirtner selbst auf dem
Hohepunkt der Diskussion in einem Aufsatz im Sommer 1972 noch einmal heraus-
gearbeitet. Er betonte darin, dafl das Recht auf Wahrheitssuche auch das Recht ein-
schlieft, dabei einmal irren zu diirfen. ,Die Wahrheit mufl auf eine Weise gesucht
werden®, sagt das Konzil, ,,die der Wiirde der menschlichen Person und seiner Sozial-
natur eigen ist, d. h. auf dem Wege der freien Forschung, mit Hilfe des Lehramtes
oder der Unterweisung, des Gedankenaustauschs und des Dialogs, wodurch die Men-
schen einander die Wahrheit, die sie gefunden haben oder gefunden zu haben glauben,
mitteilen, damit sie sich bei der Erforschung der Wahrheit gegenseitic zu Hilfe kom-
men.“ Wer aber einen theologischen Lehrstuhl innehat, ist wohl zur Treue zum Glau-
bensbekenntnis seiner Kirche in dhnlicher Weise verpflichtet, wie nach Art. 5, Abs. 3
GG die Freiheit der Lehre nicht von der Treue zur Verfassung entbindet. Ein Theo-
loge mufl demnach ,alles befragen kénnen. Man wird ihm jedoch nicht zugestehen
konnen, zu einem definitiven Bekenntnis zu kommen, das den zentralen Bekenntnis-
inhalten seiner Glaubensgemeinschaft widerspricht.“ Schwierig ist nur die Angabe
objektiver und iiberpriifbarer Kriterien, ob es sich um einen zentralen Bestand christ-
lichen Lebens handelt. Dieser darf selbstverstandlich nicht angegriffen werden.

Sicher ist mit der ,Neuen Verfahrensordnung zur Priifung von Lehren® der Kon-
gregation fiir die Glaubenslehre vom 15. Januar 1971 die letztgiiltige Form noch nicht
gefunden, dem eines Glaubensirrtums Angeklagten einen Rechtsschutz zu verleihen,
der dem vom Konzil verkiindeten Menschenrecht auf Gewissensfreiheit voll geniigt.
Nur wenn die Gerechtigkeit des Verfahrens, in dem einem Theologen die Unverein-
barkeit seiner Auffassung mit der kirchlichen Glaubenslehre nachgewiesen wird, iiber
jeden Zweifel erhaben ist, wird der Eindruck des Gewissenszwangs vermieden. Auch
sollte das kollegiale und subsidiire Prinzip nicht iiberspielt werden, nach dem zunichst
das Kollegium der Bischife einer Region zustindige Instanz zu sein hitte, dem die
romische Glaubenskongregation dann als hshere Berufungsinstanz tibergeordnet wire.
Solange der Verdacht besteht, ein Theologe wage aus Angst vor Repressalien, bei-
spielsweise in seiner beruflichen Stellung, das nicht offen auszusprechen, was er eigent-
lich denkt, wird die Glaubwiirdigkeit des von ihm Vorgetragenen leiden.

Walter Kerber S]



