Karl Rabner S]
Kirchliche und auflerkirchliche Religiositit

Es gibt eine von der Kirche herkommende, von ihr getragene, auf sie bezogene Frommig-
keit1, Dabei ist unter Frommigkeit die persénlich frei angenommene Bezogenheit des
Menschen auf Gott in Glaube, Hoffnung und Liebe verstanden, so wie sie, von Jesus
Christus vermittelt, spezifisch christlich ist. Der solche Frommigkeit tragende Glaube an
Jesus Christus ruht auf der Botschaft der Kirche. Er weifl sich bezogen auf das in die
Kirche eingliedernde Sakrament der Taufe, die geschichtliche Erscheinung der heils-
haften Zuwendung Gottes zum Menschen in Jesus Christus. Der Fromme aber erfihrt
die diese Frommigkeit ermichtigende Zuwendung Gottes zu ihm als in der Zuwendung
Gottes zu seinem Volk geschehen. Zum gegenseitigen Verhiltnis zwischen Gott und dem
Menschen gehort auch die wirksame Erscheinung im Sakrament. So hat Frommigkeit
als Bezogenheit des ganzen Menschen auf Gott notwendig auch eine gemeinschaftliche
und sogar gesellschaftliche Dimension. Kirchlich und nicht in duflerlichem Legalismus
und Ritualismus ersticke ist sie natiirlich nur dann, wenn all ihre auf die Gesellschaftlich-
keit der Kirche bezogene Gesinnung und Tat wirklich von der innersten, freien, von der
Gnade Gottes getragenen Zuwendung des Menschen zu Gott beseelt ist.

Kirchliche Frommigkeit

Die Kirchlichkeit persénlicher Frommigkeit ist sehr variabel und hat ihre individuelle
und kollektive Geschichte. Denn Bezogenheit des Menschen auf Gott und Kirchlichkeit
dieser Bezogenheit hingen zwar zusammen, sind aber nicht identisch. Es gibt allerdings
auch eine heilswirksame und dennoch auferkirchliche Frommigkeit in dem spiter noch
genauer zu beschreibenden und zu differenzierenden Sinn. Aber legitim findet man auch
innerhalb der kirchlichen Frémmigkeit verschiedene Gestalten beim einzelnen, in gesell-
schaftlichen Gruppen und in einzelnen Epochen. Letztlich werden alle diese Variationen
parallel liegen zu den geschichtlichen Moglichkeiten.

Beide Momente, Kirchlichkeit und Individualitit, sind in der Frommigkeit aufein-
ander bezogen; keines kann restlos, dem Wesen des Menschen nach, eliminiert werden,
und doch ist das gegenseitige Verhiltnis dieser beiden Groflen nicht starr und unver-
inderlich. Die Kirchlichkeit der Frommigkeit kann im subjektiven Erleben erfahren
werden als tragender Grund ihres Verstindnisses, ihrer Sicherheit und Lebendigkeit,

1 Die hier veroffentlichten Gedanken sind aus einer Arbeitsunterlage erwachsen, die der Verfasser
einer Sachkommission der Synode der deutschen Bistiimer vorgelegt hat. Der Beitrag ist weitgehend
iiberarbeitet.

1= 3



Karl Rabner S]

aber auch als etwas Sekundires, als ein fast nur geduldig getragenes Anhédngsel einer in
sich selbst ihre Gewiflheit und Kraft tragenden Frommigkeit im einsamen Verhiltnis zu
Gott. Aus dem Gesagten ergibt sich schon, daf man von der Kirchlichkeit der Frommig-
keit beim einzelnen nicht allzuviel verlangen darf. In der kirchlichen Praxis und Gesetz-
gebung gibt es zwar so etwas wie eine Minimalforderung in dieser Richtung (Sonntags-
messe, jihrliche Beichte, Osterkommunion, Siuglingstaufe usw.). Aber hier ist fast alles
verinderliches Kirchengebot, dessen pastorale und menschliche Opportunitdt immer
neu zu tiberpriifen ist. Die Kirchlichkeit der Frommigkeit kann auch variieren entspre-
chend dem Bild der Kirche, das als Richtmafl vorgestellt ist. Diese Variabilitdt bewegt
sich zwischen dem Bild der Kirche als Heilsanstalt und dem der Kirche als Heils-
gemeinde. Dementsprechend empfindet sich der einzelne entweder als geleiteter Emp-
finger der kirchlichen Heilsgaben oder als mittragendes und mitverantwortliches Glied
der Gemeinschaft Kirche. Die Kirchlichkeit der Frommigkeit kann iiberdies noch variie-
ren, je nachdem, ob der einzelne Kirche an der Universalkirche der Welt oder an der
briiderlichen Einzelgemeinde erfahrt.

Man sollte diese Variationen in der Kirchlichkeit der Frommigkeit nicht durch ein
allzu rasches Sowohl-Als-auch billig miteinander versshnen wollen. Die Pastoral und
das kirchliche Leben miissen solche Variationen erlauben und die Spannung zwischen
ihnen aushalten. Sie diirfen nicht durch ein taktisch schlaues Sowohl-Als-auch von jedem
einzelnen alle Grade von Kirchlichkeit fordern und auf diese Weise viele, die dem An-
schein nach weniger kirchlich fromm sind, filschlich in die Situation eines Randchristen
dringen. Andererseits kann es auch neue Formen von Kirchlichkeit der Frommigkeit
geben, deren Intensitit an praktisch gelebter Briiderlichkeit nicht von vornherein an der
durchschnittlichen Gestalt iiblicher Kirchlichkeit gemessen werden mufl.

Kirchlichkeit der Frommigkeit kann auch in Fehlformen auftreten. Solche partielle
Depravation dieser Kirchlichkeit kann sogar die Signatur einer lingeren Periode der
Geschichte der Kirche sein, ohne dafl man deutlich auf sie reflektiert und das Kollektiv-
gewissen der Kirche entschieden genug darauf reagiert. Depravation ist immer gegeben,
wenn die Kirchlichkeit sich gegeniiber der Frommigkeit als solcher selbstindig macht und
die Absolutheit der Frommigkeit zum Mittel entschiedener Kirchlichkeit macht; wenn
die Kirchlichkeit eindeutig und sicher als Kriterium fiir das Verhiltnis eines Menschen
zu Gott gewertet wird; wenn solche Kirchlichkeit die Kirche als Sekte versteht und zu
einem gesellschaftlich méglichst geschlossenen Getto zu machen sucht; wenn Triumpha-
lismus gegeben ist; wenn Kirchlichkeit zum Gruppenegoismus entartet und die Freiheit
des Geistes verlorengeht, Gutes auflerhalb der Kirche zu sehen; wenn der einzelne seine
Kirchenzugehrigkeit als Absicherung gegen Gott gebraucht; wenn vergessen wird, dafl
die Kirche fiir die Welt und nicht die Welt fiir die Kirche da ist; wenn der reibungslose
Ablauf des kirchlichen Lebens zu sehr als Ideal gilt; wenn kirchliche Einrichtungen und
Vorginge nicht immer wieder aufs neue kritisch befragt werden, ob sie wirklich Glaube,
Hoffnung und Liebe in der Welt bewirken; wenn ein briiderliches Verhiltnis zwischen
Hierarchie und Gliubigen blofle Theorie bleibt usw. Der Kampf gegen solche Fehl-



Kirchliche und auferkirchliche Religiositit

formen ist wichtig. Denn ihre Erfahrung blockiert bei Nichtchristen und Nichtkatho-
liken in erheblichem Mafl den Zugang zum Verstindnis von Kirche und echter Kirch-
lichkeit.

Auf jeden Fall ist die Kirchlichkeit grundsitzlich nur als partikulires und in einem
wahren Sinn sekundires Moment an der Frommigkeit zu werten. Sie ist das, weil
Frommigkeit und Kirchlichkeit so sehr voneinander zu unterscheiden sind, dafl es heils-
wirksame Frommigkeit geben kann, die nicht kirchlich ist. Grundsitzlich ist nimlich
auch in kirchlicher Frommigkeit die Erfahrung Gottes und Jesu Christi urspriinglicher
als die der Kirche. Der letzte Satz bezieht sich auf die grundsitzliche Struktur der
Glaubensgegenstinde und der Glaubensbegriindung und leugnet weder ein gegensei-
tiges Bedingungsverhiltnis simtlicher Glaubensmotive untereinander, zu denen auch die
Erfahrung der Kirche gehort, noch die Tatsache, dafl sich ,normalerweise® die Erfah-
rung der Frémmigkeit iiberhaupt eben in der Gemeinschaft der Kirche ereignet.

Auflerkirchliche Frommigkeit

Es gibt eine auflerkirchliche Frommigkeit, auch abgesehen von der Pluralitit christ-
licher Kirchen und der jeweils auf eine von ihnen spezifisch bezogenen Frommigkeit. Der
Satz ist zunichst fiir jeden selbstverstindlich, der die aufRerchristliche Religionsgeschichte
kennt, die selbst heute auf dem Boden der sogenannten christlichen Lander noch nicht
einfach zu Ende ist. Gemeint ist aber auch, daf es spezifisch christliche Frommigkeit
auflerhalb der eigentlichen Kirchen und Gruppen (Sekten) gibt, also eine Frommigkeit
als Beziehung auf Gott, die sich in irgendeiner Weise durch Jesus Christus ermédchtigt
weifl.

Solche auBlerkirchliche Frommigkeit kann durchaus heilswirksam sein. Der Christ
sollte sie nicht als einen blofl menschlichen Versuch betrachten, von ,unten® her einen
Bezug zu Gott herzustellen. Denn sie wird tatsichlich durch die freie, aber iiberall ange-
botene Gnade Gottes innerlich getragen und ist dort heilswirksam, wo der Mensch dem
absoluten Spruch seines Gewissens gehorcht und diesen Gehorsam mindestens in irgend-
einer Form von Frommigkeit als expliziten Bezug auf Gott realisiert und objektiviert.
So kann der katholische Christ und Theologe grundsitzlich anerkennen, daf faktisch
jede gewissensmifig ehrliche Frommigkeit heilshaft, von der Gnade getragen und in
diesem Sinn schon anonym christlich ist2.

Die dristliche Botschaft, die den Menschen zu einem eigentlichen, ausdriicklichen
Christen machen will, ist darum nicht einfach Indoktrination einer bisher unbekannten
Sache von auflen, sondern Erweckung eines wirklich schon in der Gnade Gegebenen und
unthematisch Erfahrenen, gewissermafien die ontogenetische Wiederholung einer phylo-

2 Unter dem Stichwort vom ,anonymen Christen® hat der Verf. zahlreiche weitere Aspekte der glei-
chen Grundproblematik behandelt. Fiir weitere Einzelheiten vgl.: Bemerkungen zum Problem des ,ano-
nymen Christen®, in: K. Rahner, Schriften zur Theologie 10 (Ziirich, Einsiedeln, K&ln 1972) 531-546.



Karl Rabner S]

genetischen Offenbarungsgeschichte der Menschheit, immer schon von der Gnade als der
Selbstmitteilung Gottes an die Welt getragen. Die Verkirchlichung dieser heilshaft
auferkirchlichen Frommigkeit ist das volle Zusichselberkommen einer durch die Gnade
schon immer gegebenen Frommigkeit in der ausdriicklichen Begegnung mit Jesus und
seiner institutionell verfaften Glaubensgemeinde. So ist Kirchlichkeit nicht Anfang,
sondern Ende der Gnade, die sich nach ihrer souverinen Freiheit unter den Menschen
einige beruft. Sie bilden Kirche, das heifit das geschichtliche Zeichen fiir die siegreiche
Anwesenheit der Gnade Gottes in der Welt und darin trotz der universalen Bestimmung
der Botschaft Jesu ein faktisch in der Menschheitsgeschichte partikuldres Zeichen dafiir,
dafl Gott in aller Frommigkeit durch seine Gnade anwesend ist, wo ein Gewissen dem
hier und jetzt nicht iiberbietbaren Anruf gehorcht.

Auch bei einer solchen Frommigkeit ist wie bei jedem freien menschlichen Akt zu
unterscheiden zwischen der letzten, urspriinglichen, freien und von der Gnade getrage-
nen Ausrichtung der Erkenntnis und der Freiheit auf Gott hin und ihren material- und
raumzeitlich-geschichtlichen Objektivationen in Wort und Tat. Was uns in der Gesell-
schaft und der Geschichte an solchen Objektivationen begegnet, kann in geringerem oder
groferem Mafl depraviert sein, ohne daf deshalb ihre letzte Ausrichtung auf Gott und
ihre Heilsbedeutung schon aufgehoben sein miifite. Analog kénnte hier darauf hinge-
wiesen werden, dafl ein objektiv irriges, subjektiv aber gutes Gewissen Taten setzen
kann, die den materialen Geboten des Sittengesetzes widersprechen und in denen
dennoch der Gehorsam gegen das Gewissen und Gott realisiert wird. Auf einzelne For-
men und Gestalten individueller oder gesellschaftlicher Art solcher Depravationen kann
hier natiirlich nicht eingegangen werden. Je grofler die Depraviertheit des religidsen
Aktes ist, desto mehr verringert sich die Chance, daf} die letzte subjektive Intention doch
noch auf Gott selbst bezogen ist. Es wire gut, in der gegenwirtigen aufierkirchlichen
religidsen Subkultur einmal genauer solche mehr oder minder explizit religiosen Voll-
ziige in ihren typischen Gestalten und Depravationen darzustellen, weil solche Phéno-
mene meist nicht deutlich genug gesehen werden, um an ihnen anerkennend oder ableh-
nend anzukniipfen.

Diese Frommigkeit hat natiirlich ihre gesellschaftlich bedingten Muster und Her-
kiinfte. Man denke z. B. nur an die iiblichen Formen des Aberglaubens, der vulgiren
Astrologie usw. Vieles hat hier fiir unseren Kulturbereich immer noch christliche Her-
kunft und ist vielfach mitgeprigt durch einen fritheren kirchlich-christlichen Unter-
richt.

Gotteserfahrung als auflerkirchliche Frommigkeit

Der urspriinglichste und tragende Grund aller auferkirchlichen Frommigkeit ist die
Gotteserfahrung?®. Erst von daher kann ihr Wesen und ihre Existenz wirklich deutlich

3 Vgl. die grundsitzlichen Erwigungen: Selbsterfahrung und Gotteserfahrung, in: Schriften zur
Theologie 10, 133-144.

6



Kirchliche und auferkirchliche Religiositit

werden. Dabei ist zwischen urspriinglicher Gotteserfahrung und einer reflexen, verbal
objektivierenden Gotteserkenntnis zu unterscheiden. Denn es gibt grundsitzlich einen
Unterschied zwischen urspriinglich geistigen Vollziigen (z. B. Freude, Liebe, Angst) und
deren verbaler Objektivation in Reflexion (also z. B. die feststellende Rede tiber Exi-
stenz und Wesen von Freude, Liebe, Angst). Zwischen beiden besteht natiirlich auch ein
Zusammenhang. Daher kann die verbale Objektivation solcher urspriinglichen Vollziige
inadiquat, ja sogar falsch sein4. Urspriingliche Erfahrung kann sich intentional durch-
aus auf einen von ihr verschiedenen Gegenstand beziehen (z. B. urspriingliche, echte
Liebe zu einem anderen Menschen, die der theoretischen, reflektierenden Interpretation
durch den Liebenden vorausgeht). Ein solcher ,,Gegenstand“ kénnte in einer aposterio-
rischen, von aufien kommenden Erfahrung oder Belehrung gegeben sein (z. B. die Kennt-
nis eines bestimmten geliebten Menschen). Aber es ist denkbar, dafl ein solcher urspriing-
lich intentionaler Akt gerade durch seine apriorisch gegebene Intentionalitit allein schon
von einem ,Gegenstand“ oder von seinen notwendigen Strukturen weif 5.

Eine solche urspriingliche Gotteserfahrung im Unterschied zu einem verbalen gegen-
stindlichen Wissen um ihn gibt es nun tatsichlich, gleichgiiltig wie dieses Wissen um
Gott entstanden gedacht wird. Die urspriingliche Gotteserfahrung kann natiirlich, wenn
Ontologismus und auf partikulire Erfahrungen sich berufender Mystizismus vermieden
werden sollen, nur gedacht werden als Erfahrung Gottes, der mit der Transzendentalitdt
des Menschen immer und iiberall gegeben ist als das Woraufhin dieser Transzenden-
talitit.

Die traditionelle Unterscheidung zwischen Natur, natiirlicher Geistigkeit des Men-
schen einerseits und Gnade, gnadenhafter Erhobenheit andererseits ist hier nicht von
entscheidender Bedeutung. Setzen wir nimlich voraus, dafl der Mensch wenigstens im
Angebot immer und iiberall wegen des universalen Heilswillen Gottes gnadenhaft ,er-
hoben® ist, dann kann eine urspriingliche Gotteserfahrung gegeben sein und an sie appel-
liert werden, ohne dafl genauer unterschieden werden muf, ob ein bestimmtes Moment
an dieser Erfahrung schon mit der natiirlichen Geistigkeit des Menschen gegeben ist oder
nur (aber immer und iiberall) vorkommt, weil diese Geistigkeit durch die gnadenhafte
Selbstmitteilung Gottes erhoben ist. Die Gnade kann ja von vornherein nur verstanden
werden als Radikalisierung der grundsitzlich unbegrenzten Transzendentalitit der

4 Fin materialistisch denkender Anthropologe kann das Wesen der Liebe, der Freiheit, der Ver-
antwortung usw. durchaus auch dann falsch deuten, wenn er sie selber echt vollzieht. Den Widerspruch
zwischen der eigenen urspriinglichen Erfahrung und seiner Deutung braucht er nicht unbedingt zu be-
merken,

5 Aus der apriorisch erfahrenen Logik seiner Erkenntnis weifl der Mensch z. B., daf} jeder Gegenstand,
der ihm irgendwann und irgendwie einmal begegnet, den Grundbedingungen des menschlichen Akts
entsprechen wird. Wenigstens begrifflich miifite von daher auch der Unterschied zwischen einer urspriing-
lichen Gotteserfahrung und einer theoretischen Lehre von Gortt verstindlich sein. Dabei ist es gleich-
giiltig, daf diese Lehre durch andere vermittelt wird und sich unter Umstinden als Belehrung tber einen
Gegenstand versteht, der so zum erstenmal an den Horer herangebracht wird, oder als richtige Deutung
einer urspriinglichen Erfahrung erfafit wird.



Karl Rabner S]

menschlichen Erkenntnis und Freiheit auf die Unmittelbarkeit Gottes hin, deren Héhe-
punkt und Vollendung die unmittelbare Gottesschau ist.

Die hier gemeinte Gotteserfahrung ist von transzendentaler Notwendigkeit. Sie ist
also (wenn auch oft unthematisch) immer und iiberall gegeben, wo der Mensch seine
geistige Erkenntnis und Freiheit vollzieht, selbst dann noch, wenn er thematisierend und
verbal objektivierend diese transzendental notwendige Bezogenheit auf Gott leugnet.
Wiirde diese transzendentale Notwendigkeit geleugnet, dann wiirde Gott als ein belie-
biges Objekt verstanden, dessen Erfahrung vom Menschen ebenso berechtigt vermieden
wie zugelassen werden kénnte. Die Berufung auf die alles {iberragende objektive Bedeu-
tung Gottes kiime zu spit, um Notwendigkeit und Wiirde der Gotteserkenntnis zu legi-
timieren. Es gébe in der Verfassung des erkennenden Subjekts eben nichts, was zu der
Frage verpflichten konnte, ob eine solche Wirklichkeit wie Gott iiberhaupt existiert,
zumal er gewifl nicht zu den unmittelbar sich aufdringenden Gegenstinden der apo-
steriorischen Erfahrung gehort. Die apriorisch transzendentale Erfahrung des Menschen
kann (wie alles, was am Menschen bewufit gegeben ist) im Modus der freien Annahme
oder Ablehnung vorliegen. Annahme und Ablehnung kénnen wieder unthematisch oder
mit und durch eine thematische Objektivation dieser transzendentalen Bezogenheit auf
Gott gegeben sein; von da aus wiren auch die verschiedenen Méglichkeiten eines ver-
meintlichen oder wirklichen Atheismus abzuleiten.

Transzendenzerfahrung

Die Grundlage dieser transzendentalen Gotteserfahrung ist die Transzendenzerfah-
rung des Menschen. Beide sagen ein und dieselbe Wirklichkeit im Menschen aus, wobei
die erste nur explizit das letzte Woraufhin der Transzendentalitdt des Menschen her-
vorhebt. Eine genauere Phinomenologie der Transzendenzerfahrung, wenn diese Ana-
lyse richtig und einigermaflen vollstindig gemacht wird, wiirde zeigen, dafl ihr Worauf-
hin tatsichlich das Verstindnis des wirklichen Gottes hergibt.

Die Transzendenzerfahrung kann hier nur sehr unvollkommen beschrieben werden.
Sie besteht darin, dafl Erkenntnis und Freiheit des Menschen immer schon iiber den ein-
zelnen Gegenstand der inneren und #dufleren Erfahrung hinausgreifen, dafl dieser Vor-
griff die Bedingung der Moglichkeit gegenstindlicher Erkenntnis und Freiheitstat ist,
daf er iiber jeden angebbaren Gegenstand hinaus schlechthin unbegrenzt ist, weil jede
denkbare Begrenzung, indem sie gedacht wird, schon wieder iiberschritten ist. Insofern
die Erfahrung der Transzendentalitit des Menschen sich wirklich setzt, sich durch ihr
Woraufhin getragen erfihrt und weifl, dafl das Nichts — nichts ist, kann dieses Worauf-
hin der Transzendenz nur als die unendliche, unumfafibare, radikal Geheimnis bleibende
Wirklichkeit, als Gott gedacht werden. Dieses Woraufhin als unumfafibares Geheimnis
ist — nicht als Gegenstand im Sinn des Ontologismus — wirklich die Er6ffnung der Trans-
zendenzbewegung.



Kirchliche und aunferkirchliche Religiositit

Natiirlich ist diese Transzendenzerfahrung, die Gott zu ihrem Woraufhin hat, nicht
in ihrer eigenen Urspriinglichkeit, in der Abstraktheit gegeben, in der sie hier beschrie-
ben wird. Ein mystagogischer Verweis auf diese Erfahrung mufl darum beriicksichtigen,
daf der nicht explizit Philosophie treibende Mensch diese Erfahrung zwar selbstver-
stindlich macht, jedoch in ganz bestimmten Formen und Gestalten. Denn es handelt sich
nicht um die absolut diffuse Transzendentalitit, die ein immer gegebenes Moment am
Erkenntnis- und Freiheitsvollzug ist, sondern um intensivere Vollziige, welche eben
diese Transzendenzerfahrung auch dem reflektierenden Bewufitsein deutlicher aufdrin-
gen. So ermdglichen sie dem Menschen des Alltags mit Hilfe der schon in der gesell-
schaftlichen Umgebung gegebenen verbalen Thematisierung Gottes eine Reflexion auf
seine Transzendenzerfahrung.

Solche Erfahrungen urspriinglicher Art sind von der Natur der Sache her immer dort
gegeben, wo die Transzendenzbewegung die Endlichkeit des kategorialen Gegenstands
als solche erfahren lifit8. Dadurch kann die Endlichkeit der kategorialen Gegenstinde
als nicht iiberwindbare und nicht erfiillende thematisch werden, ebenso wie die in einer
solchen ,negativen® Erfahrung immer noch gegebene Bejahung einer nicht mehr end-
lichen Erfiillung. Sowohl die Erfahrung der alles bedrohenden Angst wie die iiberstei-
gende Freude, die Erfahrung einer absoluten Verantwortung, Treue, Liebe, die kate-
gorial nicht mehr adiquat gerechtfertigt werden, die Erfahrung der absoluten Logik,
die das Einzelobjekt begriindet, aber nicht von ihm begriindet werden kann, sind solche
bevorzugten Transzendenzerfahrungen. Es miifite allerdings zwischen Gestalten unter-
schieden werden, die durch eine freie Annahme gebildet sind, und solchen, die in der
radikalen Zerrissenheit zwischen der transzendental notwendigen, unthematischen Be-
jahung Gottes und seiner unthematischen oder thematisierten Ablehnung durch die
Freiheit des Menschen entstehen. Das eine und selbe Subjekt erfihrt sich ja erkennend
und frei mehreren Erfahrungen von transzendentaler Notwendigkeit ausgesetzt, die in
der Einheit des Subjekts als untereinander zu versshnende erfahren werden, doch von
diesem selbst nie versshnt werden koénnen.

Wo aber iiber alle empirische Hoffnungslosigkeit hinaus dennoch bedingungslos ge-
hofft wird, wo die einzelne Freude erfahren wird als Verheiflung grenzenloser Freude,
wo man liebt in unbedingter Treue und Entschlossenheit, obwohl die Briichighkeit auf
beiden Seiten fiir solche Liebe die Unbedingtheit gar nicht legitimieren kann, wo radi-
kale Verantwortung gegeniiber einer sittlichen Verpflichtung auch dann noch durch-
gehalten wird, wenn dies scheinbar nur zum Untergang fithrt, wo die Unerbittlichkeit
der Wahrheit erfahren und unbedingt ergriffen wird, wo die uniiberwindbare Diskre-
panz zwischen der Individualitit und Sozialitit, in der Pluralitidt verschiedener Bestim-
mungen des Menschen in einer scheinbar grundlosen, d. h. nicht noch einmal objektivier-
baren Entschlossenheit der Hoffnung auf alles versshnenden Sinn und Seligkeit aus-

6 Als kategorialer Gegenstand ist hier zunichst das andere, endliche und unmittelbare Du gemeint,
die Mitwelt also und nicht nur die Umwelt.



Karl Rahner S]

gehalten wird, da ist Gott als die Bedingung der Moglichkeit solcher Vollziige schon
unthematisch erfahren und angenommen. Das gilt auch, wenn das Wort ,,Gott® noch
nie gehdrt und als Vokabel fiir die Bezeichnung des Woraufhin der so erlebten Tran-
szendentalitdt verwendet wird.

Solche Transzendenzerlebnisse treten nicht nur da und dort einmal auf, sondern dif-
fuser und nicht einmal ansatzweise thematisiert bei jedem beliebigen Vorgang der
menschlichen Erkenntnis und Freiheit. Als Bedingung der Moglichkeit von Erkenntnis
und Freiheit im alltdglichen Leben wird solche transzendentale Gotteserfahrung in ihrer
Notwendigkeit und Unausweichlichkeit erlebt, so dafl der Mensch vor der Frage steht,
ob er diese Unausweichlichkeit auch in einem freien Urvertrauen zur Mitte seiner Exi-
stenz machen will oder ob er sie verdringen will in einer Flucht zu den tibersichtlichen
und manipulierbaren Einzelwirklichkeiten in seinem Leben.

Damit ist aber keine Abwertung der expliziten Lehre von Gott und der objektivieren-
den Reflexion auf diese Erfahrung gegeben. Der Mensch ist nicht nur Wesen von Trans-
zendentalitdt, sondern auch von Geschichte und Reflexion. Deren grundsitzlich hichste
Stufe ist gegeben, wenn auf die transzendentalen Bedingungen der gegenstindlichen
Erkenntnis und der geschichtlichen Erfahrung reflektiert wird, wenn also das Woraufhin
der Transzendenz des Menschen, unter dem er Geschichte treibt, reflektiert wird. Der
einzelne aber kann sich nicht legitim dem Gesamtbewufitsein der Menschheit entziehen.
Er mufl es explizit mit Gott zu tun haben wollen. Umgekehrt bedeutet die verbale und
gesellschaftliche Thematisierung der urspriinglichen Gotteserfahrung in Geschichte und
Gesellschaft fiir den einzelnen eine radikale Moglichkeit, seine eigene transzendentale
Gotteserfahrung zu reflektieren, die Geschichte dieser Reflexion méglichst rein und voll-
stindig zu vollziehen.

Alle bisherigen Ausfithrungen blieben zwangsldufig abstrakt und sehr allgemein.
Natiirlich muf es in eine andere Sprache {ibersetzt werden, wenn es religionspidago-
gisch, katechetisch und missionarisch wirksam werden soll. Aber es ist davor zu warnen,
heute schlechthin eine so , konkrete® und , plastische® Sprache fordern zu wollen, wie sie
frither einmal mdglich war. Der Grund fiir die friiher viel konkreter klingende religitse
Sprache lag darin, dafl man unbefangener Gottes Wirken an ganz bestimmten Punkten
der Welt und der Geschichte lokalisieren konnte, so daff sich von solchen Punkten her
gewissermaflen kategorial von Gott reden liel. Ob und in welchem Sinn eine solche
gewissermaflen kategoriale Erfahrung Gottes heute noch mdglich ist, kann hier nicht
niher untersucht werden. Auf jeden Fall ist in radikaler Weise fiir uns Gott nur als
letzter Grund und letztes Ziel von Wirklichkeit iiberhaupt denkbar und hochstens indi-
rekt ,innerweltlich® erfahrbar. Von da aus kann die religitse Sprache von heute letztlich
eine gewisse Abstraktheit gar nicht vermeiden. Diese Abstraktheit braucht darum nicht
zu erschrecken, weil dem Menschen immer deutlicher wird, dafl die praktisch effiziente
Sprache im Verstdndnis und Handeln mit seiner materiellen Umwelt auch immer ab-
strakter wird. Diese Apologie abstrakten religivsen Redens ist natiirlich nicht so ge-
meint, dafl die hier verwendete Sprache die einzig mdgliche ist, um von Gott zu reden.

10



Kirchliche und anperkirchliche Religiositit
Erkenntnismoglichkeit transzendentaler Gotteserfahrung

Es ist davor zu warnen, sich zu schnell und unbesehen auf partikulire religiése, mehr
oder weniger ,,mystische® Erlebnisse zu berufen, um die Moglichkeit einer Gotteserfah-
rung darzutun. Solche Erlebnisse sind entweder sehr intensive Fille einer grundsitzlich
allgemein zuginglichen Gotteserfahrung oder sie erwecken den Verdacht, psychologische
Phinomene zu sein, die sich aus partikuliren psychischen Ursachen erkliren. Die Gnade
einer transzendentalen und durch die erhebende Gnade Gottes wesentlich radikalisierten
Gotteserfahrung mindestens als Angebot an die Freiheit hat jeder Mensch. Das ist nur
eine Ubersetzung der katholisch verbindlichen Lehre vom allgemeinen und wirksamen
Heilswillen Gottes. Die Gnade freier Annahme und Liebe hat wohl nicht jeder Mensch
in jedem Augenblick seines Lebens. Es kann aber gehofft, wenn auch nicht sicher gewufit
werden, dafl die Geschichte jedes Menschen im vollendeten Heil endet und also irgend-
wann die wirksame Gnade der Annahme der transzendentalen Gotteserfahrung durch
die Freiheit gegeben sein wird.

Aber die Gnade der Annahme ist etwas, das sich bei jedem Menschen einer sicheren
Reflexion entzieht. Die richtige Reflexion der transzendentalen Gotteserfahrung in
einem thematisierten Wissen um Gott ist gewill wieder Gnade, die nach dem Ausweis
der Erfahrung nicht jedem gegeben ist. Nach der Uberzeugung des Zweiten Vatikanum
braucht sie auch nicht einmal als angebotene und zureichende Gnade jedem Menschen in
jeder gesellschaftlichen und geschichtlichen Situation gegeben zu sein. Das bedeutet aber
nur, dafl der betreffende Mensch in der Situation psychologischer und gesellschaftlicher
Art konkret nicht in der Lage ist, seine gegebene transzendentale Gotteserfahrung genii-
gend zu reflektieren und in dem, was ihm von auflen iiber ,,Gott® gesagt wird, wieder-
zuerkennen. Das ist aber grundsitzlich auch dann gegeben, wenn ein intelligenter
Mensch in seiner konkreten Situation auch durch ein Gesprich mit einem Mathematiker
nicht zu einem Verstindnis etwa der Matrizenrechnung kommen kann. Die Berufung
auf nicht vorhandene Gnade der Gotteserfahrung darf weder ein mystisch-psychologi-
sches Mifiverstindnis solcher Gnade voraussetzen noch dispensiert sie von der immer
wieder erneuten Bemiihung, anderen zu einem reflexen Verstindnis der transzenden-
talen Gotteserfahrung zu verhelfen und sie so auch in der Dimension des objektivieren-
den Bewuftseins und der religitsen Gesellschaft zu Theisten zu machen,

Eine konkrete Mystagogie in die Reflexion der eigenen transzendentalen Gotteserfah-
rung des einzelnen miiflte allerdings langsam und besser als bisher entwickelt werden.
Man darf nicht meinen, dabei miisse das Wort ,,Gott® am Anfang stehen. In einer Situa-
tion, in der religiose Sprache in der Gesellschaft keine unbestrittene Herrschaft mehr hat,
steht es eher am Ende. So kann aber auch ein Gottesbegriff gebildet werden, der spiter
nicht wegen seiner Infantilitidt hochst gefdhrliche Krisen im religitsen Bewufitsein des
Menschen verursacht. Diese Mystagogie in das Zusichselberkommen der transzendenta-
len Gotteserfahrung mufl natiirlich bei Erfahrungen ankniipfen, die bewufStseinsmifig
deutlich und existentiell gewichtig sind und die transzendentale Gotteserfahrung so in

11



Karl Rabner S]

sich tragen, dafl sie zu einer Thematisierung dieser Erfahrung dringen. Solche Erfahrun-
gen sind immer eingebaut in das Ganze der existentiellen menschlichen Erfahrung. Wo
diese vielleicht schon frithkindlich mehr oder minder mifgliickt ist, wo eine Erfahrung
zwischenmenschlicher Liebe, Treue, Geborgenheit usw. nicht geniigend erreicht wurde,
ist natiirlich auch die Thematisierung der urspriinglichen Gotteserfahrung sehr schwierig.
Nur wo in einem letzten Urvertrauen ein bergender Sinn des Lebens iiberhaupt frei an-
genommen wird, wird die Freiheit des Menschen bereit sein, die Thematisierung dieses
Urvertrauens auf Gott hin mitzuvollziehen. Die Weckung dieses Urvertrauens geschieht
wirksam nicht allein durch Worte, sondern durch die Teilnahme am Lebensvollzug eines
anderen Menschen, der in Gelassenheit und Liebe produktives Vorbild fiir dieses Urver-
trauen zu sein vermag.

Von daher l4f¢ sich auch ein Verstindnis gewinnen vom Zusammenhang der Gottes-
erfahrung und der Bezogenheit des Menschen auf Jesus Christus. Christus ist das pro-
duktive Vorbild schlechthin fiir ein Sicheinlassen auf das Geheimnis unseres Daseins,
das wir ,Gott* nennen. Die absolute Radikalisierung unserer transzendentalen Bezo-
genheit auf Gott nennt der Gliubige den Geist Christi. Im Blick auf die Geschichte Jesu
gewinnt der Christ die geschichtliche Legitimation, sich auf den Gott einzulassen, den
Jesus seinen Vater nannte. Transzendentale Gotteserfahrung und geschichtliche Erfah-
rung Jesu schlieflen sich zu einem gegenseitigen Bedingungsverhdltnis zusammen, Geist
und Geschichte sind eine Einheit, in der Gott Ursprung und Ende des Menschen zugleich
ist.

Es ist natiirlich auch denkbar, daff jemand zwar eine durch die religiose Gesellschaft
bewirkte Indoktrination iiber Gott besitzt, ohne dafl es ihm selbst gelingt, von seiner
transzendentalen Gotteserfahrung her diesen Explikationsprozef} selbst deutlich nach-
zuvollziehen. Auch er kann natiirlich die in diesem objektivierten Gottesbegriff mitgege-
bene philosophisch-theologische Dynamik wirksam werden lassen und so zu einem im-
mer geklirteren und subtileren Gottesbegriff kommen. Er braucht natiirlich auch nicht
mit dem schwierigen Explikationsvorgang bedringt zu werden, aufler seine individuelle
oder gesellschaftliche Situation machen einen solchen Versuch notwendig. Dieser Expli-
kationsvorgang kann bei philosophisch sehr gebildeten Menschen durch ihre Bildung
nicht nur erleichtert, sondern auch erschwert werden, so dafl es unter Umstinden bei
einem ,bekiimmerten Atheismus® in der Dimension der Reflexion bleibt, dem gegeniiber
die Schrecklichkeit der Gott-losigkeit gesehen, eingestanden und erlitten wird, ohne
konkret auf der Ebene reflexer Erkenntnis iiberwunden werden zu kénnen.

Einheit kirchlicher und auflerkirchlicher Frommigkeit
Jede transzendentale Erfahrung vollzieht sich am Material der Geschichte. Dies gilt
auch von der transzendentalen Gotteserfahrung. Die kirchliche Frommigkeit ist darum

nichts anderes als der Vollzug der immer und iiberall gegebenen transzendentalen Got-

12



Kirchliche und anflerkirchliche Religiositit

teserfahrung und deren Reflexion im Blick auf die geschichtliche Gegebenheit des ge-
storbenen und auferstandenen Jesus von Nazareth. Die geschichtliche Kontingenz dieses
Materials gibt der kirchlichen Frommigkeit ihre deutliche Greifbarkeit und Konkretheit
wie auch ihre Anfechtbarkeit?. Heute muf§ darum kirchliche Frommigkeit immer wieder
deutlich in jene urspriingliche Erfahrung riickgebunden werden, deren Material und Aus-
legung sie ist. Anders kann sie in ihrer geschichtlichen Bedingtheit (in Menschenwort,
Kult und Kirchengesetz) und ihrer Bestreitbarkeit durch einen atheistischen Humanis-
mus sowie durch den Hinweis auf die vielen anderen existierenden Religionen nicht un-
befangen gelebt werden.

Ob es eine ,reflektierte® transzendentale Erfahrung Gottes ohne jede Vermittlung
eines kategorialen Gegenstands gibt oder geben kann, ist hier nicht die Frage. Gewif}
wird es eine intensive transzendentale Erfahrung Gottes geben kénnen, wo der vermit-
telnde endliche Gegenstand zuriicktritt, die namenlose Wirklichkeit Gottes in stiller Ge-
sammeltheit, in Schweigen, im Versinken der raumzeitlichen Gegebenheiten erfahren
wird, wo Leere als Fiille, Schweigen redend, Tod als Andringen des Lebens, irdische
Wirklichkeiten als lautere Verheiflung erlebt werden. Hier hat das religidse Leben ein
unermefliches Feld der Vertiefung bis zu den Phinomenen hin, die man iiblicherweise als
wmystisch® zu bezeichnen pflegt. Solche Erfahrung nochmals als in einem letzten Sinn
kirchliche zu machen, d. h. als Leben der Kirche im Geist, fiir das alles andere nur Mittel
ist, bedeutet Vollendung der Einheit von ,,auflerkirchlicher” und , kirchlicher® Frommig-
keit. Einweisung in meditatives Erleben miifite eine Kunst der ,,Seelenfithrer® sein. Dafl
dafiir heute in der Kirche wenig Verstindnis vorhanden ist, ist ein Moment der Rollen-
unsicherheit der heutigen Priester. Sie haben nichts {iber die Erfahrung Gottes zu sagen.

Gegen diese Gedanken lieffe sich der Einwand erheben, alles hier sei zu sehr auf Theo-
logumena gegriindet, die bestreitbar und jedenfalls nicht allgemein rezipiert seien. Aber
dem liefle sich entgegenhalten, dafl kein Dogma ohne Verwendung von Theologumena
gepredigt werden kann. Wenn wir dann aber den allgemeinen Heilswillen Gottes fiir
jeden Menschen ernst nehmen, wenn wir voraussetzen, dafl ein Mensch ohne irgendeine
Begegnung mit Gott sein Heil nicht finden kann, wenn wir daraus kein mystisches
Mirakel machen, das ebenso gut geleugnet wie behauptet werden kann, dann ist jeder
Christ gehalten, beim Menschen eine der Verkiindung im Wort schon vorausgehende
Gottesbegegnung anzunehmen, denn auch der soll das Heil finden, der dieser Wortver-
kiindigung nicht in effizienter Weise oder gar nicht begegnet ist. Jeder Verkiindiger
muf} sagen, wie er sich diese seiner Predigt notwendig vorausgehende Gotteserfahrung
denkt und wie er glaubt, sie anrufen zu kdnnen. Es bleibt aber die Frage, ob in einer
anderen Terminologie wirklich eine in der Sache andere Antwort als die hier formulierte
gegeben werden kann.

7 Das Material konnte auch anders sein und behilt in jedem Fall seine kontingente Herkunft. Diese
ist notwendig, aber schwer zu ertragen, weil sie gerade die Konkretheit eines transzendental notwendigen
und iiberall giiltigen Verhiltnisses zu Gott sein soll und ist.

15



