Oskar Kébler

Die Jesuiten und der moderne Zeitgeist

Die verfluchte Trias

Freimaurer, Juden und Jesuiten sind an allem schuld. Dies ist die Formel, mit welcher
der ,Absolutismus von unten®, Ausgeburt des 20. Jahrhunderts, umgeht — in allen
seinen Varianten. Diese Formel hat ihre Vorgeschichte im ,, Absolutismus von oben®.

Pater G. Lamormain, 1624-1637 Beichtvater Ferdinands II., Anwalt des Restitu-
tionsedikts im Dreifligjahrigen Krieg, hob die ,,virtutes* des Kaisers, den er mehr im
vermeintlichen Interesse der Kirche als in politischer Klugheit beraten hatte, fast iiber
alles Menschenmafl hinaus — und Pater F. de La Chaize, der dritte in der Reihe der
jesuitischen Beichtviter des ,Sonnenkonigs®, ging 1688 im Konflikt seines radikal
staatskirchlichen Herrn mit dem Papst so weit, entgegen der Tradition seines Ordens
nicht nur die gallikanischen Tendenzen zu bestirken, sondern den Papst einen Partei-
ginger der Jansenisten, dieser hartnickigen Feinde der Staatsraison, zu nennen. Aber
diese Assistenz der Jesuiten bei der Erhdhung des gottihnlichen Herrschers (sofern
er den wahren Glauben hatte) war lingst vergessen, als deren Nachfolger mit den
Jesuiten aufriumten, zum Vergniigen der oppositionellen Stinde, die erbittert hatten
zusehen miissen, wie sie ihre Rechte an den absoluten Monarchen verloren.

Die andere Gruppe in der verfluchten Trias machte die bittere Erfahrung, wie pro-
blematisch die Rolle eines notwendigen Ubels ist, wenngleich sie freilich mehr iiber
den Konkurs hinwegzuretten vermochte als die Societas Jesu im Jahr 1773. Der be-
rithmteste der ,Hofjuden®, die insbesondere in Deutschland und Osterreich aus der
Geschichte des werdenden modernen Staats nicht wegzudenken sind, Siif Oppen-
heimer, wurde 1738 nach dem Tod Herzog Karl Alexanders in Stuttgart gehdngt —
und der preuflische K&nig Friedrich Wilhelm I. liel 1713 die Witwe Liebmann ein-
sperren, weil ithr Mann, ihr Sohn und sie von seinem Vorginger zu hohe Prozente
genommen hatten.

Die ersten in der Trias, die Jiinger des Menschheitstempels, hatten bis zum ,Abso-
lutismus von unten® in den meisten Fillen Gliick, obwohl die Freimaurer recht bald
ihre humanitiren Ideale in politische Macht umzusetzen verstanden. Das Meister-
stiick stammt vom Marquis de Pombal, seit 1750 allmichtiger Mann in Portugal.
Aber damals schon regte sich der Verdacht; 1735 wurden die Freimaurer in Holland
verboten, weil sie fiir das Haus Oranien agiert hatten, 1785 in Bayern wegen des

461



Oskar Kdbler

Verdachts republikanischer Gesinnung, und die Zarin Katharina II. traute thnen Kon-
spirationen mit Schweden und Preuflen zu.

Nun — ist es nicht in der Tat eine verfluchte Trias, wenn auch die politisieren-
den jesuitischen Beichtviter eine Minderzahl ausmachen, viele Hofjuden durchaus
risikogemifle Zinsen nahmen, die Freimaurer auch anderes im Sinn hatten als nur
politische Konspirationen im Interesse der ,Briider“? Doch woher kommt es, dafl die
extremen Fille im Gedichtnis blieben und unterschwelliges Ressentiment plétzlich
ausbrechen konnte in die Formel: Freimaurer, Juden und Jesuiten sind an allem
schuld?

Dafl Gruppen, die ein besonders intensives und exklusives Solidarititsverhiltnis
ausbilden, sich der Gegnerschaft der Gesamtgesellschaft aussetzen, ist eine allgemeine
sozialpsychologische Erscheinung. Sie wird verstirkt, wenn diese Gruppen ein eigenes
Ritual haben, und noch mehr, wenn sie tatsichlich Macht ausiiben, deren Reichweite
dann ins Phantastische ausgedacht wird. Die , Weisen von Zion®, die gottesldsterli-
chen Verschwdrungen der Logen und die Machenschaften des ,schwarzen Papstes®
sind nur eine Auswahl aus den vielen Bildern, mit denen man das Ubel der Welt
erkliren kann. Insoweit fehlt also der Verfluchung der Trias das Besondere.

Aber da gibt es noch ein anderes Moment. Diese Trias ist zwar unter sich verfeindet,
wenn es auch in ihrem Binnenverhiltnis einige Unterschiede gibt: Die Jesuiten und
die Freimaurer bekdmpften sich untereinander bis aufs Messer, und der spezifisch
katholische Antisemitismus ist ein triibes Kapitel; aber auch keineswegs alle Maurer
waren Freunde der Juden. Und doch ist diese Trias in einer merkwiirdigen Weise darin
verbunden, daf sie entscheidend zur Hervorbringung des ,modernen Geistes* beige-
tragen hat. Seine Erscheinung ist ohne die Emanzipation der Juden und die Entfal-
tung ihrer intellektuellen und Skonomischen Kraft und ohne die ,Weltbriiderschaft
der Freimaurer®, in der sich ,biirgerlicher Geist® (auch der revolutioniren Aristokra-
ten) inkarnierte, nicht vorstellbar. Aber die Jesuiten? Man darf natiirlich ihren Anteil
an der Entwicklung des Absolutismus nicht {iberschitzen. Immerhin trugen sie im
16. und 17. Jahrhundert dort, wo sie Einflufl ausiiben konnten, dazu bei, dafl dieses
durchaus revolutionire Herrschaftssystem, indem es die zahllosen Parzellen altiiber-
lieferten Rechts ausloschte, das Terrain fiir den modernen Machtstaat planieren konnte.
Aber was wichtiger ist: schaut man hinter die gegenseitigen Verfemungen innerhalb der
Trias, dann wird sichtbar, was auch die Jesuiten in die Ausbildung des modernen
rationalen Geistes bewirkten.

Hitte man nicht dieser Trias ein Denkmal setzen miissen mit der Inschrift: ,Den
feindlichen Briidern zum Dank fiir die Aufklirung der Menschheit“? Aber haben
jemals die Aufgeklirten ihren Aufklirern einen langlebigen Dank gezollt? Die Revo-
lution frifit ihre Kinder, hat man gesagt. Aber vielleicht hat sie auch Appetit auf
ihre Viter, mit denen das alles angefangen hat, wofiir man nun einen Schuldenbock
sucht. Freimaurer, Juden und Jesuiten sind an allem schuld. Sperrt sie ein, schlagt sie
tot, und die Zeit des gesunden Volksempfindens ist wiederhergestellt.

462



Die Jesuiten und der moderne Zeitgeist
Die feindlichen Anwilte der gleichen Ratio

Die Jesuiten haben bis zum letzten Mann gegen den ,Zeitgeist“ gekimpft und sind
dabei das Opfer der Bésewichte geworden, des Marquis de Pombal, der Madame de
Pompadour und des franzdsischen Parlaments, des spanischen Grafen Aranda, des
niederldndischen Leibarztes Maria Theresias, des Juristen Lori in Bayern, der Kardi-
nalspartei des Papstes Klemens XIV. Aber das ist eine Simplifikation.

Einer der beriihmtesten Jesuitenschiiler ist René Descartes, der mit 10 Jahren das
Kolleg von La Fléche bezog und es mit 18 Jahren verlieR (1606-1614). Der Besuch
der Jesuitenschule von Toulouse durch den 22jihrigen hugenottischen Pastorensohn
Pierre Bayle (1669) war ein Zwischenspiel., Immerhin vom 10. bis zum 16. Lebens-
jahr besuchte Voltaire das beriihmte Jesuitenkolleg Louis le Grand (1704-1710), und
auch der radikalste Geist unter den Enzyklopidisten, Denis Diderot, fehlt nicht in
dieser Reihe, die nur eine Auswahl ist. Die Ordenshistoriker verzeichnen als Denk-
miler der Undankbarkeit ehemalige Giinstlinge der Societas wie Pombal oder Lori.
Nun ist natiirlich die bekannte Tatsache zu beachten, daff die Jesuiten einen grofen
Teil des Schulwesens in den katholischen Lindern beherrschten. Und viele wissen aus
cigener Erfahrung, dafl Klosterschiiler generell in spiteren Jahren aus gut oder weniger
gut verstindlichem Ressentiment zu Kirchenhassern werden. Aber man hat doch auch
Grund, dariiber nachzudenken, was sich in diesen Bildungsgeschichten moderner Gei-
ster als Fleisch vom eigenen Fleisch der Jesuiten erwies.

Der Begriinder der neuzeitlichen Philosophie, René Descartes, hat dem Kolleg
von La Fléche ein gutes Andenken bewahrt, obwohl er der Verfolgung durch die Sor-
bonne und die Jesuiten nach Holland hatte ausweichen miissen. Aber es handelt sich
da um mehr als nur einen freundlichen Charakterzug des Philosophen. War denn der
radikale methodische Zweifel, der im berithmten ,cogito, ergo sum® seinen Halt fand,
nicht in der ignatianischen Spiritualitit der Selbstvernichtung begriindet, nur dafl Des-
cartes sich aus dem Abgrund nicht unmittelbar in die Hand Gottes zu geben wuflte,son-
dern in der Selbstgewiflheit, gewonnen im Vollzug des Denkens, in der ,res cogitans®,
Station machte? Freilich nur Station, denn es war ja das Problem, wie die ,res ex-
tensa® der teilbaren Materie, der kérperlichen Dinge, fiir die nur ihrer selbst gewisse
»Tes cogitans“ erkenntnistheoretisch Gewiflheit gewinnen kann. Da gab es fiir Des-
cartes keinen Weg als das hingebende Vertrauen auf die Wahrhaftigkeit des Schopfer-
gottes. Die weitere Wirkung des Jesuitenschiilers freilich gehdrte der schwerwiegen-
den Auffassung vom geometrischen Mechanismus der gesamten Kérperwelt. Die Wege
liefen auseinander, aber sie waren eine lange Strecke hindurch ein einziger Weg ge-
wesen, der Weg des auf eine universale Rationalisierung der Welt bedachten Huma-
nismus. Die Jesuiten, in deren Hochschulen ein purgierter Cartesianismus vorgetragen
wurde, hatten geglaubt, die Unterwerfung der wachsenden Rationalitit unter den
Willen Gottes werde sie in ihren Grenzen halten.

Aber lingst hatten die ,Philosophiae naturalis principia mathematica® (1687) des

463



Oskar Kibler

Isaac Newton, der sich auf seine Weise noch dagegen gewehrt hatte, daf die Entbehr-
lichkeit des Schipfergottes aus der absoluten Berechenbarkeit des Kosmos resultiere,
und Voltaires bedenkenlose Vermittlung der Principia die ,res cogitans® entthront
und den Siegeszug der naturwissenschaftlichen Empirie eingeleitet. Die Lehrpline der
Jesuitenschulen schlugen Purzelbiume in der Bemiithung, diese Stoffe zu rezipieren —
ein Vorgang, der sich heute in der Tragbdie des untergehenden humanistischen Gym-
nasiums wiederholt. Die Rationalisierung des Daseins hatte Konsequenzen, die iiber
ihre Vorkimpfer, ob Jesuiten oder reingliubige Cartesianer, hinweggingen.

Die Aufklirer und die Jesuiten

Was immer die Jesuiten durch ihre hofischen Machenschaften an fanatischem Hafl
erregten, und was auch der harte Machtwillen der Politiker zu ihrem Untergang
beitrug, was der klerikale Neid des Episkopats: den wohl intimsten Todfeind hatten
sie nicht unter den Deisten und Atheisten, nicht unter den verfolgungswiitigen Politi-
kern und eifersiichtigen Bischdfen, sondern in einem religitsen Genie. ,Der Gott Abra-
hams, Isaaks, Jakobs, nicht der Philosophen® — dies Wort steht im ,Mémorial®, das
Blaise Pascal 1654 nach seiner Vision niedergeschrieben hat. In seinem Retraite in
Port-Royal verfaflte er seine Meditationen iiber den Menschen, dieses Wesen zwischen
»misére® und ,grandeur®, dieses ,denkende Schilfrohr®, das ein Wassertropfen tSten
kann und das dennoch erhabener ist als das Weltall, weil es weif}, daf} es stirbt, wovon
das Weltall nichts weifl. Es war im Namen der ,Logik des Herzens® die radikale
Absage des Mathematikers und Physikers an die Aufklirung und den absoluten An-
spruch der Empirie — aber auch an den Rationalismus der jesuitischen Moraltheologie.
Man hat Pascal den Vorwurf gemacht, er habe mit seinen ,Lettres. provinciales®,
dieser leidenschaftlichen Anklage der Jesuiten, dem Jahr 1773 entscheidend vorge-
arbeitet. Die Wirkung dieser in ungewdhnlich hoher Auflage verbreiteten ,Provin-
ciales®, in denen Pascal die Spiritualitit der insbesondere von den Jesuiten systema-
tisch verfolgten Jansenisten verteidigte und den in Kreisen strenger Frémmigkeit sehr
lang schon verabscheuten ,moralischen Laxismus® der Jesuiten an den Pranger
stellte, war in der Tat verheerend fiir den Orden.

Aber es ist nicht moglich, hier eine historische Schuldverrechnung aufzumachen,
Pascals verletzende Schirfe, die selbst in Port-Royal, dem Zentrum des Jansenismus,
von Meére Angélique als lieblos verurteilt wurde, der heimtiickischen Methode gegen-
tiberzustellen, die etwa der Jesuit P. Pinthereau anwendete, indem er sich Papiere
des im Gefingnis von Vincennes elendiglich gestorbenen Saint-Cyran besorgte und
sie in eindeutiger Verfilschungsabsicht publizierte. Am Ende gleichen sich die Konten
aus. Die papsttreuen Jesuiten an der Seite der Gallikaner, in der Partei Richelieus,
Mazarins und Ludwigs XIV., denen die an der Urgemeinde sich orientierende Frém-
migkeit der Jansenisten politisch héchst verdichtig sein mufite — Pascals jansenistische

464



Die Jesuiten und der moderne Zeitgeist

Freunde, schwer getroffen durch die kirchlichen Verurteilungen, in ihrer reaktiven
Politisierung im 18. Jahrhundert an der Seite der von den Aufklirern beherrschten
Parlamente, weil sie gegen die Jesuiten vorgehen — das sind so widernatiirliche Biind-
nisse, dafl man sich schwer tut, dem eigentlichen Konflikt auf die Spur zu kommen.

Man muf} in den Anfang zuriickgehen, wo ein grofler Name steht: Augustinus. Die
Jesuiten hatten ihren raffiniert angelegten Feldzug gegen das diesem Kirchenvater
gewidmete Buch des Flamen Cornelius Jansen erdffnet, noch ehe es erschienen war.
Aber es ging nicht um ein gelehrtes Buch, weder den Oratorianern und den anderen
Freunden des sich gruppierenden Jansenismus, noch den Jesuiten. Nichts ist bezeich-
nender als der Wunsch einiger von ihnen, es mége nicht nur der Flame, sondern der
Afrikaner selbst verurteilt, endlich dieser Mann aus dem Weg geriumt werden, dessen
Protest gegen die Gleichsetzung von Ecclesia und Imperium, von Welt und Gottesreich
das Mittelalter vergeblich zu neutralisieren versucht hatte. Augustinus und Pascal,
das ist eine der groflen Kombinationen von Bonaventura bis Kierkegaard. Augustinus
und die Jesuiten, das ist wie Feuer und Wasser, nicht anders wie Augustinus und
»les philosophes® der Aufklirung. Zieht man alle Bosheiten ab, die man den Auf-
klirern und den Jesuiten nachgesagt hat, die sie tatsichlich praktizierten, die sie vor
allem sich gegenseitig vorgeworfen haben, dann kommt da jene moderne Humanitit
zum Vorschein, die den Menschen in dieser Welt heimisch machen will, statt ihm
immer wieder die Absurditdt seiner Existenz vorzuhalten. In Sachen des Dogmas
und vor allem des Papsttums duldeten die Jesuiten keinerlei Laxismus, so wenig wie
die Aufklirer in Sachen der menschlichen Autonomie. Aber in der moralischen Praxis
plidierten sie beide fiir eine probabilistische Menschenfreundlichkeit. Sie waren Opti-
misten, die Aufklirer und die Jesuiten.

Verlust der abendlindischen Naivitit

»oancte Confuci, ora pro nobis“ — dies steht nicht erst in Arnold Toynbees syn-
kretistischer Litanei. Schon Frangois de la Motte Le Vayer, Erziecher Ludwigs XIV.,
neigte zu diesem Anruf. In der Emanzipation des modernen Europa von der abend-
lindischen Uberlieferung spielt die Entdeckung eines Pluralismus von geschichtlichen
Welten, die Entdeckung der primitiven Gesellschaften und der fremden Hochkulturen,
insbesondere Chinas, eine wesentliche Rolle. Die Vermittler dieser Kunde waren vor
allem die Missionare und unter ihnen insbesondere die Jesuiten. In seinen program-
matisch betitelten Binden ,Moeurs des Sauvages Amériquains comparées aux Moeurs
des Prémiers temps“ (1724) wollte sich Lafiteau auf die Irokesen und Huronen Ka-
nadas als Zeugen der Uroffenbarung berufen, um Pierre Bayle zu widerlegen, der
einen Atheismus bei Primitiven behauptet hatte. Die gute Absicht des Jesuiten war
Wasser auf die Miihlen jener, die im Namen des ,,Edlen Wilden® das im Christentum
verkommene Europa kritisierten. Die Chinaschwirmerei, die zu einem guten Teil

33 Stimmen 191, 7 465



Oskar Kébler

auf die Werke jesuitischer Missionare zuriickgeht, auf die 17 Binde der ,Lettres Edi-
fiantes et Curieuses® (1702-1726) und die grofle ,Description... de ’Empire de la
Chine® (1735) von Pére J. B. du Halde, drang noch tiefer und sprengender als der
Primitivenkult in das christliche Geschichtsbewufitsein ein, das der harmonisierende
Leibniz mit dem Rat hatte bewahren wollen, die Europider sollten den Chinesen
Missionare der geoffenbarten und diese den verdorbenen Europiern Missionare der
natiirlichen Theologie schicken.

Man hat es den Missionaren des Ordens, insbesondere dem Italiener Matteo Ricci
(t 1610), als Weitsicht angerechnet, dafl sie ihre Glaubensverkiindigung ebenso der
chinesischen Hochkultur anpassen wollten wie die friithchristlichen Apologeten der
spitantiken Kultur, und es dem Papsttum als borniert-abendlindischen Eigensinn vor-
geworfen, dafl die Akkomodation verurteilt wurde (endgiiltig 1742 und 1744). Neuer-
lich wurde umgekehrt die Methode der Jesuiten, zuerst die oberen Gesellschaftsschich-
ten zu gewinnen, also ,von oben nach unten® zu missionieren, als traditionalistisch
klassifiziert und der Gemeindebildung von unten her, wie sie die ,,Propaganda fide®
in Rom und das Pariser Missionsseminar anstrebten, die gréflere Chance zuerkannt.
Auszumachen ist dies nicht, weil beide Verfahren am chinesischen Weltherrschafts-
bewufltsein scheiterten.

Dafl die Jesuiten keine ,reine® Liebe zu Konfuzius hegten, sondern ihn als Medium
ihres missionarischen Auftrags sahen, darin glichen sie durchaus Montesquieu und
seinen Gesinnungsgenossen, denen es auch noch an historischer Bildung fehlte und um
einen kritischen Spiegel fiir das alte Europa ging. Aber die Jesuiten waren dabei, als
Europa am europiischsten wurde, im Ausbruch nimlich aus sich selbst, nicht nur in
der globalen Expansion seiner politischen und wirtschaftlichen Macht, sondern in der
Entdeckung des Horizonts der Weltgeschichte. In Francisco Sudrez (T 1617) hatten
sie einen Ordensbruder, der die fiir die Begriindung des universalen Vilkerrechts sc
wesentliche Unterscheidung gemacht hatte zwischen den sich entwickelnden Sitten
(mores), auf denen das ,ius gentium® ruht, und den Normen, die im ,ius naturae®
griinden. Dieser Spanier; der einen tiefen Einflufl auf den Niederlinder Hugo Gro-
tius ausgeiibt hat, sah auch das in dieser relativierenden Unterscheidung enthaltene
Problem und sprach von einer dem Menschengeschlecht eigenen ,unitas quasi politica
et moralis®. Weder dieser Rechtsdenker noch die Missionspraktiker seines Ordens
konnten wissen, was dies einmal fiir den christlichen Glauben bedeuten wiirde, sofern
er nur die europiische unter den Weltreligionen ist. Die Geschichte hat bekanntlich
keinen Platz gefunden in der Ratio studiorum der Jesuiten. Trotzdem waren einige
von ihnen an den Rand des Abgrunds geschichtlichen Denkens geraten, von dem
katholische Theologie und apologetische Historiographie noch lange unberiihrt blieben.
Die Jesuiten waren dabei, als das Abendland seine Naivitit verlor.

466



Die Jesuiten und der moderne Zeitgeist

Das erste Opfer der Revolution

Die Aufhebung des Jesuitenordens 1773 durch Papst Klemens XIV. war formal-
rechtlich korrekt und ein geschichtliches Unrecht. Die Besetzung des pipstlichen Rom
durch die Truppen der jungen italienischen Nation im Juni 1871 war ein eklatanter
Bruch des Volkerrechts und ein Akt geschichtlichen Rechts. Es war das letzte Kapitel
der biirgerlichen Revolution — im gleichen Jahr, in dem mit dem Aufstand der Pariser
Kommune eine neue Ara der Revolution beginnt —, Menetekel fiir die Jiinger der
oHeiligen Hallen®, das der italienische Grofimeister Lemmi nicht sehen konnte. An
der intellektuellen Geschichte, die auf die franzosische Revolution hinfiithrt, hatten
die Jesuiten ihren Anteil, auch wenn er nicht zutage liegt. Sie wurden das Opfer des
Vorabends. Wo sollten sie denn ihre Freunde haben — einmal abgesehen von den
Folgen ihrer wirklichen Fehler und Untaten? Beim Absolutismus (den der Kurie nicht
zu vergessen), bei den Parlamenten, bei den Freigeistern, bei den Frommen? Sie waren
der abwegigen Hoffnung gefolgt, dies alles auf einen Nenner bringen zu kénnen, nicht
ohne dabei mit sich selbst ins Unreine zu kommen. Und am Ende waren sie der Gegen-
stand des Abscheus von Rom bis nach Madrid, von Paris bis nach Wien.

Man mag sich freilich fragen, was man ihnen angetan hat, als der Orden am
7. August 1814 von Papst Pius VII. ohne jede Neuerung restauriert wurde. In Al Gest
flossen ,Trdnen der Freude und Rithrung®. Aber nun beginnt — nach einigen Schwie-
rigkeiten des inneren Ubergangs und unter heftiger Anfeindung der liberalen Gesell-
schaft — eine Phase in der Geschichte des Ordens, in der er auch jedem Anschein der
Modernitdt absagte (von einigen Ausnahmen wie dem Exegeten Hummelauer abge-
sehen) und unter der Devise: Right or wrong my Pope fiir lange Zeit einen Kampf
innerhalb der Kirche fiihrte — oft genug an den falschen Fronten. War nicht die Socie-
tas Jesu erst jetzt — fiir lange Jahrzehnte — das Opfer der Revolution geworden?
Doch tauchte eine Hoffnung am Horizont auf. Sie kam aus dem Land der Schwaben:
Franz Xaver Wernz, 1906-1914 Ordensgeneral, leistete den Modernismus-Denun-
zianten solchen Widerstand, dafl er dabei sein Amt aufs Spiel setzte.

33# 467



