Roman Bleistein S]

Freizeit und Langeweile

»Die Menschheit morgen® stellt ein bedringendes Problem der Wissenschaftler dar.
Erstaunlich ist, daf} sie in ihren Prophezeiungen iibereinstimmen. Dennis Gabor nennt
als diistere Prognose den Atomkrieg, die Lihmung durch Uberbevdlkerung, das Pro-
blem der Mufle. O. K. Flechtheim zihlt fiinf Gefahren auf: ,Die physische Ausrottung
der Menschheit oder eines groflen Teiles von ihr zusammen mit der Zerstdrung des
menschlichen Habitats; die Verelendung eines erheblichen Teiles der sogenannten
Zwei-Drittel-Welt; die Repression des Menschen iiberall in der Welt; die Zerstorung
der wesentlichen Lebensgrundlagen der natiirlichen Umwelt der Menschheit; die psy-
chische Deformierung des Menschen in Nord und Siid, Ost und West.“ Konrad Lo-
renz endlich, der bekannte Verhaltensforscher, beschreibt in seiner neuesten Publika-
tion die ,acht Todsiinden der zivilisierten Menschheit“: die Uberbevlkerung der
Erde, die Verwiistung des natiirlichen Lebensraums, der Wettlauf des Menschen mit
sich selbst, der Wirmetod des Gefiihls, der genetische Verfall, das Abreiflen der Tra-
dition, die Zunahme der Indoktrinierbarkeit der Menschheit, die Kernwaffen. In
dreierlei stimmen diese Wissenschaftler iiberein: in der Gefahr der Kernwaffen, der
Uberbevlkerung und des Mangels an Mufle bzw., in den Worten von K. Lorenz,
»des Wirmetods des Gefiihls* 1.

Mancher wird es fiir eine Ubertreibung halten, dem Mangel an Mufle eine dhnliche
Bedeutung wie den Atomwaffen oder der Uberbevlkerung beizumessen. Aber K. Lo-
renz wiirde darauf hinweisen, daf der emotionale Wirmetod das Leben in seinen
Hohen und Tiefen einebne und dadurch ,tddliche Langeweile® erzeuge. Damit wird
von ihm mit einer Alltagsvokabel wie Langeweile ein apokalyptisches Desaster be-
schrieben: die Muflelosigkeit. Deutet sich diese Gefahr heute bereits an? Wie wire
ihr entgegenzuwirken? Diese Probleme der ,Menschheit morgen® werden heute be-
schworen mit den beiden Worten: Freizeit und Langeweile,

Phinomenologie der Langeweile

Wie ist die Langeweile psychologisch zu beschreiben? Wie das deutsche Wort andeu-
tet, hat man es mit einer schier stehenden Zeit zu tun, einer aufregenden Monotonie,

1 D. Gabor, Menschheit morgen (Frankfurt 1969) 11; O. K. Flechtheim, Futurologie (K&ln 1970)
312 f.; K. Lorenz, Die acht Todsiinden der zivilisierten Menschheit (Miinchen: Piper 1973). Lorenz
leistet darin eine hintergriindige Kuleurkritik unserer Zeit.

468



Freizeit und Langeweile

einem Zeitverfall, in dem nichts geschieht. Diese Erfahrung geht einem an den Nerv;
denn nicht ohne Grund sprechen wir von einer ,todlichen Langeweile®. Sprache aber
ist immer verriterisch. Sie verrit hier: Langeweile ist existenzbedrohend. Er langweilte
sich zu Tode, kdnnen wir iiber einen Snob oder iiber einen Greis sagen.

Wenn wir uns weiterhin an die Sprache halten, so gibt sie uns verschiedene Weisen
der Langeweile kund. Wir sprechen etwa davon, daf® Menschen und Dinge, Gescheh-
nisse und Aufgaben uns langweilen. Man konnte also von einer objektiven Lange-
weile sprechen, weil es ein Gegenstindliches ist, das diesen Affekt des Leerlaufs in
uns hervorruft. Kurzweile wire dann dadurch zu finden, daf® man faszinierende Ob-
jekte entdeckte oder daff man von einem Objekt zum anderen eilte. Wir sagen aber
auch: ich langweile midch, und bezeichnen damit, verglichen mit der objektiven Lange-
weile, eine tiefergehende Stimmung. Nicht mehr ein Objekt ist es, das uns innerlich
veroden lift, sondern wir werden uns selbst zu einer entnervenden Last. Darin wird
eine existentielle Langeweile angedeutet, fiir die Kierkegaard das Wort ,,prinzipielle
Langeweile“ prigte. Der Mensch ist in seiner Subjektivitit betroffen. Dieses melan-
cholische Gefiihl sitzt tiefer als die objektive Langeweile. Es kann nicht mehr durch
den Wechsel der Objekte beseitigt werden. Was niitzte das Varieté aufregender Sen-
sationen, wenn man selbst langweilig ist, nichts Aufregendes wahrnimmt. Fiir Kaiser
Nero blieb zum Schluff nur, Rom in Brand zu stecken. Am Irrsinn einer solchen Tat
wird die Tiefe und Macht der Langeweile ablesbar.

Will man nun auf die psychologische Struktur der Akte eingehen, die jede Art von
Langeweile tragen, so kdnnte man sagen: Langeweile ist eine Handlungshemmung
oder Handlungsohnmacht, die mit Gefiihlen der Unlust und Abwehr begleitet ist.
Der Mensch erleidet sozusagen eine emotional hochbesetzte Dissonanz zwischen
Streben und Vermdogen, zwischen Ansinnen und Tun, zwischen selbstgesetztem oder
fremdbestimmtem Anspruch und einem eigenartigen Nichtstun. Unterschwellig ist
in der Langeweile noch ein diffuses und unprizises Streben vorhanden. Schopenhauer
spricht deshalb von einem ,matten Sehnen ohne bestimmtes Objekt“. Auf ihn greift
J. W. Revers in seiner ,Psychologie der Langeweile® zuriick, wenn er definiert: ,Lan-
geweile ist das Erlebnis einer ziellosen Strebung. 2

Uber diese Beschreibung des Grundaktes der Langeweile hinaus sollen drei Arten
der Langeweile im Anschluf an J. W. Revers unterschieden werden 3,

Als primire Form der Langeweile wire die zustindliche zu nennen. In ihr ist der
Mensch noch offen, spielbereit, ausgerichtet auf ein Objekt der Triebentspannung, des
Genusses. J. W. Revers gibt dieser Form den Namen pathische Langeweile; denn sie
stellt einen Zustand der Empfinglichkeit dar, der zugleich die Aufforderung an den
Menschen miteinschlieft, ein der Spannung angemessenes Ziel zu finden. Im Unter-
scheiden und Abwégen, in einer giiltigen Wahl kann dieses Ziel erhoben werden. Die

2 J. W. Revers, Die Psychologie der Langeweile (Meisenheim 1949) 44,
3 Ebd. 61-68.

469



Roman Bleistein S]

psychologische Bestimmung ,,pathisch® trifft eine Art lihmenden Schlummers, der aber
auf Taten aus ist.

Sekundidr dagegen ist die gegenstindliche Langeweile, tritt sie doch dann auf,
wenn das Interesse an einem Objekt sinkt, das der Mensch aufgrund seiner Wahl
gefunden hatte. Sie entsteht zumal dort, wo die einzelne Handlung nur von der Ab-
sicht des Genieflenwollens getragen ist. Revers mochte diese Langeweile dynamische
Langeweile nennen. Er wihlte diesen Namen wohl deshalb, weil sie von Objekt zu
Objekt forttreibt. Diese Dynamik wird dadurch provoziert, dafl der Mensch nur seine
subjektiven Bediirfnisse zu erfiillen sucht, ohne den objektiven Gehalt der Wirklich-
keit zu akzeptieren und ohne ihm gerecht zu werden. Die Verwechslung, die dabei
stattfindet, ist die von Wert und Lust, auf die V. E. Frankl immer wieder hinweist.
Gliick und Freude ergeben sich auf dem ,Riicken der guten Tat“, des sittlichen und
humanen Wertes, wie Max Scheler formulierte. Wo es einem nur um die Lust geht,
vergeht sie einem schon. Und so endet, zumal aufgrund der notwendigen, je neuen
Enttduschung, dieses unverbindliche Spiel in dem Fiasko, daf} es selbst langweilig wird.
Diese Art des spielerischen Genieflens kann nur dadurch vor der zerstdrerischen Lan-
geweile bewahrt werden, dafl das Spiel in die Mufle, in den Schlaf oder in die ernst-
hafte Beschiftigung mit an sich interessanten Gegenstinden iibergeht.

Die dritte Form der Langeweile entsteht endlich dort, wo die Unverbindlichkeit
der Spielattitiide so radikal iibernommen wird, daff dadurch auch die ethischen Grund-
lagen der Personlichkeit in Frage gestellt sind. Diese Form der Langeweile bezeichnet
Revers als bektische Langeweile. Auf sie trife J. P. Sartres Definition zu: ,Leerlauf
der Transzendenz®. Gerade sie zeigt an, dafl schlecht gewihlt wurde, dafl der per-
sonliche Einsatz vermieden wird, dafl die der objektiven Wirklichkeit nicht gerecht
werdende Einstellung des subjektiven Genusses vorherrscht, dafl alles wie ein leicht-
fertiges Spiel betrieben wird, daf ein letzter, transzendentaler Sinn abgeht. Erst diese
hektische Langeweile darf man als pathologisch bezeichnen. Sie ist im wahren Sinn
des Wortes eine ,,moralische Erscheinung® (Fr. Sieburg) und man kann O. Weininger
nur zustimmen, fiir den sie ein ,eminent unethisches Gefiihl ist“, weil nur dadurch
zu definieren, daf die Finsinnigkeit der Zeit in ihr aufgehoben erscheint?.

Ein Beweis fiir die Richtigkeit dieser dritten und wichtigsten Form der Langeweile
scheint mir darin zu liegen, dafl J. W. Revers mit A. Gehlen iibereinstimmt, der Lange-
weile auch dort entdeckt, wo keine Realitit, nimlich Erlebnisse mehr vorhanden sind,
die in sich Zusammenhang hitten, die man ausreifen lassen und moralisch verdauen
konne®. Dafl die hektische Langeweile unmittelbar das Problem eines letzten Lebens-
sinns tangiert, liegt auf der Hand. B. Hiibner hat diesen Zusammenhang in seiner
Freiburger Dissertation ,Die Langeweile® (1962) gut herausgearbeitet, nimlich daf
Langeweile und Sinn, Sinn und Wert, Wert und Sein untrennbar miteinander verbun-

4 O, Weiningen, Das Zeitproblem, zit. bei: A. Winterstein, Angst vor dem Neuen, Neugier und
Langeweile: Die psychoanalytische Bewegung II (1930) 552.
5 A. Gehlen, Das gestorte Zeitbewufltsein, in: Merkur 17 (1963) 319 f.

470



Freizeit und Langeweile

den sind. Seine positive Folgerung aus dieser ontologischen These kann man ohne
Abstriche unterschreiben: ,Je mehr die Sinnwerte des Daseins den einzelnen tran-
szendieren, um so weniger ist das Dasein fiir die Sinnlosigkeit und damit die existen-
tielle Langeweile anfillig.“ ¢ Unter Sinnwerten versteht er dabei Gott, Kultur, Vater-
land, also Wirklichkeiten, die im letzten auf einem Glauben beruhen. Auf diesen Glau-
ben legt B. Hiibner besonderen Wert.

Die Frage, wie Langeweile zu beschreiben sei, ist wohl beantwortet. Es wurde
hoffentlich klar, dal in der Langeweile das strebende Subjekt sein Objekt verliert.
Dem Menschen mangelt die Fihigkeit, die Wirklichkeit — als totale, ganze, objektiv
sich gebende — vor-kommen zu lassen; er geht durch diesen Vorbehalt der Welt ver-
lustig. Hat die objektgebundene Langeweile noch eine Beziehung von Subjekt zu
Objekt (wenn auch negativer Art), so ist in der existentiellen und hektischen Lange-
weile diese Beziehung auch noch verlorengegangen. Das Ich steht gegen die Welt. Mit
anderen Worten: die Grundstruktur des menschlichen In-der-Welt-Seins bricht zusam-
men. Diese Inversion des Menschen konnte noch prizisiert werden als grenzenlose
(narzifitische) Ichbezogenheit, in der der Mensch das MaR aller Dinge und das einzige
Ziel jeden Genusses wird.

Herkunft der Langeweile

In diesem zweiten Gedankengang geht es um die Klirung des folgenden Problems:
Ist Langeweile ein mit dem Wesen des Menschen notwendig gegebener Affekt — W. Le-
penies spriche dann von einer ,anthropologischen Reduktion® 7 — und gehért sie damit
in das Gebiet der Anthropologie oder stellt sie primir ein Epiphdnomen gesellschaft-
licher Verhiltnisse dar und mufl sie deshalb zu den Objekten der Soziologie gezdhlt
werden?

Wenn man in die Kulturgeschichte schaut und notiert, wann von Langeweile die Rede
ist, stellt man fest, daf} sie erst im 17. Jahrhundert, bei Pascal, zu einem philosophi-
schen Thema wird und zur gleichen Zeit in den Maximen des La Rochefoucauld
auftaucht. Thre erste Interpretation ist allerdings eine anthropologische. Pascal schreibt
in seinen Pensées, Langeweile kennzeichne die Misere des Menschen uniibersehbar
und unabdingbar, des Menschen, der eben ein Schilfrohr sei, das denkt, der zwischen
Unendlichem und Endlichem ausgespannt sei und an diesem geradezu existentiellen
Widerspruch zerbreche. Ob sich in dieser Pascalschen Interpretation auch die Bewer-
tung der Langeweile in damaligen hofischen Kreisen niederschligt oder ob sie zuerst
seinen eigenen religidsen Erfahrungen und seinem Verkehrskreis von Port Royal ent-
stammt (mit allen Verbindungen zur ,acedia® in der theologisch-spirituellen Tradi-

¢ B. Hiibner, Die Langeweile (Diss. Freiburg 1962) 55.
7 W. Lepenies, Melancholie und Gesellschaft (Frankfurt 1972) 225 ff.

471



Roman Bleistein S]

tion, die bis auf die Monche des 4. Jahrhunderts zuriidegeht), 148t sich nicht sicher
entscheiden. Man darf allerdings vermuten, dafl Pascal die religiose Sinndeutung
der Langeweile, also die Daseinsanalyse, niherliegt als eine andere, mehr soziolo-
gische Interpretation.

Im 19. Jahrhundert greifen zwei Philosophen das Thema Langeweile auf, zwei
recht ungleiche Zeitgenossen, nimlich Kierkegaard und Schopenhauer. In ihren Dar-
stellungen und Bewertungen sind deutlich die vom Milieu vorgefertigten Verstindnis-
kategorien bemerkbar, etwa diese, dafl Langeweile in den héfischen Kreisen ein Vor-
recht der Konige und der Fiirsten war. Langeweile wird bewertet als Prestigesymbol.
Vordergriindig gesehen entsteht sie aus der ruhigen Ordnung des Staats, aus dem
trige dahinflieBenden Leben, hintergriindig beurteilt ging es in ihr auch um Macht
bzw. um Machtlosigkeit. Um diese aristokratische Langeweile zu beseitigen, gab es
im 18. Jahrhundert die kleinen ,unschuldigen Vergniigungen®, gab es den Hofnarr,
der zumindest ab 1763 unter Ludwig XIV. vom Literaten abgeldst wurde, gab es
den Krieg und spiter, weniger lebensgefahrlich, die Jagd. Durfte sich der Kénig auch
offentlich langweilen, so war dies dem niederen Adel und dem Biirger verboten. Es
entstand — als aristokratischer Mechanismus der Abfuhr von Langeweile, nachdem die
Etikette als die zweite Machtordnung sich nicht iiberall durchsetzte — das Visitenwesen,
der Salon, das Interieur. In ihm wuchs einmal die Fronde gegen den Monarchen —
Salons waren Nester des Widerstands — und es entstanden zum anderen aus der Fi-
nesse d’esprit die Maxime und der Aphorismus, etwa die Texte La Rochefoucaulds.

Durch die Vermittlung des niederen Adels {ibernahm spiter das Biirgertum in ab-
gewandelter Form die hofische Interpretation der Langeweile. Dort langweilte man
sich auch, aber es war den geistig Hochstehenden vorbehalten, um ihre Langeweile
zu wissen, wihrend das breite Volk, die Plebs, unwissend in dumpfer Langeweile
existierte und in plumpen Vergniigungen die Langeweile zu betiuben suchte (A. Scho-
penhauer).

Auf der Grenze zwischen der aristokratischen und der biirgerlichen Langeweile
kommen Kierkegaard und Schopenhauer zu stehen, wobei sich trotz ihrer Gemein-
samkeit in einer pessimistischen Anthropologie doch beachtliche Unterschiede zwischen
beiden finden; denn Kierkegaard fiihrt die Langeweile mehr auf eine religitse Un-
ordnung zuriick, Schopenhauer dagegen beldfit es bei der vom Biirgertum iibernom-
menen Langeweile-Ideologie: Mangelnde Geistigkeit als Ursache der Langeweile.
Dabei geht es auch um ein Aufgreifen von Machtverhiltnissen, da eben anstelle des
Geburtsadels allmihlich der Geldadel tritt, durch den mit &konomischen Mitteln
Macht erworben werden kann. :

Wie reagiert nun das Biirgertum im Gegensatz zur Aristokratie auf die Lange-
weile? Der deutsche Biirger zumindest flieht aus der Langeweile in die Natur — die
romantische Epoche lduft ja parallel — und gewinnt in der Begliidsung durch den Wald,
durch die blaue Blume, durch den gestirnten Himmel die Herrschaft iiber das anddende
Gefiihl. Zum Begleiter bei der Flucht wird noch ein ,Freund® gewihlt, der in Brief

472



Freizeit und Langeweile

und Tagebuch von den sentimentalischen Naturerlebnissen unterrichtet wird; er ist
sozusagen der Kontaktmann zur Gesellschaft.

In der Neuzeit kommt in unseren Tagen bei A. Gehlen und W. Benjamin & wieder
die zeittypische Stimmung wenigstens in der philosophischen Reflexion zum Durch-
bruch.

Bei A. Gehlen spielt dabei die Art des modernen Lebens eine Rolle: seine Hektik,
das Gejagtwerden, das Vorausleben einer geplanten Existenz. Langeweile wird dem-
nach zu einem Dissonanzgefiihl, da innerer Lebensrhythmus und duflere Zeitordnung
nicht mehr iibereinstimmen. W. Lepenies spricht Gehlen dabei eine aristokratische
Sicht der Langeweile zu, weil seine Anthropologie insgesamt eine ,traurige Wissen-
schaft vom Menschen® sei und der Mensch in seiner Melancholie nur durch Institu-
tionen und Phantasie vor absoluter Anomalie bewahrt werde. Vermutlich ist diese
Interpretation deshalb ,aristokratisch®, weil sie mehr einer Daseinsanalytik als einer
soziologischen Analyse zuneigt. Die treffendsten Auflerungen von Gehlen finden sich
in seinem Beitrag ,Das gestorte Zeitbewufitsein®. Dort definiert er Langeweile als
eine Storung im ,affektiv-leibnahen Bereich® und beschreibt ihre Folgen derart: Dafl
diese Storungen ,mit den Zeitverschiebungen zwischen den biologischen Rhythmen
einerseits und dem {iibersteigerten Reaktionstempo andererseits zusammenhingen,
dafiir sehe ich einen Beweis in dem Phinomen der Langeweile. Diese gehdrt einerseits
zu den affektiven, den Stimmungserlebnissen, andererseits ist sie, moralisch qualifiziert,
ein Abspannungszustand.“®

Auch W. Benjamin greift den Zeitfaktor der Langeweile auf, wenn er schreibt:
»Die Langeweile im Produktionssystem entsteht mit seiner Beschleunigung (durch die
Maschine).* 10 Benjamin sieht also auch die Art des Produzierens und das Verhiltnis
zur Zeit als die Ursachen der Langeweile. Monotonie der Arbeit und Monotonie der
Freizeit hdngen eng zusammen. Man darf die Freizeit also mit J. Habermas verstehen
als ,Fortsetzung der Arbeit mit anderen Mitteln“. In diesem Verstindnis scheint die
sozial bedeutsame Umwelt noch insoweit durch, als die subjektiv empfundene Zeit —
ein Anthropologicum! — durch den Rhythmus der Arbeit in einzelne Zeit- und Erleb-
nisfetzen dissoziiert wird. Soweit die Betrachtung der Langeweile aus realen sozialen
Situationen heraus.

Setzen sich mit diesem Problem auch die verschiedenen gesellschaftlichen Utopien
auseinander, die in den letzten Jahrzehnten entworfen wurden? Bei der Bedeutsam-
keit des Problems fiir das harmonische Zusammenleben mufite sich die literarische,
padagogische oder soziale Utopie damit beschiftigen. In der literarischen Utopie wird
die Gesellschaft von vornherein so geplant, daff Langeweile nicht aufkommen kann.
Das totale System — entweder duflerlich fugenlos aufgerichtet oder in den Menschen

8 Hingewiesen sei noch auf Th. Mann, Der Zauberberg (Frankfurt 1966) 147 f., und M. Heidegger,
Was ist Metaphysik? (Frankfurt 21943) 11.

? A. Gehlen, a.a. O. 319.

10 W, Benjamin, Illuminationen (Frankfurt 1969) 258.

473



Roman Bleistein S]

hineinprogrammiert — 1af8t fiir die subjektive Empfindung, also auch fiir die Lange-
weile, keinen Raum mehr. Die Subjektivitit wird in G. Orwells ,,1984“ ebenso aus-
geblendet wie in A. Huxleys ,,Schone neue Welt®.

Die pidagogische Utopie eines B. F. Skinner in ,Futurum zwei“ (Hamburg 1970)
ist insoweit realistischer, als sie der Langeweile in der kommenden Gesellschaft, ent-
sprechend den Visionen eines Verhaltensforschers, Raum lifit. Dagegen suchte Karl
Marx in seinem Entwurf einer ,sozialen® Gesellschaft der Langeweile dadurch zu
steuern, dafl er eine grofle Freiziigigkeit des Berufs plante. Er schreibt in der ,Deut-
schen Ideologie®: ,, ... wihrend in der kommunistischen Gesellschaft, wo Jeder nicht
einen ausschlieflichen Kreis der Titigkeit hat, sondern sich in jedem beliebigen Zweige
ausbilden kann, die Gesellschaft die allgemeine Produktion regelt und mir eben dadurch
moglich macht, heute dies, morgen jenes zu tun, morgens zu jagen, nachmittags zu
fischen, abends Viehzucht zu treiben, nach dem Essen zu kritisieren, wie ich gerade
Lust habe, ohne je Jiger, Fischer, Hirt oder Kritiker zu werden.“1! Durch diese pro-
grammierte und stetige Abwechslung soll jene Langeweile vermieden werden, die aus
der Produktion und aus dem Berufsleben entsteht. In der Realisierung des Kommu-
nismus ist weder die soziale Utopie noch dieses berufspidagogische Programm ver-
wirklicht. Es bleibt demnach auch hier nur das sogenannte ,Melancholieverbot®. So
wurde von der DDR-Zensur in einem theologischen Manuskript die Formulierung
»tristes Dasein® beanstandet. ,, Trist“ mufte gestrichen werden, da das Dasein in der
DDR nicht trist ist.

Diesen Gedankengang abschlieflend wire zu sagen: Gewif} bietet die jeweilige Zeit-
situation Paflformen des Verstindnisses von Stimmungen usw. an und kanalisiert
dadurch von vornherein menschliches Empfinden und Verhalten. Selbst wenn man
dies einrdumt und eine totale anthropologische Reduktion des Langeweilephdinomens
ablehnt, wird man nicht umhin konnen zu sagen: eine realistische, anthropologische
Betrachtung der Langeweile mufl mit soziologischen Kategorien verbunden werden.
Erst in der Synthese beider bekommt man das Ganze in den Blick, da Langeweile eben
einen tiefen Grund im Menschen hat (anthropologische Sicht), wenngleich ihre konkrete
Ausprigung von sozialen Verhiltnissen und Prozessen mitbestimmt wird. Oder um-
gekehrt: die konkrete Langeweile in einer bestimmten Gesellschaft ist ein Syndrom
aus zeitbedingter Reaktion bzw. epochaltypischen Abfuhrmechanismen und typisch
menschlicher Anlage: der endliche Mensch lebt eben in der Zeit. Zeitbedingte und
zeitbestimmte Existenz ermoglicht aber Langeweile. Die folgende Aussage von W. Le-
penies, der mehr fiir die soziologische Interpretation der Langeweile ist, scheint zu-
mindest die vorgetragene Ansicht noch zu erlauben: ,,Es gehdrt zu den seltenen Aus-
nahmen, daf die Langeweile abgelést von der Gesellschaft auftritt, die sie doch erst
hervorbringt. Die Reduktion zu einem soziologisch nicht mehr befragbaren topos der
Daseinsanalytik kiindigt sich allerdings an, wenn La Rochefoucauld vom extremen

11 K. Marx — Fr. Engels, Werke III (Berlin 1962) 33.

474



Freizeit und Langeweile

ennui spricht, der die Langeweile schon wieder vertreibt: ,L’extreme ennui sert a nous
déssenuyer*.“ 12

Uberwindung der Langeweile

Die Geschichte des Phinomens Langeweile weist manche Therapien auf, die heute
deshalb nicht in Frage kommen, weil in ihnen die Freiheit des Menschen eingeschrinkt
oder zu einer Flucht aus der Gesellschaft geraten wird.

Die Freiheit des Menschen wird in allen eudimonistischen Utopien einer zukiinf-
tigen Gesellschaft durch einen planerischen Totalitarismus eingeschrinkt oder aufge-
hoben. In solchen Gemeinwesen gibt es gut funktionierende Institutionen, eine durch-
gingige Arbeitspflicht und eine reglementierte Mufle. Durch die Verordnung einer
maflvollen Arbeit und einer angemessenen Zerstreuung will man dem Menschen das
grofitmogliche Gliick bereiten und dadurch der Langeweile den Nihrboden entziehen.
Daft die Erfinder einer gliicklichen Menschheitszukunft nicht ganz von ihren Entwiir-
fen tiberzeugt waren, wird an manchen Details ihrer psychologisch-pidagogischen
Puzzles ablesbar: ihre Utopien verwirklichen sich erst in der Zukunft, und dann nur
in Ausschnitten dieser Welt, auf Inseln, und zur letzten Sicherheit findet sich bei ithnen
zumeist ein ,Melancholieverbot®: Langeweile ist strafbar. Wegen der Einschrinkung
der Freiheit — von Fichtes Staatsentwurf 13 bis zu Orwells 1984 — sind diese Therapien
keine Losungen, die gegeniiber dem Anspruch der Humanitit vertretbar wiren. Aus
ihnen 14t sich hochstens entnehmen, dafl Langeweile nicht wenig mit der Gesellschaft
zu tun hat.

Die anderen , Therapien® griffen naheliegende Abfuhrmechanismen auf und leiden
dadurch an unzureichender Reflexion wie an der weithin fehlenden Realisierung des
sozialen Bezugs der Langeweile. Der adelige Salon stilisierte die Therapie zu einem
Gesellschaftsspiel hoch und brachte es bei diesen ,gruppendynamischen Prozessen® zu
beachtlichen Erzeugnissen der Kompensation: pidagogische Maximen und Romane.
Khnlich stief sich die biirgerliche Langeweile bei ihrer Flucht in die Natur von der
Gesellschaft ab und verlor dadurch den Zusammenhang mit dem konkreten System.
Erst durch den Umweg iiber diese Distanz lief sich spiter die Gesellschaft revolutio-
nieren: auf Rousseau folgte Robespierre 14,

In diesem Zusammenhang ist dann auch an jene ,unschuldigen Vergniigungen® zu
erinnern, unter denen — neben den Schiferspielen — die Diitetik der simplen T4tigkeit,
etwa das Stricken und Sticken in den Salons, einen Vorrang besafl und weithin auch
die weniger ,unschuldige® harte Arbeit als Remedium empfohlen wurde. Aber diese

12 W. Lepenies, a. a. O. 57.
13 J. G. Fichte, Der geschlossene Handelsstaat (Tiibingen 1800).
14 W, Lepenies, a.a. Q. 74,

475



Roman Bleistein S]

Titigkeiten werden selbst wieder langweilig, wie sehr man sich auch an die Maxime
hielt: Miifliggang ist aller Laster Anfang, um ganz davon zu schweigen, dafl eben die
Bagatelle eines gekniipften Spitzendedkchens als ,Leistung® nicht befriedigt. Solcher
demonstrativer Miifliggang ist heute schon volkswirtschaftlich diskreditiert. Die kon-
ventionelle Mifachtung des Miifliggangs 148t aber zugleich oft iibersehen, dafl die
Arbeit monoton ist und langweilt und mit ihrer Langeweile dann auch die Freizeit
infiziert.

Auch das Vergniigen einer organisierten Freizeit, das Plisier der Operetten (,eine
Versicherungsgesellschaft auf Gegenseitigkeit zur Bekimpfung der Langeweile®, meinte
J. Offenbach), der Oper und des Films beseitigt nicht die eigentlichen Ursachen der
Langeweile, trigt mehr zur Stabilisierung der Verhiltnisse bei, steht also unter einem
»Ideologieverdacht®. Solche Vergniigungen enden wieder in einem Zustand, trost-
loser als der Ausgangspunkt. Der Showmaster, der Entertainer ist daher angetreten,
Hofnarr einer sich langweilenden Gesellschaft zu sein; er wird dafiir gut bezahlt, wird
hoch verehrt und mit Orden dekoriert. Es liegt nahe, dafl er selbst zum Exempel der
Lebensmeisterung aufgebaut wird. Dabei wird unterstellt, er habe auch in seinem
Privatleben nur eitel Freude, er sei der Langeweile Herr und Meister. — In diesen
Losungen wird der gesellschaftliche Bezug der Langeweile vernachlissigt. Sie sind
deshalb weder von Dauer noch eigentlich tiefgehende Therapien, sind eher Surrogate
als Heilmitte].

Nach dieser negativen Qualifikation von unzureichenden Therapien ist eine wirk-
same Therapie zu entwerfen. Sie kénnte folgende Etappen durchschreiten, wobei die
Abfolge der einzelnen Schritte variabel scheint.

Reflexion

Wie die Geschichte der Langeweile an den Tag brachte, fordert die Langeweile die
Reflexion, und zwar auf verschiedenen Ebenen. Sie trigt bei zur Kulturkritik, in der
der Mensch das Desaster seiner strapazierenden Situation hinterfragt; sie férdert die
literarische Produktion, in der die Auseinandersetzung mit dem personlichen und
gesellschaftlichen Zustand zu Papier gebracht wird; sie legt auch eine Beschiftigung
mit der Religion nahe, falls deren Wahrheit bislang schon erlebte Wirklichkeit war.
Die Handlungsohnmacht zwingt also zu einer Selbstvergewisserung, dringt die Frage
nach der eigenen Identitit auf. In der Reflexion wird der eigene Standpunkt geortet 1.

Kann man deshalb nicht folgern, daf die Reflexion iiber den Befund des eigenen
Daseins auch zu einer Bewiltigung der Langeweile beitragen miifite? Selbst wenn
nicht unmittelbar ihre Ursachen offenligen, gewinne man doch einen mittelbaren Ein-

15 In meinem Bindchen ,Therapie der Langeweile® (Freiburg 1973) differenziere ich zwischen The-
rapie durch Langeweile und Therapie der Langeweile.

476



Freizeit und Langeweile

blick in die psychischen Mechanismen, mittels derer der trostlose Affekt transportiert
wird, entdeckte man die Zusammenhinge von sozialer Wirklichkeit und seelischem
Befinden, von Macht und Resignation, von Bediirfnis und Wirklichkeit, legte man
sozusagen den unterirdischen, weitverzweigten Wurzelstock des bedriickenden Gefiihls
frei. Dabei wird gar nicht unterstellt, dafl es nur um die Erkenntnis einer ontologischen
Misere des Menschen ginge. Bei solcher Reflexion wird sich auch die Gesellschaft in
ihrer konkreten, sozialen, politischen und wirtschaftlichen Form zu Wort melden;
denn die subjektive Empfindung ist nicht von Mitwelt und Umwelt ablésbar. Die
Reflexion stellt aber mehr einen Einstieg in eine Therapie denn ein endgiiltiges Heil-
mittel gegen die Langeweile dar.

Verbindlichkeit

Der zweite Schritt einer Therapie greift den Zusammenhang auf, der Beliebigkeit
und Langeweile verbindet. Dem Langweiligen wird alles gleichgiiltiz, weil ihm alle
Werte, Dinge, Situationen gleich giiltig sind. W. Lepenies schreibt: ,Es handelt sich
um eine Beliebigkeit, die alle Dinge gleich macht, weil man mit keinem etwas an-
fangen kann und auch nicht darf. Dieser Zustand der Langeweile schafft das melan-
cholische Klima: Beliebigkeit ohne Verfiigbarkeit.“ 16 Die Beliebigkeit, die mangelnde
Verbindlichkeit, das Chaos in der Wertordnung bricht als Ekel und Ode in das Gefiige
der seelischen Stimmungen ein. Was als Sattheit und Blasiertheit sich duflert, stellt in
der Tat ein Desinteresse dar, dessen moralische Qualitit nicht {ibersehen werden kann.

Was ist gegen diese Beliebigkeit und Unverbindlichkeit zu tun? Gegen sie steht die
Fahigkeit, iiber sich verfiigen zu knnen, steht die Tat der Entscheidung, in der der
objektive Wert fiir den einzelnen eine subjektive Verpflichtung gewinnt. Der An-
spruch der Wirklichkeit an das wahrnehmende, gutheifflende Gewissen, die sittliche
Qualitdt der zwischenmenschlichen Beziehung, die objektive Einforderung von Beruf
und Partnerschaft bringen das alltigliche Leben als Feld humaner Verwirklichung zu Ge-
sicht. Neben einer unverstellten und unmanipulierten Wirklichkeit ist gefordert der Mut
zur Entscheidung, selbst angesichts des Zwangs, daf man von zwei Hasen immer nur
einen fangen kann, also angesichts des auferlegten Verzichts, der eben nicht die Ent-
schluffahigkeit {iberhaupt lihmen darf. Die Annahme des Realititsprinzips und
die Ermutigung zur Festlegung, d. h. zur Bindung, spielen in dieser ,Pddagogik® eine
grofie Rolle. Der Mensch muf sich selbst {ibernehmen: er kann sich selbst weder ver-
dringen, d. h. als sittliche Existenz nicht vor-kommen lassen, noch darf er sich immer
wieder anderen aufladen. Jeder hat fiir sich selbst einzustehen, mit allen Konsequen-
zen der Wahl, der Verantwortung, der Schuld und des Verzichts.

18 W. Lepenies, a. a. O. 179.

477



Roman Bleistein S]
Einiibung im Transzendieren

Ein dritter Schritt in dieser ,Therapie® wire die ,Einiibung im Transzendieren®.
H. Tellenbach erkannte in seiner psychotherapeutischen Praxis: ,Das Wesen des me-
lancholischen Typus ist bezeichnet durch eine Tendenz, sich ausschliefilich im Endli-
chen aufzuhalten und die Einiibung jenes Ubersteigens der Endlichkeit zu vernach-
lissigen, ohne welches das Dasein keiner Metamorphose fihig ist.“17 Dem Melan-
choliker ist nur zu helfen durch eine Einiibung im Transzendieren. Dabei soll der
Patient ermutigt werden, nicht grundsitzlich ,das Mogliche zu eliminieren®, d.h.
wagemutig von sich selbst wegzukommen, aus der starren Wirklichkeit auszuwandern,
aus dem Gefingnis des eintdnigen, zu viel ,geordneten® Alltags abzuspringen. Was
fir den Melancholiker in der Schwere seiner Gemiitsbewegung gilt, trifft unter dieser
Riicksicht auch fiir den sich Langweilenden zu.

Transzendieren meint nicht nur jene Art von Selbstiiberstieg, die man Freiheit und
Liebe nennt. Es beinhaltet auch jene Transzendenz die ,,Unendlichkeit*, in der der
Mensch die endliche Wirklichkeit der Welt hinter sich 13t und aus einem Absoluten
einen unanfechtbaren Sinn empfingt. Langeweile und Sinngebung stehen demnach
gegeneinander wie zwei Schlachtreihen: wo die Sinngebung schwach ist, wird die
Langeweile obsiegen, wo die Sinngebung stark ist, wird sie iiber die Langeweile den
Sieg davontragen. Die ,,Stirke des Sinnes“ aber beruht in seiner Legitimation: je tiefer,
ganzheitlicher, geschenkter, absoluter ein Sinn ist, um so mehr fordert er den Men-
schen (ihn zugleich begliickend) ein, um so eher 1iflt sich aus einer letzten Tiefe die
Langeweile iberwinden. Dieser die Gegenwart und Zukunft, das Gliick und das Un-
gliick umfassende Lebenssinn macht dann auch frei zu Spiel und Fest, zu Heiterkeit
und Humor, in denen eine Souverinitit des Lebens durchbricht, die der Langeweile
vollig fremd ist. Dagegen signalisiert die heutige Unfihigkeit zu Fest und Feier wie
zu Spiel und Humor, daff das Sinngefiige zerbrach, in dem ein Mensch geborgen sein
kann. Langeweile resultiert aus letzter Sinnlosigkeit und verstirkt nur noch die Er-
fahrung der Sinnlosigkeit, sie wird — unter je anderer Hinsicht — Wirkung und Ursache
zugleich. Angesichts dieser , Therapie® mufl Langeweile nicht nur als ethisches, sondern
als religids relevantes Phinomen bezeichnet werden. Ob die Gott-ist-tot-Theologie
nicht doch mehr mit der Langeweile des aufgeklirten Menschen zu tun hat, als man
zuzugeben bereit ist?

Ist nun diese dreiphasige Therapie als ideologieverdichtiges Ergebnis einer ,anthro-
pologischen Reduktion® zu bezeichnen, da die soziale Wirklichkeit ganz und gar aus-
zufallen scheint? Sie ist es nicht; denn in jedem der drei therapeutischen Schritte ist
die konkrete Gesellschaft bereits eingebracht: in die Reflexion, die sich auch iiber die
soziale Realitit ,zuriickbeugt®, in die Entscheidung, die auch und gerade den Anspruch

17 H. Tellenbach, Hiob und das Problem der Selbstiibersteigung, in: Werden und Handeln (Stutt-
gart 1963) 420 ff.

478



Freizeit und Langeweile

von Beruf und Arbeit ernst nimmt, in die Realisierung der Transzendenz, die nicht
deshalb ,transzendiert®, weil sie den grauen Alltag hinter sich liefe, sondern die pri-
zise aus der Transzendenz den Mut zur Annahme der Wirklichkeit und zur Verin-
derung der Gesellschaft gewinnt. In all diesen Schritten kommt auch die Gesellschaft
in den Blick und wird eine Verinderung der Gesellschaft als nétig erkannt, weil die
Humanitidt des Menschen bedroht ist. Ist doch — laut Ortega y Gasset — ,die Angst
vor der Atombombe nicht so schlimm wie die Langeweile“. Langeweile wird damit
zu einem Politikum.

Langeweile und Freizeit sind in einem Atemzug zu nennen. Dafl Freizeit ein Poli-
tikum ist, wird immer deutlicher. Bereits 1958 schrieb H. M. Enzensberger seinen Bei-
trag ,Eine Theorie des Tourismus® 18, in dem er mit neomarxistischen Kategorien die
Freizeit vom kapitalistischen Joch befreien wollte. Ein solcher Entwurf ist immer noch
besser als die platte Wohlstandsideologie, die in den vom Bundesministerium fiir
Jugend, Familie und Gesundheit in Bonn verantworteten und seit 1969 in Millionen-
auflagen unter das Volk gebrachten Kleinschriften propagiert wird. Derlei Schriften
heiflen: 100 Tips fiir Freizeitspafl; Seelische Gesundheit; Bewegtes Leben; Ferien mit
Fantasie. In diesen Publikationen wird die Sinnfrage ausgeklammert; es wird der
Mensch nach dem Motto ,panem et circenses® zur Unterhaltung animiert; es wird
eine Psychologie vertreten, die seelische Vorginge auf zwischenmenschliche Eindimen-
sionalitit reduziert. Dafl V. E. Frankl gerade das ,existentielle Vakuum®, die Sinn-
frage als die eigentliche Not des heutigen Menschen erkannt hat, scheint den Verant-
wortlichen fiir ,Lebensqualitit* nicht ins Konzept zu passen. Mit dieser Kritik wird
nicht gefordert, dafl die Regierung eines pluralistischen Staats ,Seelsorge® zu betrei-
ben habe 9, aber es wird behauptet, daf} solche Propaganda Vorstellungen vom Men-
schen verbreitet, die Ladenhiiter des letzten Jahrhunderts sind. Ist Freizeit, Muffe und
daher Langeweile wirklich ein Problem, das iiber ,,die Menschheit morgen® entscheidet,
dann fragt man sich, warum man unbedingt Irrtiimer unter das Volk bringen mufi,
die die Indoktrinierbarkeit und den Wirmetod des Gefiihls (vgl. K. Lorenz) férdern.
Aus solchen Konsequenzen wird die Aktualitit des Themas Langeweile sichtbar. Sie
ist in der Tat ein Politikum. Dafl sie auch eine Herausforderung der Kirchen darstellt,
sel nur am Schluf} erwihnt2e,

18 H. M. Enzensberger, Einzelheiten I (Frankfurt 61969) 179 ff.

19 H. M. Barth, Mit sich und anderen auskommen?, in: Lutherische Monatshefte 11 (1972) 587-589.

20 Zu diesem Thema vgl. die erste deutsche Publikation zum Thema ,Tourismuspastoral®: Touris-
muspastoral, hrsg. v. R. Bleistein (Wiirzburg 1973). Neuestens befafit sich L. H. Adolph Geck mit der Frei-
zeit (Die Freizeitprobleme in der wissenschaftlichen Christlichen Gesellschaftslehre. Berlin: Duncker u. Hum-
blot 1973. 82 S. Kart. 16,80). Er bietet einen detaillierten geschichtlichen Uberblids, der an sich gute
Voraussetzungen fiir den Entwurf einer ,Utopie® bote; stattdessen bringt jedoch Geds einen ,syste-
matischen Aufrifi®.

479



