Frinzi Maierhofer
Kinderspiele

Fernando Arrabal — Theater ohne Tabu?

oIch glaube, daf} ich als Schriftsteller benachteiligt bin: Ich besitze eine Biographie,
die reich ist an bizarren Phinomenen, an markanten Begebenheiten. Sicher spreche ich
nicht tiber die Gegenwart; denn ich bemiihte mich mit allen meinen Kriften, ,normal’
zu sein.“! So antwortete Fernando Arrabal, einer der jlingeren franzdsisch schrei-
benden Poets maudits auf die Bemerkung Alain Schifres’, dafl gewisse permanente
Arrabalsche Themen wohl auf eine schwere Kindheit zuriickzufithren seien.

Ohne im herkémmlichen Sinn autobiographisch zu sein, d. h. ohne den eigenen Ent-
wicklungsgang, durch die Erinnerung gefiltert, zu beschreiben, ist das bisherige Werk
des Spaniers durch eigene Erlebnisse hervorgerufen und bestimmt.

Fernando Arrabal kam am 11. 8. 1932 in Melilla, im ehemaligen Spanisch-Marokko,
zur Welt. Dort lieBen die Machthaber seinen republikanisch gesinnten Vater im Juli
1936 verhaften, dann zunichst auf die Festung El Hacho, spiter nach Burgos bringen.
Das iiber ihn verhingte Todesurteil wurde in 30 Jahre Haft verwandelt. Nach einem
vergeblichen Selbstmordversuch floh er am 20. 1. 1942 aus psychiatrischer Behandlung
und blieb verschollen.

Zusammen mit seinen Geschwistern wuchs der junge Fernando unter der Obhut
seiner Mutter auf, die jede Verbindung mit dem inhaftierten Vater ihrer Kinder zu
verhindern, jede lebendige Erinnerung an ihn zu tilgen versuchte. Zwar hat sie ihren
Fhemann nicht selbst denunziert, wie man mitunter vermutete, schrieb ihm jedoch so
grausame Briefe ins Gefingnis, daf} der Direktor sich einschaltete. Sie brachte sich und
ihre Kinder mit Biiroarbeiten durch, konnte ihre beiden Knaben sogar auf die ex-
kklusive Schule der Padres Escolapios in Madrid schicken, wo ihnen, nach Meinung
Arrabals, eine ,Anti-Erziehung® widerfuhr. Der brennende Wunsch seiner Mutter,
Fernando als Offizier der spanischen Streitkrifte zu sehen, scheiterte vor allem an
dessen totalem Mangel an militirischem Geist.

Neben dem abwesenden, schmerzlich vermifiten, idealisierten Vater und der den
Sohn mit ihrer liebevollen und herrschsiichtigen Fiirsorge erdriickenden, im Grund
bemitleidenswert hilflosen und daher blind autorititsgliubigen Mutter kristallisierten
sich als gleichwertig obsessive Arrabalthemen der Spanische Biirgerkrieg, der Tod

1 A. Schifres, Entretiens avec Arrabal (Paris 1969) 11.

529



Frinzi Maierbifer

und die spanischen Gefingnisse heraus. In ihnen war sein Vater zugrunde gegangen.
Mit ihnen schloff er 1967 selber Bekanntschaft. Fine Intervention international anet-
kannter Schriftsteller (u. a. J. P. Sartre und Peter Weiss), vor allem ein Brief Samuel
Becketts, befreite ithn wieder.

Als der ,wunderbare Augenblick®, der Impuls zu schreiben, iiber ihn kam, hatte
Fernando Arrabal so gut wie keine Beziehungen zur ,Literatur®. In der Familie seiner
Mutter, worin sich, wie er meint, ,gliicklicherweise“ niemand fiir Kunst interessierte,
waren drei Biicher vorhanden: die Divina Commedia, der Don Quixote und die in
Spanien populdre Ausgabe des Don Juan von Zorrilla. Auch als Schiiler in Madrid
hatte er keine Gelegenheit, die mafigebliche Dichtung seiner Zeit kennenzulernen,
nicht einmal die des 19. Jahrhunderts. Erst als mittelloser Student der Rechte begann
er Biicher zu lesen, und zwar vorzugsweise Kafka und Dostojewskij, auch Camus,
Faulkner, Steinbeck und Proust. Lewis Carrolls ,Alices Abenteuer im Wunderland®
(1865), die ihn, wie er wiederholt betonte, am meisten beeinflufite, hielt er lange Zeit
keinesfalls fiir hohe ,Literatur®.

Der Antrieb, Theaterstiicke zu schreiben 2 — seine ,, Art der Narrheit® (A. Schifres) —,
ist bei dem spanischen Autor, der seine Phantasie bei sich bietender Gelegenheit zu-
nachst mit Romanen nihrte, nicht auf literarischem Gebiet zu suchen. Vielmehr handelt
es sich, wie erwihnt, um eine scharfe Reaktion auf Kindheitserlebnisse, um die Auf-
zeichnung dadurch heraufbeschworener Wach- und Alptriume, damit sie, nunmehr
verfremdet, erkannt und geloscht werden konnen:

»Ich werde dir einen Bleistift schenken, damit du deine Angste zeichnen kannst — ganz in
Blau. Mit seinem kleinen Gummi wird er die Schreckensbilder alle ausradieren® (G 12).

Auf das von ihm frith durchschaute Theater seiner in unglaubwiirdigem Rollen-
verhalten erstarrten Umwelt, die von ithm erwartete, daf er seinerseits einen Part im
tiberlieferten Rollen-Repertoire iibernehme und ihm damit untersagte, er selbst zu
werden, antwortete Arrabal ebenfalls , theatralisch®, mit einer Art Selbstinszenierung
aus Selbstverteidigung und aus Minderwertigkeitsgefiihl geborenem Gréflenwahn, in
Form von Theaterstiicken.

Mit der modernen Literatur kam der aus einem kulturellen Getto stammende junge
Mann erst in Berithrung, als er seine spezifische Arbeitsweise bereits gefunden hatte.
Auch die Reflexion des eigenen Tuns und Schaffens konnte erst einsetzen, als einige
seiner Stiicke in Frankreich aufgefiihrt und diskutiert wurden. 1955 hatte thm ein Sti-
pendium der Stadt Barcelona einen kurzen Aufenthalt in Paris, in der Cité Univer-
sitaire, ermbglicht. Dort entdeckte man auch seine Tuberkulose.

2 Zitiert wird nach den schon ins Deutsche tibersetzten Stiicken in folgenden Ausgaben: Schwarzes
Theater (ST) (Neuwied, o. J.; darin: Picknick im Felde, Das Dreirad, Guernica, Die Tonleiter, Gebet, Die
beiden Henker, Fando und Lis, Der Autofriedhof, Das Labyrinth); Der Architekt und der Kaiser von
Assyrien. Vier Stiicke (V) (Ko&ln 1971; darin: Der Architekt und der Kaiser von Assyrien, Feierliche
Kommunion, Die unméglichen Liebschaften, Und sie legen den Blumen Handschellen an); Garten der
Liiste (G), in: Radikales Theater, hrsg. v. U. Nyssen (Kéln 1969). — Die Entstehungs- bzw. Vertffent-
lichungsdaten der Stiicke Arrabals finden sich in B. Gille, Fernando Arrabal (Paris 1970) 175 ff.

530



Kinderspiele

Arrabal blieb in der Emigration — antispanisch zu sein sei eine Art spanisch zu sein
wie eine andere auch — und schlug damit einen Weg ein, den vor ihm und mit ihm
viele andere spanische Kiinstler und Intellektuelle gewihlt hatten, und der ihnen, wie
er glaubt, von Seneca gewiesen worden ist.

Auf der Suche nach dem verschollenen Vater

»Ein Mann begrub meine Fiiffe im Sand. Es war am Strand von Melilla. Ich sehe
noch seine Hinde und meine Beine und den Sand. An jenem Tage schien die Sonne,
daran erinnere ich mich®, lauten die ersten Zeilen des Romans ,Baal Babylon®, den
Arrabal 1958 zu schreiben begann, als er seine Mutter in Madrid wiedergesehen hatte3.
Der Text, der spiter die Vorlage zu Arrabals Film ,Viva la muerte® lieferte, bein-
haltet eine Auseinandersetzung des Icherzihlers mit seiner Mutter. Sie versuchte ihm
niedliche Erinnerungsbildchen an ein tolpatschiges, hilfloses, ausschlieflich auf seine
rithrend opferbereite Mutter angewiesenes Kind aufzuzwingen. Das Bild des Vaters
schnitt sic aus allen Familienfotos heraus.

Die Abwesenheit des Vaters erweist sich als die wahre Ursache aller Leiden des
heranwachsenden Knaben. Das um so mehr, als der Vater in Gefangenschaft selber
leidet. In einer allein von minnlichen Interessen bestimmten Welt lernt der Junge
keine freien Minner kennen, die ihm Vorbild sein kénnten, sondern nur einen feige
und mutlos schweigenden Grofivater und unpersonliche Gesetzes- und Ordnungshiiter,
unzulingliche Ersatz-Viter, sei es in Polizeiuniform oder im Priesterrock, die sich
darauf beschrinken, Amtsgewalt auszuiiben. Da ihm sogar das Bild des Vaters fehlt,
ist der Knabe dem grausamen, gehissigen und beschrinkten Weiberregiment in der
Familie seiner Mutter wehrlos ausgesetzt: Frauen, die aus uneingestandener Rache
fir die ihnen angetane Schmach und Zuriicksetzung ihren Ehrgeiz allein darin er-
blicken, den Knaben zu einer Art Paradegockel heranzuziichten.

Sein nur vage und nicht bildhaft erinnerter Vater hingegen ist nur lebendig als
sehnlicher, doch unerfiillbarer Wunsch nach echter Autoritdt, die — im Ursinn des
Wortes — die Kraft hat, wachsen zu lassen, anstatt Opfer und Gehorsam zu fordern.
Doch ist dieser weit iiber das Private hinaus zu mythischen Dimensionen gelangte
Vater, der durch keinerlei erlebbare Erfahrung wirklich, und d. h. wirksam geworden
ist, fast nur ein Gerlicht.

Wenn Viter in Arrabals Stiicken leibhaftig auftreten, nehmen sie die negativen, ja
licherlichen, jedenfalls in der Realitit nachpriifbaren Ziige von Figuren an, die sich
Autoritdt anmaflen, ohne sie auszustrahlen. So etwa Tepan, Vater des Soldaten Zapo
in ,Picknick im Felde®, der nichts ist als ein diimmlicher, in seiner Entwidslung zuriick-
gebliebener, aufgeblasener Angeber: ,Was? Willst du deinen Vater etwa lehren, was

3 Baal Babylon (B) (Neuwied o. J.).

531



Frinzi Maierhofer

Krieg und Gefahr bedeutet?“ fihrt er seinen Sohn an, den er zusammen mit dessen
Mutter auf dem Schlachtfeld besucht, um dort gemeinsam auf dem ,Felde® zu pick-
nicken. ,Fiir mich ist das alles nur Kinderspiel. Wie oft bin ich, um nur dies zu er-
wihnen, von der fahrenden Untergrundbahn abgesprungen!® (ST 10)

Justin, der Vater Michaelas im ,Labyrinth“ und zugleich dessen ,Minotaurus®
(Gille), ist ein korrekter, zeremonieller Mann, ordentlich und furchtbar. Zuriickge-
zogen und geheimnisvoll lebt er nach einem Wertesystem, das ihm, dem Allwissenden,
allein durchschaubar ist und das ithn von allen anderen unterscheidet. Als unumschrink-
ter Herrscher iiber das aus Wolldecken bestehende Labyrinth hat er auch die Justiz
in seiner Gewalt. Die offenkundige Absurditit der perfekten Ordnung und des stren-
gen Systems, die Justin geschaffen hat, ist fiir niemanden Anlaf, sich aufzulehnen
oder gar eine bessere Ordnung schaffen zu wollen. Sie alle sind Gefangene der villigen
Unverstindlichkeit des Labyrinths und gerade davon magisch angezogen. Justin allein
ist der Herr, der das, was er tut, nicht zu rechtfertigen braucht, der die Griinde seiner
Handlungsweise allein versteht, Justiz als Theater zur Verwirrung der anderen ver-
wendet — ein gelungenes und unheimliches Zerrbild der als Mittel zur Machtausiibung
mifibrauchten viterlichen Autoritit.

Keine der unmittelbar oder mittelbar mitspielenden Vaterfiguren ist persénlich
greifbar. Das Problem der Suche nach der Identitit brennt ihnen nicht auf den Niégeln,
stellt sich ihnen nicht einmal, genausowenig wie den anderen Figuren dieses Autors.
Ohne Identitit, ohne Charakter, niemandem gegeniiberstehend, doch immer von
anderen abhingig und nur aus umkehrbaren und mehrseitigen Abhingigkeitsverhalt-
nissen heraus verstindlich, sind sie stindigen Metamorphosen unterworfen, welche
die nicht stattfindende Entwicklung nur scheinbar ersetzen.

Das Ergebnis der Abwesenheit des Vaters sind ,artige® Shne ihrer Mamas, die
keine unerwiinschten Fragen mehr stellen (vgl. B 130£.). Aus ihnen rekrutiert sich
iiberwiegend das minnliche Personal Arrabals.

Auf der Flucht vor der Mutter

Ebenfalls schillernd, doch keinesfalls idealisiert, ist das Bild der allgegenwirtigen
Mutter, in dem sich die beiden Eigenschaften der Arrabalschen Frauen vermischen und
iiberdecken: Poesie und Grausamkeit. Letztere bestimmt das schreckliche Mutterbild
dieses Autors. Wie die Abwesenheit des Vaters, so verursacht die Anwesenheit der
ihre Opferwilligkeit und Selbstverleugnung stets dramatisierenden Mutter Leiden.
Sie fiihlt sich vom Vater ihrer Kinder im Stich gelassen und der ihr zugefallenen Ver-
antwortung nicht gewachsen:

»Er war im Gefingnis; was hitte ich nicht alles dafiir gegeben, um dort zu sein, keine
Sorgen zu haben und nicht mehr kimpfen zu miissen, um meine Kinder anstindig erziehen zu
konnen! Meine Lage war viel schlimmer als seine, aber wihrend ich als eine Mutter, die ihre
Kinder liebte, weiterkdmpfte, hat er versucht, Selbstmord zu begehen® (B 95).

532



Kinderspiele

Wiederholt und in verschiedenen Versionen tritt diese heuchlerische, hexenhafte und
doch erbarmenswert ungliickliche Mutter auf. In ,Die beiden Henker® z. B. will sie,
begleitet von ihren beiden S6hnen, Essig und Salz in die offenen Wunden des in der
Folterkammer nebenan auf elende Weise sterbenden Vaters geben. Uberzeugt davon,
recht zu tun, weist sie einen ihrer Séhne, der sie an ihrem Vorhaben hindern will,
zuriick:

»Ehre deine Mutter, ehre sie, und sei es nur um der weiflen Haare willen, die ihre Stirn
umrahmen! Bedenke, dafl deine Mutter alles, was sie fiir dich tut, aus Liebe tut! Hast du je
gesehen, dafl deine Mutter irgend etwas fiir sich selbst tite? Immer habe ich nur an euch
gedacht, erst an meine Kinder, dann an meinen Mann. Niemand nimmt mich wichtig, und
ich mich schon gar nicht. Deshalb, mein Sohn, darfst du mir nicht in den Weg treten, wenn
ich die Wunden deines Vaters behandeln will® (ST 121).

Die wilde und fast verzweifelte Abwehr gegen die ihm widerfahrene blind besitz-
ergreifende, erstickende Mutterliebe erfuhr in Arrabals ,Der Architekt und der Kaiser
von Assyrien® ihre (vorldufig?) letzte Steigerung. In einer fingierten Gerichtsszene,
die, vielleicht nach Shakespeares Vorbild, Theater im Theater inszeniert, bekennt der
Kaiser, seine Mutter ermordet, mit dem Hammer erschlagen zu haben.

Verborgen hinter dem Bild der Mutter, das in allen Einzelheiten dem vom Kon-
sensus der bourgeoisen Gesellschaft entworfenen Wunschbild eines stets opferfreudig
hegenden und pflegenden, keine persdnlichen Anspriiche erhebenden geschlechtslosen
Wesens entspricht, entdeckt Arrabal deformierte Frauen. Keine seiner weiblichen Fi-
guren hat auch nur die Spur einer geistig-seelischen, einer menschlichen Entwicklung
aufzuweisen. Sie alle vegetieren dahin, beildufig und gelangweilt mit Sexspielen wie
mit anderen Gesellschaftsspielen befafit, ungliicklich, absolut unerotisch und erinne-
rungslos. So ist Michaela, Justins Tochter im ,Labyrinth, nicht etwa deshalb zeugnis-
unfihig, weil sie vorsitzlich liigt, sondern weil sie kein Gedéchtnis hat. Die arme
und schmachvolle Mita in ,Das Dreirad® denkt zwar wiederholt an Selbstmord, doch
hat sie vergessen, warum und wie sie ihn hitte durchfithren wollen. Es sind weibliche
Schurken, die mit dem oder den ,Helden“ verbunden sind, indem sie tyrannisieren
oder sich tyrannisieren lassen. Ein Bezugssystem — es ist das einzige bei Arrabal —,
das sich dank der Metamorphose, und d. h. auch der personlichen Ersetzbarkeit der
Figuren, selbst erhilt. ‘

Und doch kann kaum eine dieser Frauen fiir ihr Tun und Lassen moralisch haftbar
gemacht werden: sie sind ,unschuldig® im Sinn von ungespielt und verspielt naiv,
ihrer selbst noch nicht recht bewuflt und daher unmiindig. Unselbstindig und fatali-
stisch, wie sie sind (mit Ausnahme des kleinen, biologisch noch nicht zur Frau heran-
gereiften Médchens in ,,Feierliche Kommunion®), haben sie gerade durch diese falsche
»Unschuld“ ihre Deformation zur Unmenschlichkeit selbst mitverschuldet, indem sie
sich kritiklos und mechanisch allen an sie gestellten Anforderungen anpafiten und
jede noch so wiirdelose Art des Gefangenseins in Kauf nahmen, nur um zu gefallen.
Die genannte Mita hilt beispielsweise eine kleine Notliige fiir wesentlich schlimmer

5 1505)



Frinzi Maierhéfer

als Beihilfe zum Mord, worum sie — als Gefilligkeit — gebeten worden ist. Das ist eine
Tat, die ihr Fassungs- und Vorstellungsvermdgen schlechthin iiberfordert.

Die fiir Arrabals Frauen charakteristische Haltung, in der sich Anklage gegen selbst-
verschuldete Gefangenschaft und Unterwiirfigkeit seltsam durchdringen, zeigt sich
deutlich in ,,Fando und Lis“. Der Autor nennt das Stiick, das auch von Becketts ,, War-
ten auf Godot® beeinflufit ist, seinen bescheidenen Beitrag zum groflen Thema von
Romeo und Julia. Wahrend jedoch Shakespeares Liebespaar ein tragisches Ende finden
mufite, weil die Gesellschaft es so wollte, konnen Fando und Lis nicht zueinander
finden, weil die Frau geldhmt ist. Lis, die im Kinderwagen transportiert werden mufl,
fordert ihre Tortur und die weitere Einengung ihrer ohnehin begrenzten Bewegungs-
freiheit — zumindest unbewufit — selbst heraus, um auf diese Weise Aufmerksamkeit
auf sich zu konzentrieren. Dabei sind diese Frauen intelligenter und vor allem hell-
sichtiger als die Manner. Doch sie verharren in Inaktivitit, die von der freiwilligen
Schutzsuche in der Abhingigkeit bis zur unheilbaren Paralyse reicht.

Fiir alle Arrabalschen minnlichen und weiblichen Figuren ohne Alter, die lediglich
sexuelle Betitigung als Erwachsene ausweist, manifestiert sich ,Liebe® einerseits als
irreal-geistiges, als ,platonisches* Phinomen und andererseits, real, als Gefangen-
und Angekettetsein, durch Schliget. Nach der Uberzeugung ihres Autors glauben sie
nicht an die Existenz der Liebe, halten sie fiir zu schon. In ihrer Schwiche suchten sie
darin Zuflucht, sich selbst die von Kindheit an vermifite Zirtlichkeit zu geben (,,auto-
tendress®). Sie vollfiihrten nur die ,,Gesten der Liebe® und — warteten. So etwa Cli-
mando in ,,Das Dreirad®, der alles fiir Mita tun mochte, besonders wenn er bedenkt,
dafl er ,sehr bald im Himmel mit den Schifchen und Eselchen gliicklich sein® wird.
Daraufhin will Mita auch etwas fiir ihn tun. Er antwortet: ,Dann wire es besser,
wir tun gar nichts, dann brauchen wir uns beide nicht anzustrengen.“ Mita erwidert:
»Wie wir uns lieben! Wie wir uns verstehen!® (ST 59)

Vor allem der ,Kaiser von Assyrien® demonstriert diese schwichliche und doch
verzweifelte, sehr leicht miflideutbare, hoffnungslose Selbstliebe. Eigentlich ist er ein
kleiner, unbedeutender Angestellter — wie Kafkas Joseph K. in ,Der Prozef3“, dessen
Versuchung durch den Groflenwahn das Stiick zum Thema hat —, der seine Minder-
wertigkeit iiberkompensiert, indem er sich zu dem furchterregenden Popanz ,Kaiser
von Assyrien® aufbliht, um die bittere Wahrheit nicht wahrnehmen zu miissen, dafl
er unfihig ist zu lieben. Deshalb fiihlt er sich ,,betrogen Schlieflich begeht er Mutter-
und damit Selbstmord.

4 Arrabals Stiick ,Die unmioglichen Liebschaften® hat die Gegeniiberstellung von unwiderstehlicher
animalischer Attraktion und ,idealer* Licbe zum Thema.

534



Kinderspiele

Das Gefingnis

Alle Figuren Arrabals leben in steter, zunichst nur kindisch anmutender Furcht
vor dem Gefingnis. Schon fiir geringfiigige Vergehen droht ihnen Gefingnisstrafe.
Wenn etwa Apal und Climando die Miete fiir das Dreirad nicht bezahlen kénnen,
werden sie ins Gefingnis gesteckt. ,Das wire nicht lustig® (ST 33).

Gefingnis und Gefangenschaft, der Aufenthalt in einem Kifig irgendwelcher Bau-
art, sind fiir Arrabals schon im Kindesalter verunstaltete Un-Erwachsene Anlafl zu
stindiger Angst vor Beschneidung ihres Bewegungsraums und Objekt nicht einmal
verheimlichter Sehnsucht nach Sicherheit und Geborgenheit zugleich. Viloro (in: ,Die
Tonleiter®) sagt zu seiner Freundin Tasla, die einen gefesselten und geknebelten Mann
in einem an ihrem Fahrrad hangenden Kifig zu einer Folterkammer zu bringen hat:

»Sag, Tasla: wenn wir verschwinden, trigst du mich dann in deinem Kifig?

Tasla: Ja, ich leg dich rein.

Viloro: Aber weifit du, Tasla: wenn dich das Fahren anstrengt, lose ich dich von Zeit zu Zeit
ab. So bist du dann auch im Kifig.

Tasla: Wie lieb du bist® (ST 91).

Dabei droht Viloro das gleiche Schicksal wie dem Mann im Kifig, wenn er nicht
damit aufhdrt, immer wieder die C-Dur-Tonleiter auf dem Klavier zu iiben. Wenn
die ,zwei Minner® auftreten und ihn beobachten, schldgt er die Augen nieder und
senkt den Kopf, ,in Erwartung der Strafe® (ST 9o

Die bei Arrabals Figuren hiufigen, scheinbar verschimten Gesten eines bei verbo-
tenen Spielen ertappten Kindes wollen ein pervertiertes SchuldbewuRtsein verbergen,
ja die Sucht, schuldig zu sein, indem die Schuld an einer Tat vorweg- und angenommen
wird, die nicht vollbracht worden ist: die fijhlbare, zumindest unmittelbar bevor-
stehende Ziichtigung soll das Gefiihl des schindlichen Uberfliissigseins und der Minder-
wertigkeit durch Leiden l6schen, um den Betroffenen durch Qualen die wahre Scham
zu ersparen, wie sie Kafka im letzten Satz des Romans ,Der ProzeR® ausdriicke:
» Wie ein Hund!, sagte er, es war, als sollte die Scham ihn iiberleben.*

Das Spiel vom Gefangensein findet im Werk des spanischen Autors auf verschiedenen
Schauplitzen statt. Einer davon, der meistbespielte, ist die Familie. Handlungsort
des Stiicks ,,Die beiden Henker“ beispielsweise ist ein einziges dunkles Zimmer. Familie
und Folterkammer sind riumlich nicht getrennt. Fiir Vater Jean, der um seiner Ideen
willen die ,Zukunft seiner Kinder aufs Spiel gesetzt hatte (ST 124) und der mit
Hinden und Fiifen an eine Stange gefesselt — ,ungefihr so, wie man in Afrika ge-
fangene Lowen und Tiger transportiert® (ST 118) — zur Hlnr:chtung geschleppt wird,
ist seine Frau die Henkerin.

Auch in weniger extremen Fillen sind Mann und Frau einander Gefingnis, so wie
Fando und Lis, die einander wie Puppen zum Spielen benutzen und die sich doch
zur Last fallen, weil sie nicht nur Puppen sind. Nach Lis’ von ihm verschuldeten Tod
fiihrt Fando dann einen Hund an einer Leine aus Bast mit sich.

535



Frinzi Maierhofer

Im ,, Autofriedhof* nimmt die Arrabalsche Vision der Welt als ein groteskes Riesen-
konzentrationslager in einer makabren, verrotteten Schrottlandschaft Gestalt an, in
einem Haufen von Zivilisationsabfall, in einem Autofriedhof eben, der gefithrt wird
wie ein Luxushotel. Hier fungiert das soziale Leben der Gesellschaft, ihre Regeln und
Vorschriften, als Gefingnis. Uberhaupt ist die Forderung nach ,,Friede und Ordnung®
eine der Hauptursachen fiir die Verwandlung der ehemals paradiesischen Welt in ein
einziges ungeheueres Gefidngnis. Das ,Labyrinth® z. B. war einst ein Reich der Freude,
ein Vergniigungspark, das aus unerklirlichen Griinden vom Keller des Hauses aus
mit stickigen, zum Trocknen aufgehingten Decken {iberschwemmt wurde, deren An-
ordnung nur einer kennt — Justin, der Vater.

Unverstindlich und bedrohlich wie das Vorhandensein der uniiberschaubaren Menge
der Decken, verwirrend und unentritselbar wie ihr labyrinthisches Arrangement sind
fiir Arrabals Figuren alle moralischen Ver- und Gebote, die ihnen von obskuren
Instanzen auferlegt worden sind und die sie nur vom Hérensagen zu kennen scheinen.
Sie verhalten sich dazu wie Eingeborene den unbegreiflichen Verordnungen einer mich-
tigen Kolonialherrschaft gegeniiber. Climando und Apal etwa verstehen die Sprache
des Polizisten gar nicht. Sie héren nur: ,Karatschitscho, korotschotscho, tscha, tsche,
tschi, karatschi® (ST 53).

Dennoch ist ihnen allen ein dringendes, wenn auch unbestimmtes Bediirfnis nach
Ordnung eigen, das, da jede glaubwiirdige Begriindung fiir gerade die thnen auferlegte
fehlt, wiederum Grund und Anlafl zur Bewuftseinsverwirrung und -einengung wird.
Auch ein vages, schwaches Gefiihl, frei zu sein und unrechtmiflig Gewalt zu erleiden,
scheint ihnen eingeboren zu sein. Etienne, der aus der Latrine im ,Labyrinth® flichen
will, gelangt vor den Richter. ,Im Prinzip habe ich gegen Ihre Forderung..., die
mir sehr gerechtfertigt erscheint, nichts einzuwenden®, gesteht der ihm zu. ,Aber es
gibt ein Detail von duflerstem Gewicht, ich spreche, wie Sie vielleicht angenommen
haben, von IThrer Fessel® (ST 237).

Noch James Joyces Stephan Dedalus versucht, der ,Fessel der Wirklichkeit dieser
Welt® (C. G. Jung), dem Labyrinth menschlicher Existenz auf dieser Erde zu entflie-
hen, indem er sich Fliigel schmieden wollte. Arrabals von Geburt an korrumpierte
Opfer von Gewaltmafinahmen sind dazu nicht imstande. Der genannte Etienne etwa
will die Fessel an seinem Fuf} auf infantile Weise einfach hinwegerkliren. Er nennt
sie, nachdem er sie vergebens zu verstecken trachtete, seinen ,,Schmuck® (ST 237). Das
dualistische abendlindische Kulwurerbe, die Welt in die des ,reinen® Geistes und die
der dunklen ,schmutzigen“ Erdenschwere zu zerlegen, verfiihrt Arrabals Figuren dazu,
sich den heimlich ersehnten Fesseln scheinbar unfreiwillig zu ergeben und losgeldste
rote oder blaue Ballons gen Himmel steigen zu lassen — oder sich aus ihrem Elend
hinwegzutriumen.

Die bosesten blasphemischen Passagen aus des Spaniers schockierendem Gefdngnis-
stiick ,,Und sie legen den Blumen Handschellen an® bestehen aus unmittelbar ins Bild
umgesetzten Triumen der (politischen) Gefangenen, aus irren und wirren Triumen

536



Kinderspiele

Geschundener, die sich als hilflose Objekte der Michtigen fiihlen, welche Bibel und
Liebe als ,,Waffe® verwenden (V 140), die ihre Opfer schinden, damit die eigene
schindliche Selbstgerechtigkeit hinter dem schibigen Mintelchen scheinbarer Nichsten-
liebe verborgen bleibe. Der ,Beichtvater®, wohl die iibelste Spielfigur in diesem Stiick,
rechtfertigt die den Eingesperrten auferlegten dantesken Folterqualen mit dem Hin-
weis, dafl Strafe auf Erden besser sei als in der Holle (vgl. V 135 ff.). Fiir die Gefan-
genen, die nicht mehr unterscheiden kdnnen, ob sie triumen oder ob sie triumen, daf
sie triumen, ist das rigorose Prinzip absoluter Lustfeindlichkeit das einzige Realitits-
korrektiv. Der Lautsprecher, der authentische Texte spricht, verbietet sogar, laut zu
triumen. Der Flug der Astronauten zum Mond (Apollo XTI), der auch einer der tiber-
hitzten Fieber- und Fluchttriume der Striflinge sein konnte, dndert nichts an deren
erbiarmlichem Dahinvegetieren. Das blutbefleckte Laken im Hintergrund der Biihne,
vor dem sich der ,Beichtvater®, der ,,General® als ,Christ* (V 179), der keine Gnade
kennt, und der ,Bankier® in einem Bedken die Hinde in Unschuld waschen, rétet sich.

Das Stiick, das die Dauermetamorphose der Figuren als Spielprinzip mit einsetzt,
zieht die schauerlich-logischen Konsequenzen aus einem Bewuf3tseinszustand, den falsche
Sublimierungsbemiihungen, eine allein auf Strafe und Rache, und d.h. auf Angst
basierende schein-religidse Erziehung provozierte. Sicher zielt der Autor speziell auf
spanische Verhiltnisse. Doch diirfte sein Werk {iberall dort ein dunkles Echo finden,
wo Kultivierung und Menschwerdung mit dem Absondern und Einsperren des ani-
malischen Teils der menschlichen Natur gleichgesetzt wird, wo die Frage Verstandnis
findet: ,Wer hat das Gefingnis erfunden? Die Tiere haben keins“ (V 162). Dort,
wo das Befangensein in Angst stirker ist als das Verlangen nach Freiheit, wo Gefan-
gene und Wichter einander bendtigen, um nicht frei sein zu konnen, wo Leiden um
des Gelittenhabens und des Leidenmachens willen praktiziert wird, wo des Kaisers
von Assyrien bitterbdser Satz gilt: ,O Menschheit! Christus hitte ein Hund sein
sollen!® (V 48)

Viva la Muerte

»Gibt es hier Tote?* fragt einer der Sanititer in ,Picknick im Felde® (ST 17), Arra-
bals Reaktion auf den Koreakrieg. Die beiden Soldaten Zapo und Zepo haben ebenso
ein schweres Bombardement unversehrt iiberstanden wie Tepan und Frau, die sich —
noch einmal erfolgreich — mit einem aufgespannten Regenschirm dagegen geschiitzt
hatten. Weil die Sanititer hier keine Leichen finden konnen, wendet sich Tepan er-
ziirnt an seinen Sohn:

»Sag lieber gleich, du willst den Herren nicht helfen, obwohl sie so nett sind.

1. Sanitdter: Schelten Sie ihn doch nicht so! Lassen Sie ithn. Hoffen wir, dafl wir bei einem
anderen Schiitzengraben mehr Gliick haben, und daf sie alle tot sind.

Tepan: Ich wire entziickt.

38 Stimmen 191, 8 537



Frinzi Maierhéfer

Frau Tepan: Ich auch. Es ist eine wahre Freude, wenn Menschen ihren Beruf ernst nehmen®
(ST 18).

Die unheimliche, bewuflt provozierende und nicht nur latent makabre Vermischung
von stupid-infantiler Todesverniedlichung und unverhiillter Mordlust ist eine der
augenfilligsten Merkmale des Arrabalschen Werks. Seine Figuren, niemals unschuldig
rein, unbewuflt unsterblich gewesene und nie erwachsen werdende Kinder sind von
todlicher Leidenssucht verdorben und vermégen es, ,in aller Harmlosigkeit® zu toten
(ST 47). Einen Menschen umzubningen bedeutet ihnen nicht mehr als eine ldstige
Spielfigur endgiiltig zu beseitigen. Der Mord an dem Mann mit den Banknoten (in:
»Das Dreirad“) ist nichts anderes als ,eine sehr langwierige Art, ihn zu bestehlen®
(ST 39). Als unerzogene, mit und in ihren Angsten eingesperrte Primitive, die sie
sind, setzen sie ihre Gedanken sofort und unreflektiert in die Tat um und machen
andere leiden oder tdten sie, nur um der Abwechslung willen oder — die iibelste Spiel-
art —, um das elende Sterben anderer als Stoff fiir einen ,unerhdrten Roman® zu
verwenden, wie der Schriftsteller in ,Guernica® (ST 80).

Grund fiir den erschreckenden Gefiihlsriickstand, welchen sentimentale Verkitschung
kaum kaschiert (,Ach, wie hiibsch ist ein Begribnis!® ST 129), sind tiefe Gleichgiiltig-
keit dem eigenen Leben gegeniiber, Uberdrufl am eigenen iiberzihligen Dasein. Mit
ungespielter Selbstverstindlichkeit nehmen sie an, jemand, den sie zu t6ten beabsich-
tigen, habe selbst ,bestimmt auch Lust gehabt, sich das Leben zu nehmen® (ST 39).
Sie alle verhalten sich nach der Maxime: Wenn du dich auf den Tod nicht einrichtest,
dann brauchst du das Leben nicht auszuhalten.

Das Nicht-Leben dieser Figuren, die nur so tun, als wiren sie, liefert die Erklirung
fiir ihre dauernden Metamorphosen. Da sie kein eigenes Leben leben, miissen sie
Rollen spielen, ihre Existenz als eine Serie von Theatercoups absolvieren. Unter diesen
Umstinden kann weder der eigene Tod noch der eines anderen einen Verlust bedeuten.
»Wie tapfer du bist!“, sagt Climando zu Mita, die das Tragen von Trauer zum Lachen
reizt. ,Tapferer als die Legionire, die sich nichts aus dem Tod machen. Du machst
dir sogar nichts aus der Trauer® (ST 58).

Als Komplizen einer scheinbar die etablierte Gesellschaftsordnung erhaltenden Mo-
ral, welche den Eros als sexverdichtig unnachsichtig bekimpft, werden sie Opfer einer
vehementen Triebverkehrung zu béswilliger Zerstorungswut. Thr Todestrieb, in arra-
balisch-sadistischer Version ihr Totenstrieb, dient thnen zugleich zur Leidabwehr. Aus
Angst vor Schmerz spielen sie Leiden und Tod, ziehen es notfalls vor, als ,,Uber-
bleibsel . . . wie ein verdorbenes Beefsteak™ weiterzuexistieren (G 20), um nicht sterben
zu miissen, und erhoffen sich wie der ,,Geistliche® in den ,,Blumen® ein so langes Leben,
bis sie ,, vor Nichtsterbenkdnnen® sterben (V 137).

Der zum Zerstorungstrieb pervertierte Eros zeitigt tddlich unlustige Kinderspiele,
deren Kennzeichen die Wiederholbarkeit ist. Auch das T6ten beliebiger anderer 13fit
sich wiederholen, nicht aber das eigene Sterben. ,Heute wirst du mich téten®, fordert
der Kaiser von Assyrien vom Architekten als Vollendung einer schauerlichen Spiel-

538



Kinderspiele

sequenz, in deren Verlauf die beiden um ihre (gespielte) Kreuzigung losen, sich der
Kaiser einen seinen Koérperformen nachgebildeten Popanz als Ersatz-Partner fertigt,
und die in einer zunichst ebenfalls gespielten, dann in bitteren Ernst sich wandelnden
Gerichtsszene endet. ,Du hast mich zum Tode verurteilt und wirst den Spruch voll-
strecken.“ ,Aber Sterben ist kein Spiel wie die andern®, antwortet der Architekt:
Les ist unwiderruflich!® (V 84). Der Kaiser aber verlangt seine Strafe und wiinscht von
dem Partner aufgegessen zu werden, um mit ihm ,vereint® und relativ unsterblich
zu sein. Mit dieser Dokumentation des Fressens und Gefressenwerdens, der Bemich-
tigung also, endet das Spiel vom Groflenwahn von Kafkas Joseph K., das, mit ver-
tauschten Rollen, sofort wiederholt werden kann und das damit den Tod fiir ebenso
ynichtig® erklirt wie die Welt, in der die beiden zu existieren vermeinen (vgl. V 27).

Anti-Auto-Sacramentale

Erst nach seinem Sanatoriumsaufenthalt begann Arrabal seine Zeit zu entdecken,
sich kritisch mit ihren kulturellen Strémungen auseinanderzusetzen. Um der nahelie-
genden Gefahr vorzubeugen, seine Figuren fiir das damals noch avantgardistische
Theater des Absurden vereinnahmt zu sehen, ersann er den ,panischen Menschen®.
Im Februar 1962 griindeten er und seine Freunde die ,panische“ Bewegung, deren
erste Texte nach der entscheidenden Begegnung Arrabals mit André Breton in dessen
surrealistischer Revue ,La Bréche® erschienen. 1963, anldfllich einer Auffithrung von
~Fando und Lis“ in Sydney, berief der Autor dort eine ,Konferenz“ iiber den ,pani-
schen Menschen® ein. Dazu meint Gille allerdings, der Spanier habe das auch deshalb
getan, um den Akademikern seiner Zeit Gelegenheit zu geben, Geheimnisse zu ent-
ritseln, wie einst sein Landsmann Lope de Vega mit seiner ,Arte nuevo de hacer co-
medias“ (1609).

Die ,panische Bewegung (abgeleitet von griech. pan = alles), mehr eine Asthetik,
eine Theatertheorie im besonderen, als eine Philosophie, will eine neue, pluralistische
Moral verkiinden, insofern sie eben keine proklamiert. Thre Freiheit ist ,schwarz,
s0, wie sie Antonin Artaud beschrieb und beschwor, der, laut Arrabal, ,alles vorher-
gesehen® und sogar vom Kaiser von Assyrien gesprochen hatte:

»Das Theater wird erst dann wieder es selbst werden, das heifit ein echtes Illusionsmittel
darstellen konnen, wenn es dem Zuschauer der Wahrheit entsprechende Traumniederschlige
liefert, in denen sich sein Hang zum Verbrechen, seine erotischen Besessenheiten, seine Wildheit,
seine Chimiren, sein utopischer Sinn fiir das Leben und die Dinge, ja sogar sein Kanniba-
lismus auf einer nicht blof angenommenen und triigerischen, sondern inneren Ebene Luft
machen.“ 5

Auch Arrabal ist der Meinung, das Theater miisse in Worten und Bildern, in Situa-

tionen ausdriicken, was man bisher nicht zu sagen wagte. Gerade deshalb hilt er sich
5 A. Artaud, Das Theater und sein Double (Frankfurt 1969) 98.

38¢ 539



Frinzi Maierhifer

fiir einen Optimisten und das, obwohl er es ablehnt, als positiver Held in seinen Stiik-
ken anwesend zu sein, und es vorzieht, als ,Kollaborateur® der dunklen Michte,
der Dimonen, mitzuwirken, Diejenigen seien gliicklich zu preisen, die schén finden
kénnen, was dunkel ist. Denn wenn das allumfassende ,,panische® Theater den Men-
schen in seiner Ganzheit, samt seinen sorgsam verborgenen Schattenseiten, ergreife
und ans Licht bringe, konne nunmehr zerstort werden, was bisher zerstért hat, ,und
wie die Pest ist auch das Theater zur kollektiven Entleerung von Abszessen da®
(Artaud).

Arrabals und seiner Mitstreiter Definition des ,Panischen ist weder exakt noch
tiberzeugt sie logisch. Das gleiche gilt fiir die Schliisselwdrter ,alltiglich® (quotidien)
und ,eintigig® (éphémére), denn die damit bezeichneten Begriffe iiberschneiden sich.
Arrabal hilt sein Theater fur alltdglich. Weder enthalte es grofie historische Ereignisse
noch sei es ,,politisch“. Das Alltigliche sei auch zufillig und voriibergehend, von kurzer
Dauer, das Leben — demgemifl das Theater — eine Art Happening, das zwar als Vor-
gang wiederholbar sei, niemals aber identische Vorginge repetieren konne. ,Das Ephe-
mere ist eine Art total wiederholtes auto sacramentale® (Arrabal).

Damit ist der Anschluf} an die spanische Tradition vollzogen: ,auto sacramentales®
(von lat. actus = Handlung) sind meist einaktige Stiicke mit allegorischen Figuren.
Das Mysterium der Eucharistie und die Erldsung stehen im Mittelpunkt. Als eines der
bedeutendsten ,autos® gilt Calderons ,,Grofles Welttheater®, in dem der ,Meister®
(El Autor) sich aus eigener Macht ein Fest gibt, die Welt ein Schaugeriist darstellt,
worauf die ,Menschen in ihren von Gott zugeteilten Rollen das Spiel des Lebens
auffithren® (Hofmannsthal).

Das barocke Erbe ist bei Arrabal, der auch Opern schrieb und schreibt, uniibersehbar
und von ihm selbst bezeugt und gewollt. Der ,Kaiser von Assyrien® trigt — in dem
mehrfach genannten, den Surrealisten gewidmeten ,auto® — einen Koffer voll moder-
ner ,barocker” Kleider mit sich, um im Lauf der Ver- und Entkleidungsszenen die
jeweiligen Rollen wechseln zu kénnen. Das kleine Midchen in ,Feierliche Kommu-
nion® wird gerade ,,ungeheuer pompds®, barodk also, eingekleidet.

Arrabal hilt sich zunichst an das herkémmliche Verstindnis von ,barock® im
Sinn von Ubermafl und Mafllosigkeit und bezieht die fiir ihn alltidgliche Anhiufung
des Schrecklichen mit ein. Seiner Meinung nach ist die gegenwirtige Krise des Theaters
nicht auf ein Zuviel des Gezeigten zuriickzufiihren, sondern auf einen Mangel. Des-
halb will das ,panische® Theater auch allumfassend im FEinsatz seiner Mittel sein,
um die Aufmerksamkeit und Sensibilitit der Zuschauer durch visuelle und akustische
Sensationen zu fesseln.

Zum barocken Element zihlen auch die Zentralbegriffe des Arrabalschen Theaters:
»Zeremonie® und ,Ritus®. Fiir des Spaniers Figuren ist die Zeremonie eine Erschei-
nungsform des Grotesken, das wiederum eine ,normale® Ausdrucksform des Lebens
darstelle. Mit fast zirtlichem — wenn auch verstecktem — Bedauern erinnert sich der
Kaiser von Assyrien an die religidsen Rituale und Zeremonien seiner Kindheit, die

540



Kinderspiele

ihm nun nicht mehr helfen. Als alltdglicher Mensch, als kleiner Biiroangestellter, der
er eigentlich ist,als unbedeutendes Ridchen im Getriebe einer biirokratischen Hierarchie
braucht er Zeremonien und Rituale, um sein Ordnungsbediirfnis zu befriedigen. Er
suggeriert sich damit die Grofle und Bedeutung, deren er bedarf, um sein vergebliches
und verzweifeltes Verlangen nach Liebe zu iiberspielen. So zelebriert er mit dem
Architekten eine Art Kinospiel, in dem er seine perversen Triume von seiner eigenen
Wichtigkeit in Bildern beschreibt. Als dann der — zunichst simulierte — Prozeff das
sehr barocke und sehr spanische Tiuschungs- und Verwechslungsspiel von Sein und
Schein ent-tduscht, ist der Kaiser am Ende. Er kann nicht mehr weiterspielen, denn
er hat preisgegeben, wer er ist: ein kafkaesker Niemand, der in falscher Selbsteinschit-
zung die doch unertrigliche Einsamkeit sucht (,Aber wie fange ich es an, ganz allein
die Menschheit zu erlésen?®, V 23) und seine hybride, durch lebenslange Einiibung
ins Ungliicklichsein geférderte Selbstkreuzigungsattitiide vollendet. ,Ich weiff, ich bin
schuldig . . . Ich mdchte mein verpfuschtes Leben, das nur Versagen kennt, keine Minute
linger ertragen® (V 82). Er befiehlt einen wahrhaft kannibalischen Akt: er befichlt,
seine Leiche aufzuessen. Der Architekt, seinerseits eine Allegorie fiir den guten, aber
noch ungetauften Wilden, der magische Gewalt iiber die Natur ausiibt, verliert durch
den Gehorsam dem kaiserlichen Befehl gegeniiber seine wahre Autoritit. Er verwan-
delt sich in den Kaiser — ,, Vive moi“! (V 91) —, dem die Tiere (= Instinkte) nicht mehr
gehorchen. Er mufl sie nun dressieren (vgl. V 89).

Auch der 1967 geschriebene ,,Garten der Liiste ist ein ,modernes auto sacramentale®
(Gille), eine Bezeichnung, die sich mit gleichem Recht auf das ,Gebet” und ,Feierliche
Kommunion® anwenden liefle. Hieronymus Bosch, dessen ,Garten der Liiste* dank
der Vorliebe Philipps II. fiir den Maler des Grotesken im Prado zu Madrid hingt,
taucht seit 1958 im Werk Arrabals auf. In seinem ,,Garten® verwendet der Autor
abwechselnd die Schreckensvisionen Boschs und Ausziige aus Comic strips gleichwertig
als Bilder einer kranken, gewalttitigen Welt, die sinnlose Quilereien und quilende
Sinnlosigkeit mit der gleichen ritselhaften Gleichgiiltigkeit ertrigt. Lais, die weibliche
Hauptfigur des Stiicks, die sich zeitweilig als Braut Frankensteins fiihlt, hat genauso-
wenig eine Zukunft vor sich wie der Kaiser (der ,,immer Bosch® triumt, V 29). Beide
kénnen dem Labyrinth ihrer sadistischen — fiir Arrabal identisch mit ,katholischen® —
Erinnerungen nicht entflichen. Hieronymus Bosch erweist sich einmal mehr als Graue
Eminenz der modernen Literatur. Sie prisentiert Figuren, welche, wie der Kaiser von
Assyrien, in einem umgekehrten ,auto® mitzuspielen scheinen.

Theater ohne Tabu?
Das Theater Arrabals, das er selbst fiir ,antireligios bis zum Mystizismus und
religits bis zur Blasphemie® hilt, schreckt vor keiner Schocktherapie, nicht einmal vor

der Nekrophilie, auch vor keiner Geschmacklosigkeit zuriick. Dabei kann es, auch

541



Fréinzi Maierbéfer

formal, die Gefahr des Manierismus und der allegorischen Uberladenheit nicht immer
vermeiden. Die naheliegende Frage, ob es denn ,erlaubt® sei, jedwedes Tabu zu ver-
letzen, erweist sich angesichts dieses radikal ,panischen® und doch auch poetischen und
traumhaften Theaters als von falschen Voraussetzungen aus gestellt. Das alte Wort
,Tabu®, das eine Art Schutzfunktion bezeichnet, kann nach Meinung S. Freuds
(»Freud, steh mir bei!“, V 22) von uns nicht richtig iibersetzt werden, weil uns der
dazugehorige Begriff verlorengegangen sei. Statt dessen gehe uns Heutigen die Be-
deutung des Tabus in zwei entgegengesetzte Richtungen auseinander: ,Es heifit uns
einerseits: heilig, geweiht, andererseits: unheimlich, gefdhrlich, verboten, unrein. Der
Gegensatz von Tabu heiflt im Polynesischen ,noa‘ = gewGhnlich, allgemein, zuging-
lich. So haftet am Tabu etwas wie der Begriff der Reserve, das Tabu auflert sich auch
wesentlich in Verboten und Einschrinkungen.® Unsere Zusammensetzung ,heilige
Scheu® dedke sich oft mit dem Sinn des Tabus.

Die Arrabalschen Figuren zeigen eindringlich, dafl sie sich eher als unwillentlich
freiwillige Opfer von Tabuierungsmafinahmen fiihlen denn als deren Schiitzlinge. Fiir
sie sind die ihnen bekannten, nicht hinterfragbaren Lebensformen und Verhaltens-
normen ein Selbstzweck, der sich selber schiitzt. Denn der ,Meister® des ,,Groflen Welt-
theaters®, der die Rollen verteilte und das Spiel der Schauspieler riigte oder rithmte,
ist aus ihrem Gesichtskreis verschwunden. Ohne Orientierung sind sie obskuren Ge-
walten, ihren eigenen Obsessionen, den Schiiben des (noch kollektiven) Unbewufiten
ausgeliefert. Sie spielen Theater ohne Publikum und Regisseur, ja ohne genauere Rol-
lenanweisung. Von permanenten Inquisitionsmafinahmen verdngstigt und infantil ge-
blieben, wagen sie es nicht, den wahren Tabubruch zu begehen, den Weg zu hdherem
Bewuftsein einzuschlagen. Den Ort Tar, auch eine Chiffre fiir Bewufltsein und Gewis-
sen (in: ,Fando und Lis%), hat noch niemand erreicht, und es ist mehr als fragwiirdig,
ob je ein Mensch den Weg dorthin ernstlich suchte.

Sogar die kiimmerlichen Restbestinde christlich-abendldndischen Vokabulars wirken
auf diese Figuren ausschlieflich bedrohlich, einschiichternd und abschreckend. ,Gut-
sein®, eines ihrer Hauptanliegen, bedeutet fiir sie, ,dafl man sein soll wie die Kindlein“
(ST 108), ,s0 sein wie das Kind in der Krippe® (ST 111) — ein Unterfangen, dem sie
sich schon aus Altersgriinden nicht gewachsen fiihlen. Irritiert und auch traurig resignie-
ren sie und verfallen in kitschige Begeisterung dafiir, was sie fiir Engelsreinheit halten.
»Gott® ist fiir sie ein Pseudonym fiir die Rechtfertigung nicht zu rechtfertigender
Grausamkeiten, ein reprisentativer Sammelname fiir von irgendwo oben her verfiigte
repressive Mafinahmen und Strafen. So haben Lira und Fanchou (in: ,Guernica®)
zwar, um ,fortschrittlicher® zu sein, den Glauben aufgegeben, nicht aber ihre Angst
verloren: ,,Schon sehen wir aus: Jetzt wirst du sterben und kommst in die Holle. Fiir
immer? Gewif}, fiir immer. Und diese Qualen! Du wirst was erleben. Er versteht seine
Sache. Wer: er? Gott natiirlich® (ST 75).

Im Namen dieses Schreckensgétzen kann kein Tabu gebrochen werden, und auch
nicht wider ihn. Er ist keine Person, sondern eine Art Kollektivpopanz. Weiterhin

542



Kinderspiele

wire eine Tabuverletzung, im positiven wie im negativen Sinn, eine moralische Tat,
die Selbst-Bewufitsein voraussetzt. Arrabals Figuren befinden sich im Vorraum dazu,
im Bezirk des Noch-Nicht. Sie tiberschreiten die Schwelle nicht, wollen aus dem ,,Pa-
radies der Kollektivpsyche® (C. G. Jung) nicht vertrieben werden. Hingegen haben sie
es darauf abgesehen, die Mdglichkeit des Vorhandenseins eines Tabus zu verlengnen.
Sie toten und schinden und sagen dazu: ,Harmlose Kinderspiele waren das!“ (V 63)
Die Minner stellen ihre Frauen aus, bieten sie als Spielzeug an. Mit dieser Zurschaustel-
lung und Preisgabe des Intimlebens — fiir sie alle der Inbegriff aller Nicht-Engelsrein-
heit — wird das, was sie tun, allgemein zuginglich, gewdhnlich, ,noa®, kollektiv und
unpersonlich. Harmlose Kinderspiele eben.

Und wo steht der Autor? Sicher setzt seine These ,Lieber schmutzig als leer Opti-
mismus und auch Mut voraus. Andererseits ist des Spaniers berechtigte Abwehrhaltung
von blofem Trotz und purer Lust, kontrir zu handeln, kaum noch zu unterscheiden.
Sein Ekel vor der Faszination der Widerwirtigkeit des ,Gutseins® als einzige ,reine“
Alternative in einem unmenschlich-statischen System moralischer Schwarz-Weif3-Male-
rei, dazu der Verlust der Glaubwiirdigkeit der Scholastik fiir ihn, weisen ihn als ein
Opfer der ,Konfusion® aus, wie er es nennt. An einen Gott des Schreckens und der
Rache, den er, wie gesagt, wie allen Sadismus fiir ,katholisch® hilt, glaubt er nicht
mehr. Einen Gott der Liebe sucht er. Geblieben ist ihm das ,,Gefiihl der Siinde®, ver-
bunden und bedingt davon, nicht normal, d. h. seelisch krank zu sein, nicht etwa davon,
auflenregulierte Verhaltenssolls nicht erfiillt zu haben.

Bisher also war der Autor seinen Figuren sehr nahe verwandt. Solange er nur seiner
,Inspiration® folgte, diirften die glatte, oft fast schulbuchhaft unpersonliche, dann
wieder gewollt manieristische Sprache, die eindringliche und plastische Bildhaftigkeit
(Arrabal malt auch), die mathematisch exakte Formgebung und sensibel rhythmisierte
Anordnung seiner ,umgeschriebenen® Alptriume fiir ein — allerdings nicht iiberemp-
findliches — Publikum geniigend Tabufunktion {ibernommen haben. Einmal aber wer-
den auch Arrabals Kindheitserlebnisse aufgearbeitet sein. Sie sind es vielleicht schon.
Sein (in deutscher Ubersetzung) jlingst erschienenes Werk ,Der Tausendjihrige Krieg®
zeigt den Autor in einer Krise und — wie seine Figuren — auf dem Riickzug zu einem
serhebenden kollektiven Abenteuer®.

Es bleibt abzuwarten, ob der nun 41jihrige Fernando Arrabal durch diese auch
modisch bedingte Phase hindurch seinen eigenen weiteren Weg findet.

543



