Paul Josef Cordes
Einzelbeichte und Buflgottesdienst

Zur Diskussion ihrer Gleichwertigkeit

Die Krise der Einzelbeichte muf nicht erst belegt werden. Man braucht nur zur Kennt-
nis zu nehmen, wie sehr die Anzahl der Beichtenden in den vergangenen Jahren zu-
sammengeschrumptft ist.

Nun sollte allerdings niemand diesen Schwund der Beichtwilligen zuerst der Lauheit
der Christen zur Last legen. Fiir den Riickgang der Beichte gibt es nimlich verstindliche
Griinde: die tiefere Einsicht in die geistlichen Zusammenhinge von Schuld und Ver-
gebung sowie in die vielen Weisen fiir den Nachlafl der Siinden; die neu ans Licht ge-
hobene Erkenntnis der Theologie, dafl das Buflsakrament nicht die notwendige Voraus-
setzung fiir jeglichen Empfang der Eucharistie ist; die vielfiltigen Einschrinkungen der
menschlichen Entscheidungsfreiheit, auf die Psychologie und Soziologie hinweisen und
die dem Versagen des einzelnen oft den schuldhaften Charakter nehmen.

Ferner lafit der beachtliche Riickgang als Symptom auf mancherlei Mifistinde in der
Beichtpraxis schlieffen: ein hiaufig unpersonliches Bekenntnis, das dem Priester, der es
entgegennimmt, selten einen wirklichen Einblick in Situationen und Fakten gibt; die
falsche Erwartung, dafl Bekenntnis und Bufisakrament den Menschen von seiner siin-
digen Neigung befreien wiirden; die Unzufriedenheit des Beichtenden mit dem priester-
lichen Zuspruch, der vielfach oberflichlich und routinehaft gegeben wird. Schon 1954
hat man legalistisch-magische Mifiverstindnisse der Beichte beklagt®.

Allerdings ist auch auf andere Ursachen hinzuweisen, wenn zu erkldren versucht
wird, warum die Gliubigen immer seltener zur Beichte kommen. Eine von ihnen ist eine
problematische Schwichung des Schuldbewuftseins.

Feuerbach und Marx, Nietzsche und Freud haben zu philosophischen und erfahrungs-
wissenschaftlichen Thesen gefiihrt, die fiir sich in Anspruch nehmen, das Problem des
Bosen und der Schuld entlarvt zu haben. ,Es mehren sich die Versuche, die Wirklich-
keit des sittlich Bosen und die Authentizitit von Schulderfahrung aufzuldsen in psycho-
pathologische Motivationszusammenhinge, in den Kontext gesellschaftlicher Evolution,
in biologische Verhaltensmuster usw.“2 Diese radikale Infragestellung und Bestreitung
alles sittlich BSsen in der individuellen, gesellschaftlichen und politischen Dimension

! Vgl. K. Rahner, Schriften zur Theologie III (Einsiedeln 71967) 227-245, hier 231 ff.
* J. B. Metz, W. Oelmiiller, W. Bréker, Vorwort zu Concilium 6 (1970) 383.

2 Stimmen 192, 1 : 17



Paul Josef Cordes

blieb nicht ohne Auswirkung auf das Bewuftsein der Glaubigen. Das darf nicht be-
schonigt werden und stellt die pastorale Forderung, um sich greifende Trends kritisch
zu priifen, heute noch vorhandene Ansatzpunkte einer echten Schulderfahrung nicht zu
diskreditieren und auch anthropologische Daten zu befragen, damit die Wirklichkeit
der Siinde in ihrem ganzen Gewicht ernst genommen wird und sich die Christen nicht
»selbst betriigen® (1 Joh 1, 8).

Sensibilisierung gegeniiber gemeinschaftlichem Versagen

Psychologische Untersuchungen jiingster Vergangenheit fithren zu dem Ergebnis, dafl
in der Erfahrung der Menschen das individuell-personliche Versagen zuriicktritt gegen-
iiber einer Schuld, in die sich Gesellschaft und Gemeinschaft verstricken. H. E. Richter
kommt in seiner Veroffentlichung , Die Gruppe® (Hamburg ¢1973) auf die Ausweitung
der Aspekte zu sprechen, die die seelisch Kranken und Leidenden heute zum Arzt fith-
ren. Neben der Lokalisierung der Krankheitsursache in der eigenen Person und im Mit-
einander der Menschen der nichsten Umgebung wird mehr und mehr der Eindrudk
ausgesprochen, dafl etwas nicht stimme in der Beziehung zwischen Menschen und Grup-
pen iiberhaupt. ,Irgendwie seien alle miteinander betroffen. Es bestehe ein durchgin-
giger Zusammenhang zwischen den Schwierigkeiten der einzelnen, der Gruppen und
dem Zustand der ganzen Gesellschaft.“ Die neuen Klienten erfiihren sich als geschiddigte
eines defekten Kommunikationssystems. Sie erlebten sich zuerst als Glieder eines gesell-
schaftlichen Zusammenhangs und bezdgen ihre Krankheiten zunichst auf die Struktur
und Dynamik dieses Zusammenhangs (S. 28£.).

Wenn auch diese Einsicht am Kranken gewonnen wurde, so legt sich doch nahe, daf}
man aus ihr auf das allgemein verbreitete Lebensgefiihl schliefien kann: die Sensibilitat
gegeniiber Versagen und Verpflichtung des Menschen im Raum von Offentlichkeit
und Gesellschaft ist grofler geworden. Auch eine zeitgemifle Pastoral mufl darum niich-
tern von der Tatsache ausgehen, daf} sich das Feld verschoben hat, auf dem viele Men-
schen heute die Schuld entdecken und sich selbst schuldig fiihlen.

Das offenbarungsgemifle Fundament fiir die Vorstellung, dafl nicht nur der einzelne
und sein Lebenskreis, sondern die Gesellschaft insgesamt und ganze Volksgruppen in
der Schuld gefangen sein kdnnen, liegt im biblischen Begriff der Siinde selbst. Siinde
ist ja nicht nur die individuelle Miflachtung des Gotteswillens, sondern einzelne Tat.
Siinde und Siindenverhdngnis fiir die ganze Menschheit stehen in Korrelation. Fiir
Paulus ist die Siinde ,wie eine machtvolle Herrscherin in diesen Kosmos eingezogen®
und hat sich des einzelnen wie der Gemeinschaft bemichtigt®, Darum ist sie wie im
mdividuellen so auch im sozialen Raum zu bekimpfen.

# O. Kuss, Der Romerbrief I (Regensburg 1957) 241-275, hier 244, 246.

18



T T A e —

Einzelbeichte und Bufigottesdienst
Pastorale Notwendigkeit von Bufigottesdiensten

Es ist einsichtig, dafl der neuen Sensibilitit gegeniiber gemeinschaftlichem und gesell-
schaftlichem Verschulden neue kirchliche Formen der Besinnung auf menschliches Ver-
sagen zu antworten versuchen. In der jiingsten Vergangenheit gibt es wohl keine wich-
tige Verdffentlichung zum Bufivollzug, die nicht dem Bufigottesdienst und der Feier
der Bufle in Gemeinschaft ein grofles Gewicht beimifit. Die theologiegeschichtliche Ent-
wicklung dieser Stromung zeigt F. Funke auf; eine Ubersicht iiber das Auflkommen
und die Verbreitung der BuBfeiern gibt F. J. Hegen, der gleichzeitig einige Modelle fiir
ihre Durchfithrung vorlegt4. Einer wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit den
systematischen Implikationen stellt sich G. Greshake’. Die genannten Publikationen
zeigen die pastorale Dringlichkeit und die systematische Legitimitdt von Bufifeiern.

Neben manchem Gewinn in theologischer Perspektive — z. B. der besseren Moglich-
keit, dem kirchlichen Aspekt der Bufie gerecht zu werden oder der liturgischen Gestal-
tung des Sakraments eine wiirdigere Form zu geben — hat das Siindenbekenntnis in
Gemeinschaft auch einige psychologisch relevante Vorziige: Gewifl wird die Angst, sich
der erkannten Verantwortung zu stellen, im Bufigottesdienst geringer sein; wenn man
nicht allein steht, entscheidet man sich eher fiir die Ubernahme schwieriger Pflichten.
Denn die Gruppe bietet dem Individuum Schutz; sie kann sein Gefuhl von Einsamkeit
und Verlorenheit mindern. Der einzelne erfihrt ja immer neu sein Versagen. Das Be-
wufltsein der Zugehdrigkeit zu einer Gruppe und die mégliche Identifikation mit ein-
zelnen Gruppenmitgliedern trigt dazu bei, eine Erfahrung der Ich-Schwiche abzu-
fangen und Durchhaltevermdgen zu geben. Diese Identifikation kann auch die schwer
ertrigliche Geringschidtzung des eigenen Ich abmindern, die die Konfrontation mit der
eigenen stindhaften Vergangenheit moglichst zu umgehen versuche$.

Ganz allgemein muf} gesagt werden, dafl der Bufigottesdienst eine weitere Chance
darstellt fiir die Bildung von Gemeinde?. Durch das Ankniipfen bei der menschlichen
Urerfahrung der Schuld gelingt dann und wann in auflergewohnlichem Grad im Zu-
sammensein, Zusammentatig-Sein und Zusammen-Fiihlen (vgl. die ,Atmosphire®,
die manche Bufigottesdienste auszeichnet) die Bindung der Glieder einer Gemeinde
aneinander und die Einsicht in die Verantwortung gegen den Menschen und gegen
Gott. Bestimmte Verhaltensweisen, Verhaltensbereitschaften und Verhaltenserwartun-
gen, die den Zusammenhalt der Gruppe verbessern, kénnen dadurch selbstverstind-
licher werden. So wird die Gemeinde zur vielfachen gréReren Hilfe fiir ikire Glieder,
weil sie sich als Gemeinschaft erfihrt.

* F. Funke, Die Verbffentlichungen aus den letzten Jahren iiber die Beichte, in: Concilium 7 (1971)
63-68; F. Heggen, Bufifeiern, ebd. 69-78.

® In: Exeler, Ortkimper u. a., Zum Thema Bufle und Bufifeier (Stuttgart 1971) 61-121.

® Vgl. H. E. Richter, a.a.0. 34; auflerdem T. Brocher, Gruppendynamik und Erwachsenenbildung
(Braunschweig 1967) 49f., 15.

’ Vgl. zum folgenden D. Claessens, Instinkt — Psyche — Geltung (Kéln *1970) 170 ff.

ar 19



Paul Josef Cordes

Psychologische und theologische Griinde sprechen demnach fiir die Bufifeier. Sie ist
bestimmt sehr geeignet, auch ferner das Gewissen der Christen zu bilden. Vielleicht ist
sie sogar dem einen oder anderen die letzte Gelegenheit fiir die Erkenntnis: Ich bin
nicht mein eigener Herr, sondern stehe unter einem Anspruch. Die Theologen, die sich
mit der Problematik der Bufle beschiftigen, sind darum der begriindeten Auffassung,
daf} beide Formen des Bufgeschehens, Einzelbeichte und Bufigottesdienst, in der Kirche
ihren Ort haben miissen. Sie lehnen es zu Recht ab, ein Modell zugunsten des anderen
aufzugeben. Allerdings werden diese grundsitzlichen Aussagen im Hinblick auf Praxis
und Einzelfall unterschiedlich akzentuiert.

Bufigottesdienst statt Einzelbeichte?

Die Arbeiten an der Thematik , Buflgottesdienst und Einzelbeichte® vertreten einer-
seits die Beichtpflicht der schweren Siinde; die Sinnhaftigkeit der Einzelbeichte auch
unabhingig von schwerer Schuld bleibt deutlich, und es wird gefordert, die Gelegenheit
zur Einzelbeichte diirfe nicht eingeschrinkt werden mit dem Hinweis auf die Méglich-
keit des Bufigottesdienstes8. Andererseits werden Gewicht und Unersetzbarkeit der
Einzelbeichte besonders in Einleitungen mancher Textsammlungen fiir die Gestaltung
des Bufigottesdienstes stark relativiert. Das geschieht hier in der Ratifizierung einer
Entwicklung, die sich vollzogen hat, aber kaum riickgingig zu machen ist?, dort in
einer berechtigten Kritik am ,Sakramentalismus® der Vergangenheit, die dabei aber
indirekt von der erst noch zu priifenden Voraussetzung ausgeht, dafl der Bufiakt im
Bufigottesdienst leichter von Mechanismen und Formalismen bewahrt bleibt1?, und
schlieflich indem die ,besondere Beichte® schlicht als etwas apostrophiert wird, was
»nicht unbedingt bleiben® muf} 11,

Solche Aussagen verleiten wohl zu der Meinung, wie sie in einem von der Zeitschrift ,Got-
tesdienst® (17, 1973, 95) verbreiteten Leserbrief zum Ausdruck kommt: ,In den letzten Jahren
haben viele Gliubige, denen es in der Bufipraxis um mehr geht als um blofle Lossprechung,
gerade aus den Buflfeiern grofleren Gewinn gezogen als aus der liturgischen Kiimmerform der
,Privat’-Beichte . . . Fiir die Kirche als Ganzes ist die Alternative ,entweder Beichte — oder Bufi-
feier® nicht denkbar; dem einzelnen Katholiken aber, der z. B. die iibliche ,Schnellabfertigung
meiden will oder in einer Pfarrei keinen geeigneten Beichtpriester findet und deshalb auf gut
Gliick in den Nachbargemeinden herumreisen miifite, bleibt (vielleicht zeitweilig) nichts ande-
res iibrig, als sich auf den Besuch von Bufigottesdiensten zu beschrinken.“ — Nach G. Schmidt-
chen, Priester in Deutschland (Freiburg 1973, 170) sind immerhin mehr als 11 Prozent der nach
1950 geweihten Priester der Meinung, daf} ,Buflgottesdienste an Stelle der Einzelbeichte zu be-
griiflen sind®.

8 Z.B. L. Bertsch, Bufle und Bufsakrament in der heutigen Kirche (Mainz 1970) 38 ff.
9 Z. B. J. Baumgartner, J. Bommer, Bufi- und Verséhnungsfeiern (Einsiedeln 1972) 33.
10 H. B. Meyer, Frag-wiirdige Bufipraxis, in: Lebendige Seelsorge 24 (1973) 125-130.
11 H. Kiing, Was in der Kirche bleiben mufl (Einsiedeln 1973) 23.

20



Einzelbeichte und Bufigottesdienst
Erfahrungen in anderen Konfessionen

Die Maxime der praktischen Ersetzbarkeit der Einzelbeichte durch den Bufigottes-
dienst ist im Christentum nicht neu. Unterschiedlich in Details, entwickelt sie sich bald
aus den Grundlinien fiir das Glaubensleben, wie sie in einigen christlichen Konfessionen
nach ihrer Trennung aus der rémisch-katholischen Kirche formuliert wurden.

So hatte beispielsweise Luther darauf hingewiesen, dafl das Bekenntnis der Siinden
ohne jeden Zweifel notwendig und von Gott geboten sei; dabei bezicht er sich offenbar
auf alle ,peccata manifeste mortalia“12, die in der mit Ernsthaftigkeit durchgefiihrten
Gewissenserforschung bewufltgeworden sind. Aber schon zu Lebzeiten Luthers kam es
zu einem weitgehenden Ausfall der Beichte bei seinen Anhingern. ,Die Leute beriefen
sich darauf, auch in der Predigt und der allgemeinen Lossprechung die Vergebung der
Stinden zu haben . . . so kamen immer weniger zur Privatbeichte.* Der Reformator
reagierte mit Auflerungen, die neben dem Hinweis auf die Freiheit der Beichte ,ein
starkes Dringen, das Aufzeigen einer ,inneren Not-wendigkeit® der Beichte, ja noch
mehr als das enthalten® 2, Noch heute kann man feststellen, dafl diese Aufrufe und
Versuche die Praxis der evangelisch-lutherischen Kirche nicht prigen konnten. Auch
die Mahnungen der Synoden haben keine Wende herbeifiihren kinnen 4.

Das belegt eindrucksvoll ein Zitat Adolf von Harnacks aus seinem Aufsatz ,Was wir von
der romischen Kirche lernen und nicht lernen sollen® (1891) (Reden und Aufsitze II, GiefRen
1904, 255 f1.): , Die Reformation hat an die Stelle des Sakraments der Bufle die aus dem Glau-
ben entspringende bufifertige Gesinnung gesetzt. Es war ihre grifite und einschneidendste Tat,
dafl sie Bufie und Vergebung streng und sicher aufeinander bezogen und demgemifl die Beichte
und die Satisfaktionen zuriickgestellt hat. Aber wir haben dabei doch eine Einbufie erlitten, in-
dem die Beichte, weil dogmatisch gleichgiiltig, verliimmert ist und schlieRlich in der Praxis so
gut wie ganz aufgehtrt hat. Wohl erziehen wir unsere Kinder so, daf} sie ihre Fehler und Siin-
den miindlich bekennen sollen, und auch die Verbrecher in den Gefingnissen suchen wir zu
einem Schuldbekenntnis zu bewegen. Aber iiber Kinder und Gefangene hinaus haben wir die
Einsicht des Segens der confessio verloren. Dafiir haben wir uns an allgemeine Schuldbekennt-
nisse in Bausch und Bogen gewohnt. Sie fallen uns aufierordentlich leicht, so leicht, daf es be-
reits zum guten Kirchenton gehdrt, wo nur immer eine christliche Versammlung zur Bespre-
chung einer wichtigen Tagesfrage abgehalten wird, ein allgemeines Schuldbekenntnis vorauszu-
schicken. Eine seltsame und traurige Verwechslung! Statt dem einzelnen die Uberlieferung und
die Gelegenheit zu schaffen, sich zu bekennen und durch Aussprache innerlich zu befreien,
tauscht man ein Formular ein. Jenes ist schwer, aber heilsam; dieses ist leicht, aber v&llig gleich-
giiltig, ja abstumpfend. Ich bin wohl gegen das Miflverstindnis gedeckt, als wiinschte ich eine
obligatorische Ohrenbeichte. Sic ist das Schlimmste vom Schlimmen, denn sie fithre, wie die
Erfahrung gelehrt hat, zur Liige. Darum ist jeder andere Zustand ihr vorzuziehen. Aber zwi-

2 W. A. 6, 546, 11., 329, 51.

' L. Klein, Evangelisch-lutherische Beichte (Paderborn 1961) 73.

" Vel. Agende fiir die Evang.-luth. Kirche in der Provinz Hannover (Hannover 1901) 47; ferner die
nachdriidliche Empfehlung der Einzelbeichte durch die Landessynode von Hannover 1951, zitiers in
L. Klein, a.a.0. 230, Anm. 39; auBerdem die Ordnung des kirchlichen Lebens der VELKD, art. V,
ebd. 230 .

21



Paul Josef Cordes

schen der obligatorischen Ohrenbeichte und dem Nichts, das wir an ihre Stelle gesetzt haben,
gibt es noch viele Stufen. Ich méchte auch gar nicht in erster Linie die Pfarrer und &ffentliche
kirchliche Einrichtungen herangezogen wissen, sondern ich méchte, daff man es auch den Er-
wachsenen eindringlich einprigt, welch ein Mittel fiir die Gesundheit der Seele und welch ein
Mittel fiir eine geistige Gemeinschaft sie damit preisgegeben, dafl ein jeder seine eigene Last
trigt und darauf verzichtet, sich auszusprechen. Gewifl gibt es Menschen, so stark und so zart,
daf sie mit sich und ihrem Gott allein fertig werden kénnen und miissen; aber sie sind nicht in
der Mehrzahl. Fiir die meisten gilt es, dafl sie sich von sich selbst und von bdser Schuld nur in
dem Maf zu befreien vermdgen, als sie offen gegen andere sind und ihre Seele von der Liebe
eines Bruders fithren lassen. Jede Aussprache stirke bereits den Charakter, und zu wissen, dafl
eine andere Seele die eigene Last, die man bekannt hat, mit trige, ist einer der stirksten Hebel
zum Guten. Diirfen wir sagen, daf} in unserer evangelischen Kirche in dieser Richtung etwas
Nennenswertes geschieht? Haben wir eine Uberlieferung dafiir? Konnen wir hier nicht von der
katholischen Kirche lernen, und ist es nicht strifliche Torheit, der wurmstichigen Friichte wegen
den ganzen Baum der Beichte auszurotten?

Ein dhnlicher Prozef zeichnet sich in der reformierten Kirche ab. Zwar drangt Cal-
vin nicht ebenso stark wie Luther auf die Einzelbeichte. Aber nach thm gehért doch die
~private Absolution® zum festen Bestandteil der religidsen Praxis der Gemeinde.
»Selbst wenn sie nicht mehr obligatorisch praktiziert wird (sondern der offentlichen,
disziplindren Bufle oder dem gemeinsamen liturgischen Siindenbekenntnis Platz ge-
macht hat), ist sie nicht abgeschaft worden.“ Sie ist fiir solche Menschen gedacht, ,die
ein besonderes Mittel notig haben, um ihren Schwachheiten abzuhelfen®; im gleichen
Sinn duflert sich auch das Zweite Groflhelvetische Bekenntnis?!®. Trotzdem muff M.
Boegner, der Prisident der Vereinigung der Protestanten Frankreichs, feststellen: ,,,Ein
Protestant beichtet nicht*: Das ist in der volkstiimlichen Begriffsbestimmung des ,Pro-
testanten® wohl einer der ersten Punkte. Geben wir zu, dafl diese Definition, von eini-
gen wenigen Ausnahmen abgesehen, mit der Wirklichkeit {ibereinstimmt.“16

Schlieflich ist Ahnliches von den Altkatholiken zu berichten. In den von General-
vikar F. H. Reusch vorgelegten Thesen der ersten Synode 1874 in Bonn wird unter
Nr. 12 aufgefiihrt: ,In Zusammenhang mit den Reformen auf dem Gebiet des 6ffent-
lichen Gottesdienstes wird auch die Einrichtung einer gemeinschaftlichen Buflandacht
mit allgemeinem Siindenbekenntnis als Vorbereitung fiir den gemeinsamen Empfang
der heiligen Kommunion in Aussicht zu nehmen sein. Eine solche Buffandacht soll aber
nicht an die Stelle der sakramentalen Beichte treten, die vielmehr fiir diejenigen, welche
verpflichtet sind oder wiinschen, eine spezielle Beichte abzulegen, bestehen bleibt.”
Die genannte Verpflichtung besteht, wie im Zusammenhang erliutert wird, . fiir Siin-
den, durch die jemand die gottliche Gnade verloren zu haben glaubt®. Im Widerspruch
zu dieser Festlegung heiflt es in einem 1968 von der Altkatholischen Kirche erarbeiteten
Protokoll, daf§ sich fiir die Altkatholiken neben der Einzelbeichte auch eine allgemeine
Bufandacht zur Vergebung schwerer Siinden entwickelt habe. — Der Autor des hier

15 Vel. J. J. von Allmen, Die Siindenvergebung als Sakrament in den Kirchen der Reformation, in:
Concilium 7 (1971) 58-63, hier 59, 60.
16 M. Thurian, Evangelische Beichte (Miinchen 1958) 170.

22



Einzelbeichte und Bufigottesdienst

sitierten Artikels, selber altkatholischer Christ, fahrt dann fort: ,Aus der Diskrepanz
zwischen dem Synodalbeschluff von 1874 und dem Kommissionsbericht von 1968 wird
cine Entwidklung deutlich, die sich neuerdings auch in romisch-katholischen Gemeinden
abzuzeichnen beginnt: die neu eingefiihrten Buffandachten werden von den Glaubigen
als Ersatz fiir die Ohrenbeichte betrachtet.“ 17

In allen drei Glaubensgemeinschaften konnte eine differenzierte und eindeutige An-
weisung offenbar der praktischen Entwicklung nicht steuern, und die Einzelbeichte
fillt heute fiir diese Gemeinschaften kaum noch ins Gewicht. H. Hofliger hat in einer
umfassenden Untersuchung aufgezeigt, wie zahlreich und intensiv noch in jiingster Ver-
gangenheit die Bemiihungen der Kirchenleitungen und mancher Theologen gewesen
sind, die Praxis der Einzelbeichte zuriickzugewinnen. Sie haben es bislang nicht ver-
mocht, und auch kiinftig werden die ,,Erncuerer der Einzelbeichte . . . wohl noch lange
Zeit erleben miissen, wie schwer es ist, eine verlorengegangene Ordnung in der Kirche
neu zu beleben.“ 18

Bei der Suche nach den Griinden fiir den Verlust der Einzelbeichte dringt sich fiir
die Vergangenheit gewi} zunichst eine Art von ,Profilierungswille® auf, der sich ver-
pflichtet glaubte, die ,protestantische Freiheit® zu akzentuieren. Auflerdem mag eine
gewisse dogmatisch-systematische Unsicherheit mitspielen, die den sakramentalen Cha-
rakter der Einzelbeichte und auch den Unterschied dieser Bufiform zur allgemeinen
Beichte betrifft — obwohl die Sakramentalitit der Einzelbeichte keineswegs von vorn-
herein fiir alle reformatorischen Gruppen und erst recht nicht fiir den Altkatholizismus
ausgeschlossen werden darf. Ohne Frage ist aber auch die Tatsache zu nennen, dafl es
dem Menschen normalerweise zuwider ist, sich vor sich selbst und vor anderen in einem
Schuldbekenntnis zu erniedrigen. Wenn dann aber der Verpflichtungscharakter der
Einzelbeichte entfillt, dann legt sich die rhetorische Frage J. J. von Allmens nahe:
»Wer aber fiihlt sich so zum Bekenntnis seiner Siinden gedringt, dafl er die demiiti-
gendste Art wahlt?“10

Die Weisungen des Tridentinums

Wird die Frage, ob die Einzelbeichte durch den Bufigottesdienst ersetzbar ist, durch
die zu erwartende spontane Praxis beantwortet, so diirfte sie in Kiirze positiv ent-
schieden sein; das jedenfalls lehren Erfahrungen, die andere Glaubensgemeinschaften
gemacht haben. Aber eine pastorale Frage darf nicht vom faktischen Trend entschieden
werden. Vielmehr ist die Lehre tiber die Sache selbst und iiber mogliche theologisch-

" Texte bei W. B. Noll, Erfahrungen mit der ,Allgemeinen Beichte® bei den Altkatholiken, in: Bufie
und Beichte, hrsg. v. E. C. Suttner (Regensburg 1972) 89-92, hier 89 ff.

'8 Die Erneuerung der evangelischen Einzelbeichte (Freiburg/Schweiz 1971) 69. Diese Studie kann als
Pflichtlektiire fiir all die gelten, die zum Problem von Bufgottesdienst und Einzelbeichte Stellung nehmen
wollen.

WA 2 D62,

23



Paul Josef Cordes

systematische Implikationen zu kliren. Beides mufl im folgenden kurz angesprochen
werden.

Manche Untersuchungen kommen zu dem Ergebnis, daff der Buigottesdienst als der
Einzelbeichte v&llig iquivalent angesehen werden miisse und dafl ihm auch sakramen-
taler Charakter zukomme?2®, Sie halten sogar dafiir, daf} eine sakramentale Bufifeier
sich ,ohne amtliches Dazwischentreten eines Priesters vollziehen kénne. Die theolo-
gischen Begriindungen geraten dabei manchmal ein wenig zu kurz, besonders weil eine
griindliche Auseinandersetzung mit der tridentinischen Auffassung vom Buflsakrament
zu erfolgen hitte, wollte man diese These theologisch-systematisch absichern. Doch
auch wo diese Auseinandersetzungen ausfithrlich erfolgen, wird es da und dort als
moglich erachtet und gefordert, den gemeinsamen Bufigottesdienst als ,sakramentalen
Bufivollzug® anzuerkennen2!. Das Hauptaugenmerk solcher Artikel gilt dabei der For-
derung des Tridentinums, fiir die Vergebung seien kraft gotelichen Rechts alle schweren
Siinden nach Art und Zahl dem Priester zu bekennen.

C. Peter analysiert die Konzilsdokumente und spricht sich dafiir aus, dafl nach An-
sicht des Tridentinums ,zur Vergebung schwerer Siinden, die man nach der Taufe be-
gangen hat, ein Bekenntnis notwendig ist, worin man der durch ihren geweihten Amts-
diener vertretenen Kirche die Schuld deutlich bekennt®. Die Konzilsviter hitten diese
Bedingung als eine ,Forderung des gottlichen Gesetzes® angesehen. Mit dieser Fest-
legung sei allerdings nicht vorentschieden worden, ob nicht kiinftig die Bekehrung des
Christen andere Formen des Bekenntnisses und der Absolution nahelegten 22. F. Niko-
lasch hilt dagegen die tridentinische Aussage lediglich fiir eine ,zwar streng verpflich-
tende, kirchenrechtlich bindende Bestimmung, die von der Kirche auch wieder auf-
gehoben werden kann® 23, also eher fiir eine Disziplinarvorschrift.

Zu einem anderen Ergebnis kommt G. Greshake, der ablehnt, dafl die Forderung des
Einzelbekenntnisses aller schweren Schuld jederzeit riickgingig gemacht werden kénne;
andererseits wird aber in seiner Studie diese Forderung bis gleichsam zur praktischen
Aufhebung ihrer selbst zurlickgenommen: Das vollstindige Bekenntnis erscheint wohl
eher als eine Idealnorm, von der ,gute Griinde® oder — wenn man das vermerkte Zitat
von F. Funke mitbedenkt — auch ,die psychische Belastung, welche die Privatbeichte
in der heutigen Form fiir so viele unserer sensiblen Zeitgenossen mit sich bringt®, dis-
pensieren konnen 24,

Wie anders und mit — dem Anschein nach — wie wenig ,, Verstindnis fiir den Men-
schen® hat hier B. Pascal in seinen ,Pensées“ (Fragment 100) geurteilt, freilich in einer
anderen geistes- und kirchengeschichtlichen Situation:

2 Vgl. F. Funke, a.a. 0. 66.

% Vgl. u. a. G. Greshake, a.a.O. 109f.; F. Nikolasch, Zur Theologie und Praxis des Bufisakraments,
in: Freiheit — Schuld — Vergebung, hrsg. v. W. Zauner und H. Erharter (Wien 1972) 87-105, hier 104.
* Das vollstindige Siindenbekenntnis als Forderung des Konzils von Trient, in: Concilium 7 (1971)
48-53, hier 52f.

2 ARA O 101

2 A.a.0. 117 mit Anm. 97.

24




Einzelbeichte und Bufigottesdienst

,Die katholische Religion verpflichtet nicht dazu, seine Siinden unterschiedslos jedermann
zu offenbaren. Sie duldet, daff man allen Menschen verborgen bleibt; aber sie nimmt einen ein-
zigen aus, vor dem sie befiehlt, den Grund seines Herzens zu offenbaren und sich in dem zu
zeigen, was man ist. Nur diesem einzigen Menschen auf der Welt gegeniiber befiehlt sie die
Beichte und ihn verpflichtet sie zu unverbriichlichem Schweigen, so daff das Wissen in ihm ist,
als wenn es nicht wire. Kann man sich etwas Freundlicheres und Milderes denken? Und doch
geht die Verderbnis des Menschen dahin, dafl sie auch noch in diesem Gesetz Hirte findet; und
das ist sogar einer der Hauptgriinde, der einen groflen Teil Europas gegen die Kirche aufge-
bracht hat.”

Eine vollig gegensitzliche Interpretation des Tridentinums gibt A. Grillmeier, der
einmal die These von einer Disziplinarvorschrift aufgrund der Untersuchung der Re-
daktionsgeschichte des definierten Textes ablehnt und zum anderen darlegt, dafl das
vollstindige Bekenntnis aller schweren Siinden darum auch heute gefordert werden
miisse, weil das Konzil mit dieser Form eine Deutung des Willens Christi hitte geben
wollen 2.

Die Unterschiedlichkeit, ja Unvereinbarkeit der Positionen, die im Hinblick auf eine
mdgliche Sakramentalitdt des Buflgottesdienstes ergriffen werden, ist gewif iiberra-
schend. Bedauerlicherweise diirfte sie das Vertrauen in die Ergebnisse systematischer
Untersuchungen noch weiter mindern. Andererseits sollte sie aber auch nicht die Pio-
niere des Pragmatismus auf den Plan rufen. Darauf macht H. O. Pesch mit wiin-
schenswerter Deutlichkeit aufmerksam: ,,Die Bufflandacht, wie sie in der gegenwirtigen
Praxis geiibt wird, ist kein Sakrament. Das Bufisakrament ist Distanzierung der Kirche
vom Stinder und Versshnung mit ithm. Die Modalititen beider Vorginge legt die
Kirche selbst fest bzw. sie akzeptiert eine gewachsenene Form zu diesem Zwedke. Im
Fall der Bufflandacht ist das bisher nicht geschehen. Deshalb ist sie kein Sakrament.“26

Auch iiber die Entscheidung von einer zutreffenden Interpretation des Tridentinums
hinaus kénnen die Bedingungen fiir die Sakramentalitit eines Buflakts nicht vom ein-
zelnen festgelegt werden, sondern nur von der Kirche insgesamt — einschlieflich derer,
die in ihr die Verantwortung der Leitung haben. Darum darf in diesem Zusammenhang
das von der Kongregation fiir die Glaubenslehre am 14. Juli 1972 veréffentlichte Do-
kument ,Seelsorgliche Richtlinien zur Erteilung der Generalabsolution® nicht uner-
wahnt bleiben, weil durch dieses Dokument auf der Basis der tridentinischen Aussagen
aufs neue unterstrichen wird, dafl die Vergebung der schweren Siinden deren Bekenntnis
in der Einzelbeichte notwendig macht: Selbst nach erfolgter Generalabsolution, die
ihrerseits wieder an sehr differenzierte Bedingungen gekniipft ist, so heifit es in den
»Richtlinien®, sind die schweren Siinden zu gegebener Zeit in der Einzelbeichte zu be-
kennen. Weder eine sorgfiltige Erhebung der zutreffenden Theorie noch eine verant-

¥ Das Sakrament der Bufle. Dogmengeschichtlicher und dogmatischer Traktat (Manuskr., Frankfurt
1973) 261 ff., hier 270; #hnlich K. J. Becker, Die Notwendigkeit des vollstindigen Bekenntnisses in der
Beichte nach dem Konzil von Trient, in: Theologie und Philosophie 47 (1972) 161-228.

* Buflandacht und Bufisakrament, in: Freiburger Zschr. f. Philosophie und Theologie 19 (1972) 311-330,
hier 323,

25



Panl Josef Cordes

wortliche pastorale Praxis kann solche Anordnungen unbeachtet lassen — auch wenn
man den argumentenarmen Positivismus dieser Richtlinien beklagen und nach der pa-
storalen Praktikabilitit einzelner Punkte fragen mufl und wenn die Voraussetzungen
und Liicken des Textes kritische Bemerkungen abnétigen 27.

Beim gegenwirtigen Stand der theologischen Erorterung iiber die Bedeutung des
Tridentinums diirfte man sich unter Systematikern kaum dariiber einig sein, dafl dem
Bufigottesdienst von morgen ohne weiteres durch die Kirche sakramentaler Charakter
zugesprochen werden konnte; noch viel weniger erscheint die Behauptung von der
Sakramentalitit des heutigen Bufgottesdienstes theologisch-systematisch legitimiert.

Die ,, Innenseite® des Bufakts

Jenseits dieser Weisungen dogmatischer oder auch disziplinarer Art 14t sich die Be-
hauptung von der praktischen Austauschbarkeit von Bufigottesdienst und Einzelbeichte
auf der Ebene des Buflakts als solchem priifen. Die Art und Weise des Vollzugs soll ja
dem Buflakt selbst dienen. Darum sollte man auch dariiber reflektieren, ob die Bedin-
gungen, die die Vollzugsform an den Buffakt herantrigt, in beiden zur Debatte stehen-
den Fillen gleich giinstig sind.

Im Hinblick auf den Bufigottesdienst wurde schon erwihnt, dafl dieser Modus fiir
die Vorbereitung und die Hinfithrung zum Buflakt eine wichtige Bedeutung hat. Es
zeigte sich, daf} sich in der gottesdienstlichen Feier christliche Verantwortung neu ent-
dedsen und realisieren lifit; daf der einzelne durch die Gemeinschaft der Glaubenden
Mut erhilt, sich dem Anspruch Gottes zu stellen. Aber wie weit unterstiitzt der Ablauf
dieser Weise des Bufivollzugs das, was hier einmal die ,Innenseite® des Buflakts ge-
nannt werden soll? Liflt nicht die Einzelbeichte durch ithre Form das besser gelingen,
was der Bulakt als solcher intendiert?

Der Buflakt zielt auf die Bekehrung. Sein Sinn und seine Mitte lassen sich mit der
Bibel als Metanoia bezeichnen, als die Wegkehr von sich in den rufenden Gott hinein.
W. Trilling hat die beiden Aspekte des Geschehens der Metanoia von der biblischen
Grundlage her erhoben. Er macht darauf aufmerksam, dafl neben der Ubergabe an
Gott auch die negative Seite am Prozef ihr Gewicht hat: Die Umkehr, die Abkehr von
der Vergangenheit. Das Neue Testament sieht den Akt der Metanoia in der gleichen
formalen Struktur wie die prophetische Predigt des Alten Testaments. So stellt sich
der Autor dann auch die Frage, ob nicht ein wesentliches Versiumnis der Pastoral darin
liegt, dafl als Komplementirforderung zum Glauben die Verpflichtung zur Umkehr,
zur Abkehr von der Vergangenheit unter der Androhung des Gerichts auch fiir die
Glaubenden in der Verkiindigung zu wenig herausgestellt werde?8, Wenn auch mit
einer solchen Akzentuierung das Moment der Hinkehr zu Gott im Buflakt nicht iiber-

* Vgl. K. Lehmann, Generalabsolution — Einzelbeichte, in: Internat. Kath. Zschr. 1 (1972) 474—478.
*8 Hierzu: Metanoia als Grundforderung der neutestamentlichen Lebenslehre, in: Einiibung des Glaubens
(Festschrift K1. Tilmann, Wiirzburg 1965) 178-190, hier 185 u. a.

26



Einzelbeichte und Bufgottesdienst

spielt werden darf und keiner falschen Fixierung des Biiflenden auf die eigene Ver-
gangenheit Vorschub geleistet werden soll, so ergibt sich doch in jedem Fall die abso-
lute Notwendigkeit der Priifung seiner selbst.

Andererseits mufl man aber bedenken, wie die Bufandacht beim Beurteilen der eige-
nen Situation manchen eher zu oberflichlicher Fliichtigkeir verleitet, die bei der Ver-
dringung dessen enden kann, wessen man sich schimt. Friedrich Nietzsche brachte diese
allzu menschliche Reaktionsweise auf die Formel: ,Das habe ich getan, — sagt mein
Gedichtnis. Das kann ich nicht getan haben, — sagt mein Stolz und bleibt unerbittlich.
Endlich gibt das Gedichtnis nach.“2® Darum wird auch in Auswertung bereits vorhan-
dener Erfahrung die Frage gestellt, ob die ,Gemeinschaftsbeichte diese notwendige
Selbstpriifung im Normalfall iiberhaupt gelingen lifit. In den BuBake ist ja ein klares
Wissen um die Vergangenheit einzubringen: die einzelne Tat und die Haltung, deren
Spiegel sie ist; die Umstinde und der geheime Wurzelgrund des Geschehens. Eine tra-
ditionelle Sakramentenpastoral hat diese Elemente unter dem Stichwort ,Reue® zur
gebotenen Disposition fiir den Empfang des Bufsakraments gezihlt; eine mehr bibli-
sche Betrachtung des Buflakts findet sie wieder als einen der beiden Aspekte von Meta-
noia. Das allgemeine Wissen um die Schuldhaftigkeit des Menschen schlechthin und um
eine eigene unvollkommene Vergangenheit ist als Ansatzpunkt fiir die Umkehr unzu-
reichend. Die Erkenntnis der Verfehlung braucht eine Artikulation im Wort; die Stinde
muf} mit ihrem ganzen Horizont ein Gegenstand der Reflexion geworden sein. K. Rah-
ner duflerte sich 1953 in anderem Zusammenhang, nach der Schrift solle der Mensch
,seine Siinden bekennen“. Es geniige nicht, daf er nur ,im allgemeinen einen vagen,
diffusen Siindenzustand“ von sich aussage. Vielmehr sei ,eine gegenstindliche, in Be-
eriffe und Sitze eingingige Erkenntnis seiner Siindentaten® vonnoten. Dazu miisse er
,das reflex greifbare, analysierbare Material seines Bewufitseins® zur Aussage bringen®?.

Die neuere Exegese kommt gleichfalls zu dem Ergebnis, dafl in der frithen Kirche
das Bekenntnis der konkreten Verfehlung gut belegt ist und dafl dieses Bekenntnis im
allgemeinen der Vergebung vorausging. Diesen Befund zeigt jedenfalls die Untersu-
chung von A. Strobel 3! auf. Andere Exegeten bestitigen die genannten Beobachtungen.
AlsBeispiel mag hier der Jakobusbrief (5,16) gelten, aus dem hervorgeht, dafl der Mensch
seine Siinde nicht nur vor Gott, sondern auch vor anderen Menschen bekennen soll.
Auch ein Vers des ersten Johannesbriefs sei angefiige (1, 9), in dem Wortwahl und
grammatikalische Form erkennen lassen, dafl der Verfasser im Anschlufl an die religise
Gewohnheit des Judentums ,nicht allgemein das Eingestindnis der Siindhaftigkeit,
sondern das Bekenntnis der einzelnen Siinden® 32 fordert. Eine solche Praxis und Norm
stiitzt sich gewi auch auf die Einsicht, dafl das Aussprechen zu einer priziseren Analyse
und zur Erforschung eines eindeutigeren Wissens notigt.

2 Jenseits von Gut und Bose (Stuttgart 1959) 78.

% Schriften zur Theologie II (Einsiedeln #1968) 290.
! Erkenntnis und Bekenntnis der Siinde in neutestamentlicher Zeit (Stuttgart 1968), bes. 38-71.
* R. Schnackenburg, Die Johannesbriefe (Freiburg #1970) 85.

27



Paul Josef Cordes

Psychologische Erkenntnisse tiber das Sich-Aussprechen

Die Ergebnisse psychologischer Studien lehren uns, dafl die Verbalisierung der inne-
ren Gestimmtheit von unersetzbarem Wert fiir die Erkenntnis des eigenen Selbst ist. Es
sei hier nur auf die Darlegung einiger Autoren hingewiesen.

Eine der grundlegenden Entdeckungen der Psychotherapie machte der Arzt Josef
Breuer in den achtziger Jahren des vorigen Jahrhunderts bei einer an Hysterie erkrank-
ten Patientin. Er teilte sie Sigmund Freud mit. Es zeigte sich, daf die Patientin im Aus-
sprechen von bestimmten, zunichst zusammenhanglos erscheinenden Worten dem The-
rapeuten einen Einstieg zur Heilung von der psychischen Krankheit gab. Aus dieser
Entdeckung entwickelte sich die sog. ,Kathartische Methode®, die einen ersten Hinweis
darauf erméglicht, dafl dem Wort und seiner Artikulation bei der Gesundung der Seele
eine unersetzbare Funktion zukommt.

Peter R. Hofstitter geht in seinem Traktat iiber den Aufbau der Sprache dem inneren
Zusammenhang dieser Grundeinsicht der Psychotherapie nach. Er stellt fest, dafl es fiir
den Heilungsbediirftigen am Anfang der Behandlung um eine Gefiihlserfahrung geht,
in der er seinen Konflikt darleben muf}, ohne ithn in Worte fassen zu konnen. In der
Analyse wird nun versucht, auf dem Weg von Assoziationen durch die Einfiigung von
Worten in die eigene Innerlichkeit Erfahrung zur Darstellung zu bringen. ,,Im Sinne
Freuds nihern wir uns damit dem Ziel an, dafl der Patient schliefflich seines Konfliktes
im Spiegel der Worte ansichtig werde und von seiner inneren Zustdndlichkeit einen Be-
griff gewinne. Wir werden dabei von der Erfahrung geleitet, dafl wir ,dariiber auch
schon hinaus’ sind, ,wofiir wir Worte haben® (Nietzsche)“. So kann demnach die Benen-
nung mit dem Wort die eigene Vergangenheit vergegenstindlichen und zum moglichen
Ziel einer Stellungnahme machen 33.

Mit diesem Blick auf die Tiefenpsychologie soll das Bufigeschehen keineswegs mit der
Psychotherapie vermischt werden. Verantwortliche Wissenschaftler haben ja hiufig ge-
nug zur sorgfiltigen Trennung beider Disziplinen gexﬁahnt. Auf seiten der Therapeuten
sei A. Gorres genannt, der auf den Unterschied von der Neurose und ihrer Heilung
einerseits sowie der Siinde und ihrer Vergebung andererseits hinweist; die Losung von
der Schuld sei etwas anderes als deren Nichtigkeitserkldrung in der Analyse3% Auch
die Theologen haben darauf gedringt, die beiden zur Diskussion stehenden Bereiche
nicht zu verwischen. So legt K. Rahner dar, daf8 die Siinde sich gegen Gott richte und
nur von ihm vergeben werden kénne; Krankheit und Leid aber, die sich in der Person
ausdriickten und in ihr einen gegenstindlichen Charakter gewdnnen, wiren dem direk-
ten Angriff somatischer und psychischer Art zuginglich. Die Bemithung des Arztes
intendiere unmittelbar diesen Angriff, sie gelte nicht der siindigen Tat der Person, wo-

3 P, R. Hofstitter, Vom Leben des Wortes (Wien 1949) 37 f.
¥ Schuld und Schuldbewiltigung in der Psychoanalyse, in: Freiheit - Schuld — Vergebung, a.a. 0. 69-78.

28



Einzelbeichte und Bufgottesdienst

gegen der Priester das schuldvergebende Wort Gottes vermittle und das Leid als solches
keineswegs zu beseitigen trachte 3.

In unserem Fall iiberschreitet die Theologie nicht in illegitimer Weise eine Grenze,
wenn sie bei der Psychotherapie eine Auskunft einholt. Der Grund fiir die hier durch-
gefiihrte Befragung der Erfahrungswissenschaft liegt ja nicht darin, Schuld zu qualifi-
zieren und zu bewiltigen, sondern im Wunsch, die anthropologischen Gesetze ihrer
Bewufltwerdung zu beachten. Darum braucht bei der Verfolgung dieser Absicht das
empirische Ergebnis zunichst keine Korrektur zu erfahren. Das Vorgehen belegt viel-
mehr, daff durch die Artikulation im Wort eine nicht unerhebliche Klirung des ,Be-
wufltseinsinhalts® erfolgt. Das bestitigt sich im Detail, wenn man die Ergebnisse der
Sprachpsychologie zu Rate zieht.

Zuerst muf} hier auf den differenzierten Prozef} der Sprachwerdung des menschlichen
Gedankens aufmerksam gemacht werden. Gedanke und Wort sind ja keineswegs zwei
austauschbare Wirklichkeiten desselben Bewuftseinsinhalts. Der russische historische
Psychologe L. S. Wygotski ist in einer fundamentalen und sehr beachteten Untersuchung
den verschiedenen Stadien der Wortwerdung beim menschlichen Sprechen nachgegan-
gen3s, Vom gesprochenen Wort ausgehend, fragt er nach den Vorformen, in denen es
sich herausbildete, und beschreibt dann die Etappen seiner ,,Kristallisation®.

Dem ,iufleren Sprechen® geht nach Wygotskis Forschungen das ,innere Sprechen®
voraus, daf sich gegeniiber der Vollform des Sprechens als eine um vieles verkiirzte
Form zeigt. Diese Einschrinkung der Ausfiihrlichkeit und Prignanz ist vor allem darin
begriindet, dafl das Subjekt, zu dem Aussagen gemacht werden, von der inneren Sprache
nicht erfafit wird; es ist in Gedanken immer vorhanden, wird aber nicht artikuliert. So
kommt es, daf} durch einen rein pridikativen Satzbau gegeniiber dem dufleren Sprechen
eine vollig neue systematische Struktur gewihlt wird. Dennoch bleibt ,die innere Spra-
che, . . . eine Sprache, d. h. ein mit dem Wort verbundenes Denken® (350).

Bei einem weiteren Schritt nach innen gelangt man zum Denken als einer neuen
Ebene der Sprache. Jeder Gedanke sucht die Beziehung zwischen Sachverhalten herzu-
stellen und so zweierlei miteinander zu verbinden; er leistet demnach Arbeit. Das wird
besonders deutlich, ,,wenn die Gedankenarbeit mit einem Miflerfolg endet, wenn sich
herausstellt, daf} der Gedanke, wie Dostojewski sagt, nicht in ein Wort pafit® (351).
Gerade dem, der seine Unfihigkeit erfihrt, den Gedanken ins Wort zu heben, wird die
Grenze sichtbar, die den Gedanken vom Wort trennt. So beschreibt beispielsweise der
russische Dichter Uspenski eine Szene, in der ein von Bauern entsandter Bittsteller keine
Worte finden kann, um den grofien Gedanken auszudriicken, der von ihm Besitz er-
griffen hat (351£.). Weifl man in solchen Fillen tiberhaupt, was man denken will? Man
weil} es so, wie man weif}, woran man sich erinnern will, obwohl es einem nicht gelingt,
sich zu erinnern. Hat man in solchen Fillen begonnen zu denken? Man hat begonnen,
wie man sich zu erinnern beginnt. Der Gedanke selbst ist noch nicht die letzte der Stu-

% Schriften zur Theologie II, a.a. O.
% Denken und Sprechen (Frankfurt 1964) 338-358.

29



Paul Josef Cordes

fen, die das Sprechen moglich machen. Er kommt zustande durch die motivierenden
Krifte unseres Bewufltseins, die aus Trieben und Bediirfnissen, Interessen und Impulsen,
Affekten und Emotionen resultieren. ,Nur sie konnen auf das letzte ,Warum® in der
Analyse des Denkens eine Antwort geben® (354).

Wygotski faflt die angefithrten Untersuchungsergebnisse zusammen: ,Das sprach-
liche Denken ist ein kompliziertes dynamisches Ganzes, in dem sich die Beziehungen
zwischen dem Gedanken und dem Wort als Bewegung innerhalb einer ganzen Reihe
innerer Ebenen, als Ubergang von einer Ebene zur anderen zu erkennen geben® (356).
Und er versdumt es nicht, darauf hinzuweisen, dafl der nicht im Wort verkdrperte Ge-
danke ,.ein stygischer Schatten® bleibt. ,Hegel betrachtet das Wort als ein vom Gedan-
ken belebtes Sein. Dieses Sein ist fiir unseren Gedanken absolut notwendig® (358).

Dieser komplexe Vorgang der Sprachwerdung und die Unterschiedlichkeit einzelner
Vor- und Durchgangsstadien macht es unméglich, Denken und Sprechen linger in naiver
Weise gleichzusetzen. Vielmehr zeigt sich der grofie Vorteil des Sprechens gegeniiber
dem Denken, wenn die Konfrontation mit dem eigenen geistigen Streben und Bewufit-
sein angezielt wird.

Wygotskis Studien werden bestitigt und erginzt durch den Wiener Sprachpsycholo-
gen F. Kainz, der weniger die einzelnen Phasen des Sprechprozesses erhoben hat, der
aber noch besser die Leistungen erkennbar macht, die das Aussprechen erbringt 37, Fiir
das Verhiltnis von Denken und Sprechen geht Kainz von der Bindung des Denkens an
die Sprache aus. Dadurch ergibt sich nicht nur, dafl die Sprache den Gedanken fixieren
und vermitteln kann. Sie ldt auch ein zielstrebiges Denken, das weniger Umwege
macht, gelingen; sie macht mit anderen Worten das Denken Skonomischer (155). Frei-
lich hat diese grundsitzliche Bindung des Denkens an die Sprache auch den Nachteil,
»dafl wir von Dingen reden kénnen, ohne sie uns vorzustellen und ein deutliches Be-
griffserlebnis zu haben® (167) — eine Méglichkeit, die begriindet, dafl, wie alles geistliche
Tun, auch die Einzelbeichte vor routinehafter Mechanik nicht sicher ist.

Nach dieser Verhiltnisbestimmung erldutert der Sprachforscher die eigentlichen ,Lei-
stungen der Sprache“ (172 ff.). Dabei fithrt er neben dem dialogischen auch ein mono-
logisches Element an. Bei diesem Element, derentwegen die romantische Sprachtheorie
(Novalis) die Sprache eine ,,Besinnungskunst® genannt habe, erwihnt er u. a. den Zu-
wachs an Klarheit, die der Sprechakt im Hinblick auf die bewufitzumachende Sache
leistet. Er weist auf das echte Tagebuch hin, das der Schreiber in der Absicht anlege,
»durch sprachliche Formung das eigene Erleben zu vertiefen, zu kliren und zu fixieren®
(215). Auch ist festzustellen, dafl Menschen laut ,zu denken® beginnen, wenn die Denk-
arbeit intensivere Formen annimmt, offenbar aus der Intention heraus, dafl die wirk-
liche oder vorgestellte Rede den Vorstellungsablauf hemmt und sich die Moglichkeit
ergibt, dafl wir bei den einzelnen Stationen verweilen. Damit wird aber ,der Inhalt
des Bewufitseins analysiert, das logische Verhiltnis zwischen den Vorstellungen trite

% Vgl. zum folgenden: F. Kainz, Psychologie der Sprache, Bd. I (Stuttgart 1941) 146-217.

30



Einzelbeichte und Bufigottesdienst

deutlicher zutage, und jede Einzelvorstellung wird leichter der Mittelpunke neuer, be-
deutungsvoller Assoziationen® (217). Ferner wird die Erhdhung der Konzentration zu
den Leistungen des Sprechens gezihlt. Angestrengtes Suchen begleitet man beispiels-
weise hiaufig durch Sprechen. Wir intensivieren durch Sprechen die Bewufitheit unseres
Tuns und schaffen ihm eine grofiere Systematik (213). Das geschieht u. U. auch dann,
wenn sich unser Denken gegen Storungen, Zweifel und andere Hindernisse durchzu-
setzen hat (215). — Schlieflich muf} im Zusammenhang daran erinnert werden, daf} die
Sprache in einer engen Beziechung zum eigentlichen Wollen und willensgesteuerten Han-
deln steht. ,Durch den sprachlichen Ausdrudk und die damit verbundene Besonnenheit
und Klirung erhebt sich der Wille tiber dumpfe Begierde, chaotischen Trieb und unge-
stimen Affekt® (212). Die Sprache als Hilfe zum Denken wird damit zur praktischen
Handlungshilfe.

Die Relevanz dieser tiefenpsychologischen und sprachpsychologischen Erkennt-
nisse fiir unser Thema liegt auf der Hand: Das ,,Aus-Sprechen® notigt nicht nur zur
préziseren Analyse der eigenen Situation und zu eindeutigerem Wissen iiber das Tun
und seinen Horizont, sondern Analyse und Wissen kommen im Aussprechen erst zu-
stande. Wendet man diese Erkenntnis auf die Umkehr als einen wesentlichen Bestand-
teil des Buflakts und auf die Reue als die Bedingung fiir die Vergebung an, so muf}
man die vorgebliche praktische Aquivalenz von Bugottesdienst und Einzelbeichte ab-
lehnen und im Bufakt, der das individuelle Siindenbekenntnis enthilt, dessen unver-
zichtbare Hochform sehen. Mit dieser These soll freilich nicht denen das Wort geredet
werden, die eine Reflexion auf die Einzelbeichte fiir unndtig halten oder gar die vor-
konziliare Praxis des Bufivollzugs zementieren wollen, weil sich ohnehin schon alles
wieder einspielen und ordnen wiirde. Wenn es nicht gelingt, der Einzelbeichte durch
Unterweisung und Uberzeugung aller Beteiligten sowie durch eine Neuordnung der
Formen zu einem gréferen spirituellen Gewicht und zu einem wiirdigeren liturgischen
Rahmen zu verhelfen, wird sie trotz aller theoretischen Legitimation zum Schaden
aller bedeutungslos werden fiir den Weg des Menschen zu Gortt.

Einzelner und Gemeinschaft

Empfinden und Bewuftsein verweisen den Menschen der Gegenwart auf die Gemein-
schaft. In der gemeinsamen Bufifeier wird diese Zeitstromung ernst genommen und
einer theologisch legitimen Pastoral zugefiihrt: der gemeinschaftliche Bufivollzug greift
den Wert und den Ausdruck des Gemeinschaftsdenkens auf und macht ihn seelsorglich
fruchtbar. Andererseits muf§ sich die Gruppe von Menschen, die gemeinsam die Verge-
bung sucht und in der Vergebung Gemeinschaft finden will, auf ein geistliches Gesetz
aufmerksam machen lassen: das Bestreben des Siinders, sich zu verbergen (vgl.Gen 3, 8).

Dietrich Bonhoeffer hat dieses Gesetz in seinem Buch ,,Gemeinsames Leben® (Miinchen 1951,
771.) folgendermaflen formuliert: ,Siinde will unerkannt bleiben. Sie scheut das Licht. Im

31



Paul Josef Cordes

Dunkel des Unausgesprochenen vergiftet sie das ganze Wesen des Menschen. Das kann mitten
in der frommen Gemeinschaft geschehen ... In der Beichte geschieht der Durchbruch zur Ge-
meinschaft ... Indem das Siindenbekenntnis im Angesicht des christlichen Bruders geschieht,
wird die letzte Festung der Selbstrechtfertigung preisgegeben. Der Siinder liefert sich aus, er
gibt all sein Boses hin, er gibt sein Herz Gott, und er findet die Vergebung aller seiner Stinden
in der Gemeinschaft Jesu Christi und des Bruders. Die ausgesprochene, bekannte Stinde hat
alle Macht verloren. Sie ist als Siinde offenbar geworden und gerichtet. Sie vermag die Ge-
meinschaft nicht mehr zu zerreifien. Nun trigt die Gemeinschaft die Siinde des Bruders. Er ist
mit seinem Bosen nicht mehr allein, sondern er hat sein Boses mit der Beichte ,abgelegt’, Gott
hingegeben. Es ist ihm abgenommen. Nun steht er in der Gemeinschaft der Siinder, die von
der Gnade Gottes im Kreuze Jesu Christi leben. Nun darf er Siinder sein und doch der Gnade
Gottes froh werden. Er darf seine Siinden bekennen und gerade erst Gemeinschaft finden. Die
verborgene Siinde trennt ihn von der Gemeinschaft, machte alle scheinbare Gemeinschaft un-
wahr, die bekannte Siinde half ihm zur wahren Gemeinschaft mit den Briidern in Jesus Chri-
stus.”

Gemeinschaft gelingt also nur, wenn die Wirklichkeit, die der einzelne darstellt, nicht
iibersprungen wird. Darum kann auch die Verstrickung einer Gemeinde in Schuld und
das Geschenk der Vergebung die Dialektik von einzelnem und Gemeinschaft nicht aus-
klammern.

Heute ist diese Dialektik deshalb besonders zu beachten, da es hiufig so scheint, als
werde sie in den Kollektivismus hinein aufgehoben. Es wiirde zu weit fithren, hier dar-
zulegen, wie die Epoche des Individualismus abgeldst wurde von einer Zeit, die ge-
kennzeichnet ist von der Herrschaft des Apparats, der menschliches Leben und Zusam-
menleben einer fortschreitenden Durchorganisierung und Reglementierung unterwirft.
Eine soziale Umstrukturierung greift Platz durch die stindig wachsende Beviolkerungs-
dichte und wird ermdglicht durch eine Technik, die die Versorgung, aber auch die Len-
kung der Massen sicherstellt. ,, Indem bei dieser Entwicklung der einzelne immer mehr
in ein dichtes Netz interpersonaler und transpersonaler Beziehungen und Abhingig-
keiten eingeordnet und recht eigentlich zur ,Schnittpunktexistenz® (Gehlen) wird, ver-
schiebt sich das dialektische Gleichgewicht zwischen dem einzelnen und der Sozietit
unversehens, aber zwangsliufig nach der Seite der Sozietdt; es kommt zu einer sozialen
Uberdeterminiertheit des Individuums.® 38

Die Reaktionen auf diese Verschiebung des sozial-individualen Gleichgewichts sind
in einigen Zeitphinomenen greifbar: In Europa versuchte die Philosophie des Existen-
tialismus dadurch zum Sein in der ,Eigentlichkeit® zu verhelfen, daff sie vom Druck
der Sozietit lost und sozietir festgelegte Formen des ,Man“ unwirksam macht. In den
USA wird das Buch von David Riesman ,Die einsame Masse® zum Bestseller, weil ein
wauflengeleiteter®, sozial tiberdeterminierter Mensch den Wert von Individualitit und
Spontaneitit neu entdecken konnte, Die Psychotherapie Freudscher Schule strebt an,
den Kranken von der Neurose zu heilen, weil der Druck der Gesellschaft die Selbstver-
wirklichung verhindert und Verdringungen heraufbeschworen hat. C. G. Jung stellt

38 Ph. Lersch, Der Mensch als soziales Wesen (Miinchen *1965) 229; vgl. zum Ganzen ebd. 219-236.

32




Einzelbeichte und Bufigottesdienst

sich dem Problem der , Individuation®, damit dem einzelnen Selbstverwirklichung ge-
linge und die Personlichkeit zu sich selber komme.

Wer sich geistige Stromungen und Trends unserer Epoche vor Augen hilt, um eine
menschengerechte und zeitnahe Pastoral zu konzipieren, wird wohl bald zum Anwalt
eines solchen geistlichen Tuns, in dem der einzelne Glaubende als er selbst zur Geltung
kommt. Er wiinscht sich, daf8 die Liturgie im allgemeinen der individuellen persén-
lichen Gottesbegegnung wieder mehr Raum gewihrt. Die Umfrage unter den deutschen
Katholiken im Jahr 1970 hat gezeigt, wie stark das Bediirfnis danach ist. Auf die Frage
,Was ist fiir Sie an der Heiligen Messe besonders wichtig?“ standen an erster und drit-
ter Stelle der Hiufigkeitsskala die Antworten ,Begegnung mit Gott® und ,,stilles, per-
sonliches Gebet®.

Grofier menschlicher und seelsorglicher Schaden wire demnach nicht auszuschliefien,
nihme man unkritisch eine Entwicklung hin, in der die Einzelbeichte — ohnehin eine
der letzten offiziellen Méglichkeiten privat-personlicher Kontaktnahme zwischen den
Seelsorgern und den iibrigen Gliedern einer Gemeinde — praktisch durch den gemein-
samen Bufigottesdienst ersetzt wird.

Fin letzter Aspekt kann schlieRlich nur noch angedeutet werden. Fiir die Christen
zeigt sich die allgemein feststellbare Aktuierung des GemeinschaftsbewuBtseins auch in
einer Besinnung von grofier Intensitit auf die Kirche. Ortskirche und Gemeinde stehen
bei sehr vielen im Mittelpunkt der Reflexion. Man engagiert sich fiir oder gegen sie,
weily sich durch sie gebunden oder herausgefordert. Auch die Teilnahme an kirchlichen
Zusammenkiinften orientiert zunichst nur auf die Kirche als gesellschaftliche Gruppe.
Sie fiihrt nicht notwendig dariiber hinaus und kann sich in einer neuen Art von ,Milieu-
Katholizismus® erschdpfen: der Sozialk8rper Kirche motiviert zur Teilnahme am kirch-
lichen Leben. Guardinis Satz von der Kirche, die in den Seelen érwacht, hat also nicht
nur seinen erfreulichen, sondern auch seinen problematischen Sinn.

Wenn also die kirchliche Gemeinschaft sich zum ausschlieflichen Bezugsobjekt aller
religitsen Interessen aufblihte, dann wiire es nur ein Schritt bis zur Perversion, dafl sie
sich ndmlich in ihrem geistlichen Tun selbst suchte. Statt in Anbetung verfiele sie in den
Kult ihrer selbst 3.

Nun soll zwar niemand den Unterschied zwischen Gott und seiner Gemeinde zur
Alternative verschirfen. Doch darf auch beides nicht zur Identitit zusammengeschmol-
zen werden, Nur eine kollektivistische Auffassung mag Gott mit dem Ganzen identi-
fizieren und dem einzelnen eine unendliche Geborgenheit im Kollektiv suggerieren.
Dem Glaubenden kann dagegen die Gemeinschaft nicht den Blick auf Gott verstellen —
selbst nicht in unserer Zeit, in der er das Bewufitsein vom heute wirkenden Vater Jesu
Christi nur mit Anstrengung wachhalten kann.

® E. Giittgemanns (Der leidende Apostel und sein Herr, Gotringen 1966, 53 ff.) ist der Ansicht — die
freilich nicht ohne Widerspruch blieb —, daf bereits Paulus in 1 Kor 11 Tendenzen bekimpft, die die
eigene Gemeinde als eine Art Pneuma-Christus auffafiten.

3 Stimmen 192, 1 33



