Jorg Splett
Flucht vor dem Risiko der Freiheit

Philosophisches zum Aberglauben

Beginnen wir gleich mit einer Definition. Nicht des Aberglaubens — auf dessen Bestim-
mung sollen unsere Reflexionen hinauslaufen —, aber der Freiheit, von der her wir ihn
bestimmen wollen. Freiheit wird hier verstanden als Vermdgen der Selbstbestimmung.
Das meint zunichst Moglichkeiten: wer sich selbst bestimmen kann, ist noch nicht fest-
gestellt; es spricht aber auch eine Notwendigkeit aus: was nicht bestimmt ist, ist nicht.
Zur Wirklichkeit gehért Gestalt, Bestimmtheit, Kontur. Mdglich ist vieles, auch ein-
ander Widersprechendes; wirklich kann stets nur eine von zwei gegensitzlichen Mog-
lichkeiten werden. Freiheit bedeutet also die Moglichkeit und die Notwendigkeit der
Selbstverwirklichung in Entscheidung und Wahl.

In einem ersten Schritt miissen wir die Momente und die Struktur dieses Geschehens
ein Stiick weit verdeutlichen, damit klar wird, was fiir ein Risiko sich hier zeigt und zu
welchen Fluchtweisen es versucht.

Dialektik der Freiheit

Selbstverwirklichung ist nimlich ein vielfach dialektisches Geschehen. Dialektisch:
das heiflt von einer inneren Gegensitzlichkeit, die tiber schlichte Polaritit entscheidend
hinausgeht, indem hier die ,Pole“ nicht bloB einander unauflésbar gegeniiberstehen,
sondern zugleich einer den anderen in sich selbst enthilt, und zwar nicht beildufig,
vielmehr als seine innerste Wahrheit.

1. Das zeigt sich schon in dem Wort ,,Selbstverwirklichung® als solchem; deutlicher
in seiner Imperativform: ,Werde, der du bist“ (Pindar). Was ist, soll doch erst noch
werden; und werden soll nicht irgend etwas, sondern eben, was ist. Dynamisiert sich
aber derart die scheinbar problemlose Identitit des A = A, dann zeigt sich zugleich
die Moglichkeit ihrer Zerstorung. Wenn ich erst werden soll, der ich bin, dann kann ich
mich offenbar auch verlieren, indem ich nicht dies(er), sondern ein anderes (oder ein
anderer) werde — oder indem ich nicht (also nichts?) werde.

2. Aber wer bin ich? Offenbar nicht einfach der, der ich (faktisch) werde, sondern
eben jener, der ich werden soll. Damit ist ein weiteres dialektisches Moment zur Sprache
gekommen. Wo Werde-Notwendigkeit herrscht — oder purer Zufall (was nichts anderes
heifit als bislang unerkannte Notwendigkeit) — gibt es keine Freiheit. Andererseits

128



Flucht vor dem Risiko der Freibeit

wire unbestimmtes Werden kein Werden. Wenn Selbstbestimmung also ihrerseits nicht
unbestimmt sein darf, jedes Miissen aber (ob von aufien oder innen stammend) Unfrei-
heit besagt, dann gibt es Freiheit einzig vor und aus einem Du-sollst. Das Sollen ist
prizise nichts anderes als eine Bestimmung, die auf Freiheit zielt. (,Ein freier Wille
und ein Wille unter sittlichen Gesetzen ist einerlei.“1) In positiver Selbstbestimmung
will Freiheit also, indem sie sich und dies ihr Wollen will, und zwar als solches, zu-
gleich und zuvor, was sie soll, und zwar nicht minder als solches. (Erkennen z. B. will,
indem es Erkennen sein will, erkennen wollen, was ist, statt wessen Existenz es viel-
leicht mochte.)

3. Gesetz aber kann es, wie Sprache, nicht fiir einen strikt Einzigen geben. Selbst
wenn es nur fiir ihn gelten sollte, beinhaltet es zumindest eine zeitliche Kontinuitat.
Die aber kann dem Selbst nur angesichts eines anderen Selbst zukommen. (Gestalt sagt
Kontur; Kontur sagt Grenze; Grenze ist stets die Grenze von mindestens zweien, und
von zweien in derselben Dimension.) Damit zeigt sich die Dialektik der Interpersona-
litdt, deren moderne Diskussion ihren Grundtext wohl im Herr-Knecht-Kapitel von
Hegels Phianomenologie des Geistes besitzt. Danach kann sich Freiheit einzig so be-
stimmen, dafl sie akzeptiert, von anderen (mit)bestimmt zu werden. Und sowenig wie
bisher handelt es sich hier um eine blofle Voraussetzung oder Bedingung. Unsere ,Rol-
len“ sind mehr als Kostiime. Denn wer wire ich abgesehen von jeglichem Gegeniiber,
wer und was wire ein Ich, insofern es niemandes Du ist?

4. Ich und Du schliefilich, dies das vierte und fiir unser Thema hauptsichliche Mo-
ment, kdnnen nur in der Weise als Ich und Du (d. h. als Freiheitswesen, Personen) fiir-
einander dasein, dafl sie nicht rein als solche, sondern als bestzmmte Personen, in kon-
kreter Greifbarkeit, als Individuen da sind. Das Ich, die unsichtbare Seele, wird im
Leib sichtbar. Freiheit verhilt sich zu sich selbst und zu anderer Freiheit notwendig in
bestimmten Einzelvollziigen, und dies so, daf jeder Einzelvollzug sich und zugleich
die handelnde Freiheit im ganzen meint und ausdriickt. Freiheit als Selbstbestimmung
verwirklicht sich also so, daf sie 1. wird, was sie ist, 2. wird und will, was sie sein soll,
dies 3., indem sie nicht allein wird und will, sondern in Mit- und Gegeneinander mit
anderem Werden und Wollen, und 4. so, dafl sie selber wird, indem sie anderes macht.

Freiheit verwirklicht sich darin und so, dafl sie und wie sie anderes verwirklicht.
Nicht nur wird der Maler dies einzig dadurch, daff er Bilder malt; auch gut oder bose,
nichstenliebend, gliicklich usf. wird ein Mensch gerade und nur so, dafl er nicht etwa
sich gut oder bose, nichstenliebend, gliicklich und so weiter macht bzw. machen will,
sondern dafl er bestimmtes Gutes oder Boses tut, dem andern hier und jetzt zur Hand
geht, dafl er jeweils bis zum Selbstvergessen ,bei der Sache® (oder beim anderen) ist —
und eben dadurch gliicklich wird.

Mit einem Wort: die Dialektik der Freiheit liegt darin, dafl ihre Wahrheit nicht ein-
fach sie selbst, sondern vielmehr der/das andere ist. Sie hat ihre Identitit nicht, sie mufd

' 1. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (Riga *1786) 98.

129



Jorg Splett

sie erst gewinnen. Sie ist es, die mit sich identisch werden muf}, sonst wire es nicht ihre
Identitit; und doch kann sie dies nicht ,an und fiir sich“, sondern allein am andern
und fiir andere(s), ja dank des anderen. So wird der Liebende nur dann mit sich iden-
tisch, wenn er nicht sich, sondern den anderen liebt — und damit nicht genug: der andere
mufd seine Liebe erwidern #nd beider Worte und Antworten miissen sich finden.

Ein Datum nun, in dem als im anderen ihrer eine Wirklichkeit da und gegenwirtig
ist, sich gegenwiirtig setzt und so erst vollends wirksam-wirklich wird, heift anthropo-
logisch wie religionsphilosophisch Symbol. Freiheit, die in Wort und Tat sich ausspricht
und verwirklicht, verwirklicht sich so in Real-Symbolen, sie symbolisiert sich und ihr
Wollen. Dafl wir mit all dem nicht weit von unserem Thema sind, mag eine Aufzeich-
nung des Novalis belegen: ,, Auf Verwechslung des Symbols mit dem Symbolisierten —
auf ihrer Identisierung . . . — kurz auf Verwechslungen von Subjekt und Objekt beruht
der ganze Aberglaube und Irrtum aller Zeiten und Volker und Individuen.“® Die
Dialektik der Freiheit hat uns zur Bedenklichkeit des Symbols gefiihrt.

Bedenklichkeit des Symbols

Indem Freiheit in ihren Worten und Taten nicht nur diese, sondern zugleich sich
selbst aussagt und auswirkt, besagen ihre Symbole stets mehr, als sie sagen — sagen
sie also stets weniger, als sie bedeuten. Darum gilt von ihnen ein Lieblingssatz Paul
Ricoeurs: Das Symbol gibt zu denken. Dies aber in mehrfachem Sinn.

1. Zunichst 6ffnet sich im Symbol die Spannung von Eigen-Sinn und Bedeutung (so
hat ein Geschenk seinen eigenen Wert, vom Preis bis zu Kalorien- oder dsthetischen
Werten, und seine Bedeutung als Gabe). Diese Spannung besitzt keine bindende Mafi-
skala. Darum bemiiht man sich, sie zu eliminieren, entweder so, dafl man das Symbol
zum blofen Zeichen reduziert: in den Sprachen der Wissenschaft, die das Wort zum
Term oder gar zum ,Symbol® der formalen Logik vereindeutigen, oder so, dafl man
die Bedeutung auf den Sinn, das Gemeinte auf das Gesagte beschrinkt: in der Fest-
legung juristischer Formen. Vor Gericht ist demnach der im Recht, der es belegen kann;
vor dem Standesbeamten bzw. dem Priester begriindet das wechselseitige Ja (mit ent-
sprechenden Zusatzerklirungen) die Ehe, unabhingig von dem, was einer (oder auch
jeder der beiden) sich dabei zuinnerst denkt.

2. LRt sich so die Kluft zwischen Wort und Gedanke in gewissen Grenzen schliefen,
versagen doch alle solche Bemithungen vor der Spannung zwischen Gedanke und Hin-
tergedanke. Daf, um beim Beispiel der Ehe zu bleiben, das bindende Ja ein solches der
Licbe, nicht der Selbstsucht sei, kann keine Formpflichterfiillung garantieren. Die Giil-
tigkeit eines gespendeten oder empfangenen Sakraments sichert nicht seine Fruchtbar-
keit. Und in dieser Unsicherheit stehen wir nicht blof beziiglich des anderen, sondern

2 Werke, Briefe, Dokumente (E. Wasmuth; Heidelberg 1957) Fragmente 11, 93.

130



Flucht vor dem Risiko der Freiheit

auch fiir uns selbst, steht doch jede mégliche Gewissenserforschung unter der Frage, ob
sie die Wahrheit wirklich zu Wort kommen lasse oder sie nicht dennoch ,,niederhalte®.
1 Kor 4,4: ,Ich bin mir zwar keiner Schuld bewufit, aber damit bin ich noch nicht
gerechtfertigt. Der mich richtet, ist der Herr.©

Nochmals in biblischer Sprache: In das Herz des Menschen sicht nur Gott (1 Sam
16,7); wir sind gehalten, nach den ,Friichten® zu fragen (Mt 7,16). Aber welches sind
1. die Friichte, von denen man hier auf den Baum schlieffen kann, da er sehr verschie-
dene trigt? Und wire dies geklirt, welche Sicherheit 2. gibt dieser Schluf}, wenn einer-
seits nicht nur der ,Baum® fiir seine Friichte verantwortlich ist und andererseits er nicht
einfach trigt, was er muf}, sondern was er will?

3. Es diirfte deutlich geworden sein, in welchem Sinn man vom Risiko der Freiheit
sprechen muf}. Einmal ist sie das Risiko ihrer selbst. Nicht erst die Philosophie der Exi-
stenz hat darum Angst und Sorge als Grundbestimmungen eines Wesens bedacht, das
sich selbst iiberantwortet ist und statt der Fiihrung durch natiirlichen Instinkt der
eigenen Vernunft in Freiheit folgen soll. Sodann riskiert Freiheit sich, insofern sie sich
unausweichlich auf anderes und andere verlassen mufl. Der , Tiicke des Objekts® mag
sie begegnen kénnen, oder sich doch zumindest innerlich (,stoisch®) davon emanzipie-
ren; wie indessen gegeniiber den Subjektens?

Ideologische Flucht

Diese Situation provoziert zu drei Grundweisen der Flucht aus solcher Ungewiflheit.
Anders gesagt, zu drei Versuchen faktischer Leugnung von Freiheit im Symbolgeschehen.

1. Der erste Fluchtversuch, ich nenne ihn die Ideologie der Immanenz, stellt so etwas
wie den Begriff dessen dar, was man im allgemeinen mit Aberglauben bezeichnet. Man
verabsolutiert hier die Wort- oder Sinn-Dimension des Symbols. Dies ist ja das Wesen
von Magie: sie ist der Wille zur Bestimmung von Freibeit (im Unterschied zu wie im-
mer verstandener ,Naturwissenschaft), doch zu ihrer unmittelbar naturalen (nicht
blof leibhaft vermittelten) Bestimmung; also der Wille zur Naturalisierung von Frei-
heit. :

Durch bestimmte Worte und Riten versucht Freiheit hier sich selbst wie den andern
zu ,binden®. Das Symbol soll hier nicht bloff die formale Giiltigkeit, sondern auch das
inhaltliche Ja und Amen (das Heil) garantieren. So zielt Liebeszauber einerseits nicht
blof} auf kérperliche Hingabe oder seelische Horigkeit, sondern durchaus auf die (Ge-
gen)Liebe des Geliebten, dies aber andererseits strikt unwiderstehlich. Die vielfachen
Formen, mehr oder weniger ausgeprigt, solcher Magisierung im religisen Bereich sind
geldufig. Wichtiger ist eine Stellungnahme zu den Versuchen, Religion und Kult, ins-
besondere Institution und Sakrament, iiberhaupt als magischen Selbstverlust zu inter-
pretieren.

2. Die Gefahr der Magisierung besteht man ndmlich nicht dadurch, dafl man ihr

134



Jorg Splett

einfach zu entfliehen versucht. Nicht minder verfehlt ist so der zweite Versuch fakti-
scher ,,Entsymbolisierung®: in einer Ideologie der , Transmanenz® den Glauben nach
seinem reinen Wesen und Vollzug der Religion entgegenzusetzen, also gewissermafien
sich gegen die Wort-Dimension des Symbols fiir ein Denken und Wollen in Schweigen
zu entscheiden. Indem man den Symbolbezug als solchen fiir abergliubisch erklart,
nimmt man in Wahrheit dem Symbolisierten seinen Rang.

Indem man z. B. die Sichtbarkeit von Seele und Ich im Leib bestreitet, macht man
sie zum ,,Gespenst in der Maschine® (Ryle); indem man Gott die Moglichkeit der Er-
scheinung in Welt abspricht, verbannt man ihn in eine Uber- oder Hinterwelt. Wih-
rend das Wesen solcher Wirklichkeiten wie Freiheit oder Person eben darin besteht,
das Sichtbar-Greifbare umfassen und durchwirken zu kénnen, um so nicht nur in sich,
sondern zugleich im andern ihrer da zu sein, werden sie in dieser Konzeption zu gleich-
wertigen Teildaten herabgesetzt. Das heiflt, wir stehen sozusagen vor einem Aber-
glauben in Umkehrung oder im Negativ. War in der Magisierung Freiheit machtlos
gegeniiber dem sie bindenden Naturalen, so ist hier die Freiheit machtlos gegeniiber
dem zu entbindenden Naturalen. Dort bannten Wort und Name das Heilige, hier ver-
bannen sie es. Dort wurde das Absolute verendlicht, hier wird es in der Weise verun-
endlicht, dafl das Endliche ihm gegeniiber ebenso geschiitzt ist. Dort war man Gottes
sicher, hier ist man es vor ihm3.

3. In der Tat bezeugt die Fiille der Worte und Namen nun nicht blofl den Selbstand
zu sich ermichtigter Endlichkeit und Freiheit, auch nicht blof} die legitime Spannung
zwischen eigengesetzlichen Bereichen. Faktisch sind die Symbole stets auch von dem
Ubergriff und Widerspruch der Schuld gezeichnet. (Christlich-theologisch: Ist das
»Wort des Lebens® uns ,im Fleisch erschienen®, spricht sich sein Geist in einem ,,neuen
Gebot® aus, dann droht die Moglichkeit und kommt es auch immer wieder dazu, dafl
man Jesus nur ,nach dem Fleisch kennt® und sein Gebot statt beim Wort buchstiblich
nimmt.) Daher ist das Umgreifende, der Geist, in einem die Wirklichkeit, das Recht
und das Gericht der zahlreichen Formen, die es symbolisieren. Damit zeigt sich als
dritte sublimste Versuchung die Ideologie der Transzendenz, die das ,Gericht* iiber
die Formen verabsolutiert. In einem Programm zeitloser Offenheit sollen Immanenz
und Transmanenz dadurch iiberwunden werden, dafl allein der Uberstieg, stets neuer
Aufbruch gilt.

Damit werden alle Symbole fiir gleich giiltig erklirt, und das heift konsequent: fiir
gleichgiiltig. Sie sind zwar unentbehrlich, aber ihr einziger Sinn liegt darin, als Basis
des Absprungs zu dienen. Was diese Sicht unterschldgt, ist der Ernst gelebter und zu
lebender Geschichte. Im Konzept solcher ,, Treue zu sich selbst® wird nicht bloff die
Treue zum andern und zu einer {ibernommenen Sache vergessen, sondern in der Blind-
heit fiir den Anspruch des gegebenen Worts entgleitet sogar das Selbst, das sich hier
treu bleiben soll. Im Erotischen heifit das Ideal Don Juan, und man mufl nicht Kierke-

8 Vgl. Hegel: ,securi adversus deum®. Begriff der Religion (G. Lasson, 1925; Nachdrudk Hamburg
1966) 5.

132



Flucht vor dem Risiko der Freibeit

gaardianer sein, um an dieser Gestalt die Charakteristika der Freiheitsangst iiberhaupt
Zu gewinnen.

Dazu ist vor allem eine Klarstellung nétig: wir handeln vom Freiheitsverhiltnis.
Hinsichtlich blofer Weltanschauung wire ein objektiver Relativismus im Recht; denn
ein unendliches Ganzes kann prinzipiell nur in verschiedenen einander erginzenden
Aspekten zu Gesicht kommen, und diese Ansichten sind grundsitzlich gleichen Rangs,
mégen sie sich auch zum Teil nach Reichtum, Tiefe und Differenziertheit werten lassen.
Die absolut beste Weltanschauung gibe es dann ebensowenig, wie es etwa die schlecht-
hin schonste, beste Frau geben kann.

Fiir den Liebenden aber, der sich entschied, ist seine Frau nicht die schdnste und beste,
sondern die einzige, seine Frau — zuletzt nicht mehr (obwohl all dies mitgespielt hat)
aufgrund vergleichbarer Quantititen und Qualititen, sondern im Ineinanderblick auf
das unvergleichliche Du. Und ebenso legt der Glaubende sich nicht die Welt in Chiffern
aus, von denen er dann tatsichlich nur widersinnigerweise statuieren kénnte, sie gilten
schlechthin. Er bezeugt vielmehr einen vernommenen Namen, ein Antlitz, das sich
ihm gezeigt hat: er gibt Zeugnis vom Wort einer Freiheit, Freiheit aber kann unter
ihren vielen méglichen und wirklichen Worten eines zu dem Wort erkldren. Darum
sterben die Mirtyrer solchen Glaubens nicht toricht fiir Sétze, sondern in der Treue zu
erfahrener Begegnung*.

Und dies macht sie nicht unfrei, sondern vollendet im Gegenteil ihre Freiheit. Frei-
heit setzt sich zwar frei und freiwillig in dem jeweiligen Symbol, aber sie setzt sich
wirklich in solcher Setzung, und wirklich sich. Der ,Name®, den sie so erhilt, ist der
ihre und kann nicht einfach wieder abgetan werden. Er soll und will dies auch gar
nicht; denn Freiheit will nicht je neue Wahl, sondern langt nach ihrer endgiiltigen
Gestalt aus. In ihren Entscheidungen geht es ihr eigentlich nicht um diese, sondern um
das und den, dem sie gelten. So zielen die Entscheidungen der Freiheit auf ihre Ent-

schiedenheit hin, in der sie ihre End-Giiltigkeit erreicht. :
Die Ideologie der Transzendenz kann in solcher Festlegung nur abergldubische

Schwiiche erblicken. Aber ist ihr Weg in die schlechte Unendlichkeit (Hegel) des je
Neuen wirklich erobernder Aufbruch und nicht eher Flucht (statt ,Platzangst® Klau-
strophobie)? Hier bannen Worte weder noch verbannen sie; aber deshalb — kommen
wir auf Don Juan zuriick —, weil sie sich damit begniigen, hier und jetzt zu bezaubern.
Die Worte sagen, was sie meinen, und meinen das, was sie sagen: eben jetzt und nur
fiir jetzt. So aber kann man sie, entweder, blofl auf dieses Jetzt geblickt, als Glaube
oder, von gestern und morgen her blickend, als Unglaube kennzeichnen. Die eigentim-
liche Reduktionsform des Aberglaubens scheint hier auszufallen. Doch ist in Wahr-
heit nicht gerade Don Juan im allgemeinen abergliubisch? In generdser Selbstdistanz
und Selbstironie, gleichsam spielerisch und doch nicht einfach unernst — also gewisser-
mafen gliubig und ungliubig zumal, und eben so der Prototyp des Abergldubischen?

+ Vgl. J. Splett, Reden aus Glauben. Zum christlichen Sprechen von Gott (Frankfurt 1973) 48-67 (Zeug-
nis, das sich festlegt).

133



Jorg Splett
Ideologie und Aberglaube

In der Tat ist — bei aller philosophischen ,Konsequenzmacherei® — zwischen Ideo-
logie und Aberglaube zu unterscheiden. Gerade das aber ,,gibt zu denken®:

1. Die Unterscheidung von ,Ideologie® und Aberglauben zugestanden, stellt sich
dennoch die Frage nach der Grenze zwischen beiden. Wenn Aberglaube gebotenes Han-
deln verhindert, mit vielleicht ernsteren Folgen, wenn Erfiillungsangst aufgrund von
negativen Horoskopaussagen oder dhnlichem zu Schiden fithrt . . .5 Inwieweit konnen
scheinbar leichte Fiden fester binden als ideologische Fesseln?

2. Dann aber mufl man nicht minder in der Gegenrichtung fragen. Grundsitzliche
Absage an die Ideologien von Immanenz, Transmanenz und Transzendenz schiitzt als
solche nicht schon davor, ihnen partiell zu verfallen. Wenn Religionskritik pauschal
von Aberglauben spricht, entbindet das den Gliubigen nicht von der Pflicht steter
Selbstpriifung hinsichtlich abergldubischer Elemente seines Glaubensvollzugs (die
Schrift nennt dies Kleinglauben, ,oligopistia®).

3. Ausgehend von einer realistischen Sicht der ,condition humaine® ist sogar vor
aller Einzelprifung fur gewif zu halten, daff die erwogenen Formen der Unfreiheit
auch den faktisch gelebten Glauben an die schon geschehene Befreiung zur Freiheit
zeichnen. Dafl also auch und gerade dieser Glaube der Kritik und Selbstkritik be-
darf. Allerdings untersteht eben diese Kritik nochmals ihrerseits dem Ideologiever-
dacht, ja sagen wir: der Ideologiegewiflheit. Das heifit, es gibt tatsdchlich keine Aber-
glaubenskritik, die rein aus Glauben, nicht ihrerseits auch aus entgegengesetzt verkiir-
zender Unfretheit entspringe.

4. Damit soll diese Kritik jedoch nicht etwa mundtot gemacht werden. Es soll nur
deutlich werden, daf} hier die zum Steinewerfen aufgefordert sind, die selbst im Glas-
haus sitzen. Oder weniger aggressiv: dafl man vor des anderen Tiir zu kehren habe,
obwohl es vor der eigenen nicht sauber ist. Diese Einsicht diirfte jedoch den Stil von
Kritik und Selbstkritik entscheidend prigen.

5. Zuletzt stellt sich folgende Frage an jeden: Aberglaube als Versuch, in ein Frei-
heitsverhdltnis ,Sicherheiten® einzubauen, bleibt grundsitzlich (wenigstens) zwei-
deutig. Spricht sich in ithm ein Wille zu freiem Freiheitsverhiltnis aus, der sich nur —
noch — nicht recht ,traut“? Ist er also Glaube, der noch unterwegs ist zu sich? Oder
driickt er umgekehrt die angstvoll-selbstsiichtige Weigerung vor dem Wagnis der Frei-
heit und Liebe aus: Unglaube, der noch nicht wagt, sich zu sich zu bekennen?

Insofern ist Aberglaube in der Tat kein Thema philosophischer (Auf-)Klirung. Die
Konsequenzmacherei des Philosophen ist thm gegeniiber im Unrecht. Doch stellen eben
diese Konsequenzen den Aberglauben vor eine Entscheidung, die nicht mehr Sache der
Philosophie ist.

5 Vgl. V. E. Frankl, Der Mensch auf der Suche nach Sinn. Zur Rehumanisierung der Psychotherapie

(Herderbiicherei 430) 54: ,Ist der Wunsch der sprichwortliche Vater des Gedankens, so die Angst die
Mutter des Geschehens.“

134



