Bernhard Grom S ]
Wunder zwischen Wahn und Glaube

Irrationale und rational-gliubige Einstellungen zum Aufergewshnlichen

Einsicht, sondern von starken Angsten oder Wiinschen bestimmt, irrational sind.

‘irrationalen Antriebe kennen.

Irrationale Ablehnung von Wundern

Jeder, der Altotting, Kevelaer oder Lourdes besucht, kann bei sich selbst und bei seinen
Begleitern beobachten, dal man auf den Anspruch solcher Orte gewohnlich mit heftiger
Ablehnung oder mit ebenso heftiger Zustimmung reagiert. Angesichts von Votivtafeln
und Kriicken von Geheilten und inmitten einer gliubigen Beterschar fillt es schwer,
neutral und sachlich zu bleiben. Genau darin liegt die Grundschwierigkeit der meisten
modernen Menschen in ihrem Verhiltnis zum Aufergewdhnlichen und Wunderbaren:
Sie schwanken zwischen sehnlicher Erwartung (auch wenn sie zu Neugier und Sensa-
tionshunger verkiimmert ist) und erregter Ablehnung, zwischen Wundersucht und
Wunderangst. Sie schwanken zwischen zwei Einstellungen, die in erster Linie nicht von

Es wire naiv zu meinen, man habe von Natur aus jene rationale, der kritischen
Realitdtskontrolle verpflichtete und im theologischen Sinn gliubige, also zugleich wun-
derkritische und wunderoffene Einstellung, die der Erfahrung des Wunderbaren ange-
messen ist. Was wir von Natur aus haben, ist eher eine der genannten irrationalen Vor-
entscheidungen (oder beide zugleich); die realititsoffene Einstellung mufl gewohnlich
immer wieder neu erworben werden. Dies gelingt um so sicherer, je besser wir unsere

| Schon vor Jahrzehnten schrieb der Berliner Philosoph Friedrich Paulsen: ,Aber seit
| dem Durchdringen naturwissenschaftlicher Denkweise . .. sind Wunder und magische
Wirkungen Dinge geworden, die fiir den Verstand etwas sehr Abstofiendes haben.*1

Aus einer solchen Auflerung — sie ist vergleichsweise noch ausgewogen formuliert —
spricht nicht nur kritische Vorsicht, sondern auch ein gehériges Mafl an Affekt. ,Etwas
sehr Abstofendes® — das geht einem nicht nur gegen den Verstand, sondern auch gegen

das Gefihl.

Diesen Anti-Wunder-Affekt kann man heute in allen Schichten der Bevélkerung
finden, nicht nur bei Intellektuellen. Denn die Aufklirungswelle hat die entsprechende

! F. Paulsen, System der Ethik (Stuttgart 1921) Bd. 1, 439.

i 41%



Bernbard Grom S]

Mentalitit weit verbreitet. Ja, als Tendenz ist diese Einstellung in jedem wirksam.
Dafiir gibt es verschiedene Griinde.

1. Oft wirkt die Erfahrung der modernen Naturwissenschaften nach, daf die christ-
liche Tradition und der Volksglaube viele Erscheinungen, die man nach und nach
natiirlich erkliren konnte, lange fiir Wunder gehalten und die wissenschaftliche Erfor-
schung behindert hat, so dafl die Meinung entsteht, jeder, der mit Wundern rechne,
wolle einem das Denken verbieten.

2. Es wird leicht als demiitigend empfunden, im Wunder eine Wahrheit {iber Gott
entgegennechmen zu miissen, die nicht durch eigenes Experimentieren oder Nachdenken
jederzeit verfiigbar werden kann, sondern aus einer geschichtlichen Tatsache gewonnen
werden mufl.

3. Zweifel am Wunder konnen leicht grundsitzlich und willentlich werden. Jeder
denkende Mensch kennt die Versuchung, mit Hilfe wissenschaftlicher Argumente nicht
nur Wirklichkeit zu erforschen, sondern auch fast magisch iiber die Wirklichkeit zu
verfiigen. , Wenn ich meinen Beweis etwas anders baue und wenn ich das logische Ge-
schof} dieser magischen Rationalitit etwas anders richte, dann habe ich den lieben Gott
aus der Welt gerdumt, dann ist er tot. Und ich, der Mensch, der Professor, bleibe iibrig
als der hochste Intellekt im Kosmos, als der Herr der Welt.* 2

4. Es scheint Menschen zu geben, die jeden Bericht iiber Ereignisse, die nicht rational
beherrschbar sind, als Bedrohung empfinden. Alles Okkulte und alle Wunderberichte
wirken auf sie wie die Versuchung, in die nur schwer iberwundene Welt ihres frithkind-
lichen magischen Allmachts- und Weltgefiihls zuriickzufallen und so die mithsam er-
worbene Anpassung an die Wirklichkeit wieder zu verlieren3. Aus Angst und Unsicher-
heit kann man also nicht nur irrational wundersiichtig und magisch, sondern auch
irrational rationalistisch und wunderingstlich werden.

Irrationale Erwartung von Wundern

Neben dieser Tendenz zu irrationaler Ablehnung von Wundern gibt es aber auch
die Neigung zu irrationaler Erwartung von Wundern. Sie kann verschiedene Formen
annehmen und in verschiedenen Motiven wurzeln. Ich mochte einmal etwas grob und
schematisch drei Richtungen unterscheiden: 1. die Erwartung von Naturwundern
drauflen im Kosmos, 2. die Erwartung von himmlischen Botschaften durch die Vermitt-
lung von Visioniren und 3. die Erwartung von Heilungswundern.

Um Miflverstindnisse zu vermeiden, sei sofort angemerkt, daf hier Tendenzen be-

2 A. Gorres, An den Grenzen der Psychoanalyse (Miinchen 1968) 109.

3 Diese Hypothese entwidkelte der Psychoanalytiker und Parapsychologe E. Servadio fiir die ,Ungldubig-
keitsreaktion® gegeniiber paranormalen Phinomenen. Sie diirfte auch fiir die Einstellung zu Wundern
gelten. Vgl. E. Servadio, Parapsychologie und ,Ungliubigkeitsreaktion®, in: Zeitschrift fiir Parapsycho-
logie und Grenzgebiete der Psychologie 2/3 (1958/59) 1-9.

580



Waunder zwischen Wahn und Glaube

schrieben werden sollen. In der konkreten Einstellung eines Menschen wirken meistens
verschiedene Motive und Tendenzen zusammen: ebenso wie irrationale Ablehnung oft
kaum von offen-kritischer Haltung zu unterscheiden ist, sind irrationale und rationale,
verniinftig-gldubige Erwartung oft miteinander vermischt.

1. Irrationale Erwartung von Naturwundern

Im Oktober 1968 sah sich das Ordinariat Eisenstadt (Burgenland) veranlafit, Wall-
fahrten zu verbieten, die Osterreicher, Deutsche und Schweizer zum sogenannten
Rasenkrenz unternahmen, das sich auf einer Wiese der Seherin Aloisia Lex gebildet
hatte. Die Kommission konnte keine Griinde fiir einen iibernatiirlichen Ursprung
finden.

Nachdem der fromme Landwirt Gebhard Bareth aus Meggen bei Wangen (Allgiu)
mehrmals dorthin gepilgert war, bildete sich im Juli 1972 auch auf seiner Kuhweide
ein Graskreuz: auf einer kreuzformigen Fliche von 3,30 m Linge und 1,60 m Breite
wuchs kein Gras mehr. Die kirchliche Behérde lief Bodenproben entnehmen und che-
misch untersuchen. Ergebnis: der Wachstumsausfall war auf ibermifige Diingung zu-
riickzufiihren.

Der Landwirt umgab den Ort nach Eisenstidter Vorbild mit einem hohen Zaum.
Und nachdem eine Zeitung dariiber berichtet hatte, wurde die Weide zu einer Art Wall-
fahrtsstitte, zu der an manchen Sonntagen iiber 1000 Besucher aus Deutschland, Vor-
arlberg und der Schweiz pilgern. Einer erklirte: , Vielleicht ist es das letzte Zeichen
der Liebe und Barmherzigkeit.“ Eine Bauerin: ,Da wird Feuer vom Himmel fallen,
und der Russa wird reinkomme, aber der wird nicht siega und wird auw’ erledigt
‘werde.“4

In die gleiche geographische und psychologische Landschaft gehdrt das Blutwunder,
das sich im Sommer 1970 in der Kapelle von Stich bei Nesselwang (Allgiu) ereignet
haben soll. Dort sollen sich wihrend der Messe zweimal zwischen Wandlung und
Kommunion auf dem Korporale schwarze und graugelbliche Flecken gebildet haben.
Ein — nicht namentlich genannter — Laborchef einer Ziiricher Klinik meinte, so ver-
breitet eine Broschiire5, ,,daf} es sich ziemlich sicher um Blut eines sterbenden Mannes
handelt®. Ein paranormal begabter Allgiuer aber, der sogenannte ,,Allerseelenmayer,
erklirte: ,Die Allmacht Gottes hat es gemacht, weil viele Priester nicht mehr an die
hl. Eucharistie glauben und das hl. Blut verunehren!® Indes ergab eine vom Ordinariat
Rottenburg angeordnete Untersuchung, daff der Mefwein durch einen Haarrifl der
Kelchkuppe gedrungen und ‘iber eine verrostete Schraubenmutter im Innern des
Schaftes auf das Korporale geflossen war. — Natiirlich sind nicht alle ,Blutwunder®,

¢ Stuttgarter Zeitung vom 12. 10. 1972, S. 33.
® Blutwunder im 20. Jahrhundert?, herausgegeben vom R.-Mider-Sekretariat (CH-8965 Berikon).

581



Bernbhard Grom S|

beispielsweise das mehrmals untersuchte Aufwallen von Reliquien-Blut am Januarius-
fest in Neapel, auf diese einfache Weise zu erkldren®. Doch geht es in diesem Beitrag
vor allem um die Einstellung und Reaktion angesichts solcher Phinomene.

Einen lehrreichen Einblick in diese Psychologie bietet auch die Wallfahrt nach San
Damiano in Oberitalien zu ,Mama Rosa“. Rosa Quattrini, eine arme Biuerin, war
angeblich wihrend einer Marienerscheinung von einer jahrelang offenen Operations-
wunde geheilt worden. Nach diesem Ereignis hiuften sich die Erscheinungen von Ma-
ria, vom Erzengel Michael und anderen himmlischen Personen, die dhnliche Warn- und
Ermahnungsbotschaften ausrichten lieflen, wie sie die erwihnten Wundergliubigen im
Allgdu spontan und ohne Berufung auf eine Vision aussprachen?. Im Oktober 1964
sah Mama Rosa angeblich ,am Himmel eine Wolke von Silber und Gold, umgeben von
zahlreichen Sternen und verschiedenfarbigen Rosen. Aus der Wolke 18st sich etwas, das
einer roten Kugel gleicht, die sich auf einem kleinen Birnbaum niederldfit, ganz in der
Nihe des Hauses. Daraus tritt die Allerheiligste Jungfrau hervor, umgeben von hellem
Licht. Mama Rosa erzihlt folgendes: ,Sie hat zu mir gesagt: Meine Tochter, ich komme
von weit her. Verkiinde der Welt, daff alle beten sollen, denn Jesus kann das Kreuz
nicht mehr tragen. Ich will, daff ihr gerettet werdet . . . alle, Gute und Bose. Ich bin die
Mutter aller, und ihr, ihr seid meine Kinder. Deshalb will ich, daff ihr alle gerettet
werdet. Auch bin ich gekommen, um die Welt zum Gebet aufzurufen, denn die Strafen
sind nahe. Ich werde an jedem Freitag wiederkommen und dir Botschaften bringen, die
du der Welt verkiinden wirst® (S. di Maria, 20f.). Als Mama Rosa einwandte, man
werde ihr nicht glauben, versprach ihr Maria, ein Zeichen zuriickzulassen: der Birn-
baum, iiber dem sie erschienen war, werde blithen. Das geschah denn auch noch am
selben Tag.

Baumbliiten zu dieser ungewohnten Zeit, so erklirten Fachleute, seien unter #hn-
lichen Bedingungen in dieser Gegend keineswegs ungew6hnlich. Fiir Mama Rosa und
fiir Tausende von Pilgern aber, die in den folgenden Wochen kamen, war es ein Wun-
der. Die Tatsache, dafl die Erscheinungen von nun an jeden Freitag geschehen sollten,
brachte auch noch etwas anderes zum Blithen: das Geschift der Omnibusunternehmer,
Zimmervermieter und Devotionalienhindler.

San Damiano hat anderen Wallfahrtsorten vieles voraus: eine Seherin, die praktisch
jeden Freitag Erscheinungen hat, die sich manchmal auch auf die Anwesenden iiber-
tragen; den beriihmten Birnbaum; daneben ein Brunnen, der auf Geheiff Marias ge-
graben wurde und aus dem Mama Rosas Gemahl wundertitiges Wasser schopft, das

¢ Vgl. H. Bender, Das Blutwunder des hl. Januarius in Neapel, in: Zeitschrift fiir Parapsychologie und
Grenzgebiete der Psychologie 8 (1965) 176—195. Bender beschreibt, ohne cine endgiiltige Erklirung geben
zu wollen, die Ahnlichkeiten dieses Phinomens mit dem ortsgebundenen Spuk, zumal die in beiden
Fillen zu beobachtende Abhingigkeit vom ,affektiven Feld“ (das hier durch die Betenden gegeben ist),
die auf Psychokinese hinweisen konnte.

7 Vgl. die Broschiire von S. di Maria, Die Muttergottes in San Damiano (CH-1630 Bulle, Postfach 143,
Parvis-Verlag) und den Bericht von W. Christian, Das Geheimnis der Mama Rosa, in der bildpost, 30. 7.
1972, S. 6.

582



Wunder zwischen Wabn und Glanbe

angeblich viele Heilungen verursacht haben soll; und schlieRlich Zeichen an der Sonne,
deren Brechungen durch die Atmosphire von manchen Besuchern als ein Drehen um
sich selbst, als Verfirbung, als Hostie mit kreuzférmigen Strahlen ausgelegt werden.
Wenn Mama Rosa oder Pilger darauf hinweisen, gibt es bald ,, Anschlufgliubige®, die
das gleiche sehen und unter Umstinden in Trdnen ausbrechen.

2. Irrationale Erwartungen von himmlischen Botschaften

Als Beispiel fiir die Erwartung von himmlischen Botschaften in kirchlichem Milieu
kann das Interesse gelten, das die Weissagungen und Marienerscheinungen von Amster-
dam gefunden haben. Zwischen 1944 und 1957 soll eine Frau in Amsterdam Erschei-
nungen erlebt haben, in denen die ,Frau aller Volker in 56 Botschaften Warnkata-
strophen wie Hunger, Wihrungsverfall, Boykott, politisches und wirtschaftliches Chaos
und Kriegsgefahr, aber auch Letztzeitkatastrophen ankiindigte, damit sich Kirche und
Menschheit vom ,groflen Abfall“ bekehren. Die Heftreihe, in der der Niirnberger
Studienrat Hans Baum die Verbindung zwischen diesen Amsterdamer Weissagungen
einerseits und Fatima bzw. der Apokalypse andererseits aufzeigte, hat 1968 eine Auf-
lage von 35 000 erreicht; von dem daraus gebildeten Buch wurden bis 1971 mehr als
10000 Exemplare verkauft®. Vermutlich knnen gerade jene Jahrginge, deren Lebens-
gefiihl von den Angsten der vierziger und fiinfziger Jahre geprigt ist, in dieser Lektiire
ihre eigenen Befiirchtungen bestitigt finden.

Interesse an himmlischen Botschaften finden wir aber auch in modernerem, techni-
scherem Gewand, beispielsweise in der sogenannten UFO-Religion. UFOs sind unbe-
kannte fliegende Objekte (Unknown Flying Objects) oder volkstiimlicher: fliegende
Untertassen. Gewif} ist iiber die Erklirung dieser Erscheinungen das letzte Wort noch
nicht gesprochen. Es wiire also normal, die Existenz von Flugkdrpern mit einer Besat-
zung von fernen Planeten mehr oder weniger gleichgiiltig fiir méglich zu halten, wie
es 52 Prozent der Amerikaner tun. Aber es gibt auch hier eine Gruppe von heftigen
Gegnern und eine beachtliche Zahl fanatischer Befiirworter. Letztere haben eine quasi-
religidse Bewegung mit vielen Klubs und eigenen Zeitschriften ins Leben gerufen .

Thr Glaube enthilt Weltuntergangsangst und kosmische Heilserwartung. Hochstes
Ziel der UFO-Forscher ist es, Kontakte mit ,Planetariern®, d. h. mit den uns geistig
und moralisch {iberlegenen Wesen auf fernen Planeten herzustellen. Manche behaupten,
wie zum Beispiel der Konstruktionszeichner Horst Raps, sie seien tatsichlich mit den
Auferirdischen zu einem Planeten geflogen. Andere erkliren, sie hitten deren Bot-
schaften auf medialem Weg, etwa wihrend einer Spiritistensitzung, erhalten.

¥ H. Baum, Die apokalyptische Frau aller Vilker. Kommentare zu den Amsterdamer Erscheinungen und
Prophezeiungen (Aschaffenburg und Stein am Rhein, 4. Auflage 1971).

® Siche E. Benz, Neue Religionen (Stuttgart 1971) 113-124; H. Bender, Zur Psychologie der UFO-
Phinomene, in: Zeitschrift fiir Parapsychologie und Grenzgebiete der Psychologie 3 (1959) 32-57.

583



Bernbard Grom S]

Der Inhalt dieser Botschaften ist indes fast immer gleich. Was die regenbogenfarbig
gekleideten Planetarier Horst Raps in deutscher Sprache sagten, klingt dhnlich wie die
Warnungen an Mama Rosa und an die Seherin von Amsterdam: »Wir sind gekommen,
um mit euch in Verbindung zu treten und euch vor grofien Gefahren zu warnen .. ."
Viele Gruppen meldeten Botschaften, die das Eingreifen {iberirdischer Wesen zur Ret-
tung des vom Atomtod bedrohten Planeten Erde ankiindigten. Ein englischer Spiri-
tisten- und UFO-Kcreis iibermittelt die Mahnungen des Oberbefehlshabers der Raum-
schiff-Flotte, Ashtar-Sheran, abzuriisten und Frieden zu schlieflen, regelmifig an Poli-
tiker und 6ffentliche Gremien.

Bei den Nordamerikanern George Adamski und Desmond Leslie (,,Fliegende Unter-
tassen sind gelandet®) wird die Ufologie auch mit biblischer Endzeiterwartung ver-
bunden. Weil die atomare Technik die gesamte Menschheit zu zerstéren drohe, sei der
verheifene Weltuntergang unmittelbar zu erwarten. Die Planetarier greifen nun aus
zwei Griinden ein. 1. Sie umgeben die Erde mit einem Strahlengiirtel, um zu verhin-
dern, dafl die zu erwartende Atomexplosion auch anderen Gestirnen schadet. 2. Sie
sollen die Menschheit warnen und eine auserwihlte Gemeinde sammeln, die in einer
interplanetarischen Arche Noah auf einen heilen Stern gerettet wird. Die Parallelen zur
Lehre der Zeugen Jehovas sind kaum zu iibersehen.

Ein soziologisches Institut hat untersucht, wie eine UFO-Gruppe mit der Tatsache
fertig wird, daf eine genau vorhergesagte Katastrophe nicht eintrifft*°. Als die Flut,
die am 21. 12. 1954 die Stadt Lake City iiberfluten sollte, nicht eintrat und die rettende
Untertasse auch ausblieb, wurde der Glaube der Gruppe kaum erschiittert. Denn sie
erhielt die Botschaft, der Weltuntergang sei verschoben worden, weil Gott noch einmal
Gnade habe walten lassen, und nun miisse die Botschaft der UFOs erst noch weiter ver-
breitet werden.

Wenn Erich von Déniken in einer Weltauflage von iiber 9 Millionen Biichern ver-
breitet, die Menschheit sei durch iiberlegene Astronauten fremder Sterne hoherent-
wickelt worden, so fasziniert er damit die Phantasie und bietet zugleich vielen Vering-
stigten eine Hoffnung auf Losung der Weltrdtsel an. In allen Krisenzeiten wurden
Zeichen am Himmel gesehen. C. G. Jung deutete darum die UFO-Religion als Antwort
auf die Angst vor der technischen Zivilisation und damit als einen uralten Mythos in
moderner Gestalt, nimlich als Mythos vom Eingriff himmlischer Michte in schwerer
Zeit1l,

Rasenkreuz, Blutwunder, Zeichen an der Sonne, Erscheinungen und Warnungen von
Maria, Engeln und Heiligen, Besuche und Botschaften von Weltraumbewohnern — war-
um werden Menschen immer wieder von diesen Dingen angezogen? Auch wenn Wir
keine exakten Befragungen iiber die Einstellungen von Pilgern und Ufologen haben,
kénnen wir doch davon ausgehen, daB folgende Motive im Vordergrund stehen.

10 Siche L. Festinger u. a., When Prophecy Fails (Minneapolis 1956).

11 C, G. Jung, Ein moderner Mythus. Von Dingen, die am Himmel gesehen werden (Ziirich, Stuttgart
1958).

584



Wunder zwischen Wabn und Glanbe

1. Das Bediirfnis nach dem Schander des ,Ubersinnlichen®. Uber das Blutwunder
von Stich schrieb eine Augenzeugin: ,Alle Gliubigen waren zutiefst betroffen. Mich
selbst hat es tief erschiittert, es ist fiir mich ein Hinweis und ein Auftrag.“ Das ist noch
niichtern und verniinftig gesagt, brauchbar fiir eine Werbebroschiire, die keinen Anstof
erregen soll. In San Damiano brechen manche Pilger vor Erregung in Trinen aus. Und
man mufl annehmen, daf} sie auch deswegen hinfahren. Sie suchen diese Erregung, die-
sen Schauder des Ubersinnlichen, das in die bekannte, durchschaubare, banale Welt
einbricht als das grofie Unbekannte und Uberwiltigende: sinnlich wahrnehmbar und
doch iiber das hinausgehend, was unsere Sinne sonst erfassen — eben ,iibersinnlich®. Das
Ubersinnliche vermittelt einem jene zugleich erschrockene und faszinierte Erschiitterung,
die R. Otto im religitsen Erleben der Primitiven nachgewiesen und etwas einseitig als
Wesenszug allen echten religidsen Erlebens dargestellt hat. Es ist eine Erregung, die
einen tiber den banalen Alltag und das kleine Ich hinaushebt. Es ist eine Spannung, die
durch die suggestive Erwartung der Menge noch gesteigert wird. Insofern ist Wunder-
sucht eine Technik zur , Daseinssteigerung” und zur Befriedigung des Erlebnishungers.

2. Das Bediirfnis, dabeigewesen und eingeweibt zu sein. Damit wird natiirlich auch
das Bediirfnis, bei einem aufierordentlichen Geschehen dabeigewesen zu sein, befriedigt.
Mehr noch, man kann sich der Vorstellung hingeben, zusammen mit dem Seher in die
Geheimnisse des Weltenlaufs eingeweiht zu sein, und zwar von einer hoheren Instanz.
Nun gehort man — und das befriedigt das Geltungsbediirfnis und hilft, wie die Sekten-
forschung nachgewiesen hat, gerade Menschen, die im gesellschaftlichen Leben keine
Rolle spielen konnen — zur Elite der Wissenden und hat der Welt eine Botschaft weiter-
zugeben, d. h. etwas zu sagen. Man hat — wie Paranoiker, die die Quadratur des Kreises
oder die Zahlensymbolik des Weltgeschehens entdeckt zu haben meinen 12 — eine Lebens-
aufgabe, einen Lebenssinn: man kann Traktitchen verteilen, werben oder das Gefiihl
pflegen, mit seinen Gebeten eine Weltkatastrophe zu verhindern.

3. Das Bediirfnis nach Angstbeschwichtigung. Angesichts des Rasenkreuzes in Meggen
sprach die Allgéduer Biuerin von der drohenden Russeninvasion. Die Seherin von
Amsterdam sprach von Krieg und Wihrungsverfall, Mama Rosa dunkel vom Tag der
Angst und der Trinen. Die Ufologen sprachen vom Atomkrieg. Frithere Zeiten sahen
in den aufergewdhnlichen Zeichen am Himmel Vorboten von Pest und Krieg. Es fallt
auf, wie schnell durch kosmische Wunder jeweils die zeitbedingten Angste wachgerufen
werden. Nun ist das Potential an Lebensangst auch in stabilen Zeiten in fast allen
Schichten der Bevélkerung sehr grof. In den fiinfziger Jahren (1956) hielt fast jeder
vierte Erwachsene in der Bundesrepublik einen Atomkrieg in den nichsten 25 Jahren
fiir ,wahrscheinlich®. In den letzten Jahren hat der Hinweis auf die drohende Umwelt-
zerstorung und den Raubbau der Rohstoffe viele in eine latente Weltuntergangshysterie
getrieben.

Diese Lebensangst wird in den erwihnten Warnbotschaften zunichst bewufltgemacht,

'* Vgl. Karl Jaspers, Allgemeine Psychopathologie (Berlin 1953) 343.

585



Bernbard Grom S]

um dann beruhigt zu werden — dhnlich wie vom Horoskop, das auf diese Weise Lebens-
hilfe und Sicherheit gibt, und zwar mit Berufung auf die Autoritdt der Gestirne!s.
Vermutlich kénnte man bei den Pilgern nach San Damiano die gleichen Persénlichkeits-
merkmale nachweisen wie bei Personen, die paranormale Erlebnisse berichten und zur
Zukunftsvoraussage durch Kartenlegen, Pendeln, Traumdeutung und Astrologie nei-
gen. Diese Personen unterscheiden sich von Menschen ohne diese Neigung und diese
Erlebnisse durch allgemeine Verunsicherung und Storbarkeit, durch das Gefiihl des
Ausgeliefertseins an dimonische Michte, Unzufriedenheit mit der Realitit, Ichschwiche,
Schutzbediirfnis und Projektionsbereitschaft 14.

Bei all dem darf nicht ausgeschlossen werden, dafl auch echte Glaubenshaltung be-
teiligt ist. Aber beherrschend sind wohl die irrationalen Bediirfnisse. — Dieses Ver-
hiltnis: etwas Glaubenshaltung und viel Irrationalitit diirfte bei der Erwartung von
Heilungswundern nicht immer in gleicher Weise gegeben sein.

3. Irrationale Erwartung von Heilungswundern

Der Wunsch, sofort, total, dauerhaft und auf unerklarliche Weise (das sind die wich-
tigsten Kriterien fiir die Anerkennung von Wundern in Lourdes) von einer Krankheit
geheilt zu werden, ist eine der spontansten und natiirlichsten Regungen des Menschen.
Doch diese Erwartung kann je nach der Persénlichkeitsstruktur, der seelischen Einstel-
lung und weltanschaulichen Deutung des Kranken verschieden geartet sein 5. Da solche
Erwartungen immer auch mit den eigenen Heilungskriften zu tun haben, sind bei ihnen
meistens auch alle Varianten der Fremdsuggestion (wenn ein Heiler beteilige ist) und
der Autosuggestion moglich, die wir aus der Suggestivtherapie, aus dem autogenen
Training und den ihm verwandten Meditationsformen kennen. Theologie und Pastoral
sollten diese Verschiedenheit deutlicher sehen, als es gewdhnlich geschieht.

Wenn der Angehérige eines primitiven Stammes einen Medizinmann rufen laflt, ist
seine Erwartung meistens an den Glauben gebunden, dafi dieser Medizinmann mit
irdisch-iiberirdischer Mana-Kraft geladen ist und sie ihm durch Gegenstinde, die er
an seinem Leib getragen hat, vermitteln kann. Khnliche Erwartungen richteten sich
auch auf Jesus und Paulus (Mk 5, 25-34; Apg 19, 11). In Frankreich mufiten die Ko-

13 Vgl, T, W. Adorno, Aberglaube aus zweiter Hand. Zur Sozialpsychologie der Zeitungshoroskope, in:
Psyche 12 (1958) 561 ff.

14 Siche G. Sannwald, Beziehungen zwischen parapsychischen Erlebnissen und Personlichkeitsmerkmalen,
in: Zeitschrift fiir Parapsychologie und Grenzgebiete der Psychologie, Teil I: 5 (1961/62) 81-119; Teil II:
6 (1962/63) 28-71.

%5 Vgl, zum Folgenden W. Tenhaeff, Auflergewthnliche Heilkrifte (Olten 1957); G. R. Heyer, Der
Organismus der Seele (Miinchen o. J.); W. Bitter, Die medizinische Psychologie und die ,geistigen®
Heilungen, in: W. Bitter (Hrsg.), Magie und Wunder in der Heilkunde (Stuttgart 1959) 10-28; A. All-
wohn, Magie und Suggestion in der Heilpraxis, ebd. 29-50; H. Bender, Glaubensheilung und Para-

psychologie, ebd. 140-159.

586



Wunder zwischen Wahn und Glaube

nige noch im 17. Jahrhundert an hohen Festtagen Kranken im Namen Gottes die
Hinde auflegen, um sie zu heilen (W. Tenhaeff, 237f.).

Bereits hier zeigt sich die ganze Vieldeutigkeit dieser Einstellung und Praxis. Gewif§
kénnen solche Kranke und die herbeigerufenen Mana-Triger magisch-irrational der
Tendenz zum (mehr oder weniger friihkindlichen) Allmachtsgefiihl und zum Bemichti-
gungsdrang verfallen sein, was die christliche Theologie immer scharf erkannt hat. Es
gibt sogar Versuche einer ,negativen Gesundbeterei, wo man Mana-Kraft (wohl tele-
pathische Suggestion) zu destruktiven Zwecken, nimlich zum Totbeten von Feinden
eingesetzt hat: schwarze Magie im Gegensatz zu der auf das Gute ausgerichteten wei-
flen Magie. Aber andererseits kénnen Kranke und Mana-Triger auch erkliren, die
magischen Praktiken hitten das Werk Gottes zu vermitteln, das sie in Vertrauen und
Demut erhoffen (A. Allwohn, 43). Man kann dieser Einstellung weder Allmachts-
illusion noch Bemdchtigungsdrang vorwerfen. Das Problematische und Irrationale ist
eigentlich nur noch auf die Neigung beschrinkt, Gegenwart und Wirkung Gottes zu
stark mit den eigenen suggestiv geweckten Heilungskriften zu vermengen und als
vitale, zugleich geistige und physische Energie (Mana) zu deuten. Das Uberphysische,
Transzendente und Personale der Wirklichkeit ,Gott® wird nicht klar genug gesehen —
wie am anderen Pol, in der modernen Theologie, die psychosomatischen Wirkungen
des Glaubens zu wenig erkannt wurden.

So wie es in der Religionsgeschichte und im Alten Testament neben unreligioser oder
dimonischer auch religionskonforme Magie gab, finden wir auch im zeitgendssischen
Christentum verschiedene Verbindungen von suggestiven Erwartungen und religisen
Einstellungen und damit unterschiedlich irrationale Haltungen.

Bei den folgenden Beispielen werden zwei grundlegende Wirkungsarten unterschieden:
I. Suggestive Heilungen. Suggestion kann dabei als Fremd- oder Selbstbecinflussung auftreten,
und die eingefléften Vorstellungen kénnen die unbewufiten Krifte auf verschiedenen Wegen
erreichen: (1) im Wachbewuftsein, wobei aber die kritische Aufmerksamlkeit abgelenkt wird
(gewohnliche Suggestion); (2) im WachbewuBtsein, wobei direkt an die rationale Einsicht
appelliert wird, was dem Einfluff auf die unbewufite Schicht eine eigene Autoritit verleihen
kann (Persuasion, die beim Therapeuten wie beim Patienten echte Uberzeugung voraussetzt,
WO also auch religitse Einsichten eine Rolle spielen kinnen); (3) in einem schlafihnlichen Zu-
stand, wo das Bewuftsein gegen iufere Wahrnehmung und gegen kritische Kontrolle abge-
schirmt ist und sich ganz auf eine Vorstellung konzentrieren kann (Hypnose, ,Suggestion im
Superlativ®). II. Paranormale Heilungen. Die bei Selbst- und Fremdheilungen beteiligten para-
normalen Krifte scheinen der Telepathie (Wahrnehmung von Gefiihl und Wissen eines anderen
und Ubertragung auf ihn), dem Hellsehen (Wahrnehmung eines auch anderen unbekannten
Sachverhalts, z. B. in einer medialen Diagnose) und der Psychokinese (direkter Einfluff des
Bewufitseins auf belebte oder unbelebte Korper) zuzuordnen zu sein. Sie sind der Suggestion
nah verwandt, gehen aber iiber deren Wirkungen hinaus. Nach J. Gebser, G. R. Heyer u. a.
wurzeln diese Krifte in einer »magischen Struktur® mit den oben erwihnten Grundziigen.
Eine Struktur, die der Primitive noch mit Hilfe der Priesterirzte, Schamanen und Medizin-
médnner aktivieren kann, die im Westen aber nur noch selten zu finden ist, an der wir aber
durch unsere Fihigkeit zur Suggestion, dieser ,defizienten Magie®, noch teilhaben (G. R. Heyer,
76, 175; W. Tenhaeff, 185 f.).

587



Bernbard Grom S]
Einstellungen, die zugleich suggestiv-paranormal und religios sind

In der vor rund 100 Jahren in den USA entstandenen Heilungssekte ,,Christian
Science®, die in der Bundesrepublik mit Westberlin 114 Kirchen und Vereinigungen
zahlt (1965), sind suggestive und religidse Elemente miteinander vermischt 6. Der Vor-
liufer dieser Bewegung war keineswegs religits ausgerichtet. Phineas Quimby, der
Lehrer der Christian-Science-Griinderin Mary Baker-Eddy, erhielt die Anregung zu
seiner Tatigkeit und Theorie vom Heilmagnetismus, wie ihn der deutsche Arzt Franz
Anton Mesmer (gest. 1815) vertrat. Nach dem ,Mesmerismus® gibt es ein magnetisches
Fluidum, das das ganze All durchstrémt und feiner ist als die bekannten Krifte des
Mineralmagnetismus, so daf§ es nur von Tieren (darum Tiermagnetismus) und beson-
ders veranlagten Menschen aufgefangen und gespeichert werden kann. Diese Personen
konnen durch die ausgestreckte Hand oder durch Wille und Blick den Strom wieder
aussenden und auf andere einwirken. Wenn der magnetische Kreislauf im Korper ge-
staut wird, erkrankt der Mensch. Ein bestimmtes Bestreichen durch einen Magnetiseur
kann ihn wieder heilen.

Das war eine physikalische Erklirung fiir jene Wirkungen, die sich, wie Quimby
und andere bald erkannten, durch Fremd- und Selbsthypnose oder auch durch Sug-
gestion im Wachzustand erzielen liefen. Quimby meinte sogar, die Medikamente heil-
ten nicht aus eigener Kraft, sondern durch den Glauben und die Erwartung des Pa-
tienten.

Damit war die Bedeutung der ,Glaubenskraft* im Heilungsprozefl erkannt. M.
Baker-Eddy, die durch Quimby innerhalb von acht Tagen von einer langjihrigen
schweren ,Riickgratentziindung® geheilt worden war und sich spiter noch einmal durch
ihren Glauben von den Folgen eines Sturzes auf vereister Strafle heilte, deutete diese
Glaubenskraft idealistisch und religids-christlich: Nicht eine vom Heiler iibertragene
Magnet-, Willens- oder Suggestivkraft heilt, sondern allein der gottliche Geist, fiir den
der Heiler den Patienten nur aufschliefen kann. Ja, eigentlich sind wir nur krank, weil
wir dem Irrtum unserer Sinne erliegen und meinen, die Materie konne uns zum Leiden
zwingen. Im Grunde ,gibt es keine Materie®. Die Macht der Materie und des Bésen
sind Einbildungen und Irrtiimer, die durch die ,Christliche Wissenschaft* korrigiert
werden miissen. ,,Alles ist unendliches Gemiit und seine unendliche Offenbarwerdung,
denn Gott ist Alles-in-allem . . . Geist ist das Wirkliche und Ewige; Materie ist das Un-
wirkliche und Zeitliche. Geist ist Gott, und der Mensch ist sein Bild und Gleichnis.
Folglich ist der Mensch nicht materiell; er ist geistig® (S. 37).

Ruft ein Kranker einen Ausiiber der Christian Science, so liest ihm dieser eindring-
lich solche Satze aus Baker-Eddys Lehrbuch ,, Wissenschaft und Gesundheit® vor. Durch
die gldubige Vergegenwirtigung des idealen Vollkommen- und Heilseins soll er geheilt
werden. Es ist klar, dafl diese ,, Wissenschaft® mit persuasiven Mitteln arbeitet. Sie ist

18 Vg-l. zum Folgenden H.-D. Reimer, Metaphysisches Heilen (Stuttgart 1966).

588



Wunder zwischen Wahn und Glanbe

cigentlich ein ins Metaphysische gesteigerter Appell, an die Allmacht des gewiinschten
Guten zu glauben und das Unvollkommene bis zur totalen Leugnung zu ignorieren.
Diese suggestive Selbstbejahung wird aber mit dem Glauben an die Allmacht des guten,
in allem wirkenden Gottes begriindet, woraus auch die Forderung nach einem Leben im
Geist des Evangeliums abgeleitet wird.

Viele Menschen werden durch diesen Appell nicht geheilt. Viele erfahren durch den
Zuspruch eine kurzfristige Besserung, die aber bald mit einem Riickfall und mit tiefer
Erschdpfung bezahlt wird. Manche werden aber auf erstaunliche Weise geheilt.

In dhnlicher Einstellung, wenn auch nicht mit der gleichen theoretischen Deutung,
ermuntern andere Sekten und Einzelheiler zum »geistigen Heilen“. Bei manchen, bei-
spielsweise bei dem auch in Deutschland bekannten Harold Sherman (,,Gebet — heilende,
helfende Macht®, ,,Wundervolle Krifte in Dir®, ,, Auflersinnliche Krifte®), wird die
»Heilkrafl des Gebets” so zweckhaft um der Heilung willen und ohne ethisch-religitse
Bedingungen (Zweifler und Ungliubige kénnen andere beten lassen) angepriesen, daf
sie wie eine im Grund physisch-elektrische Energiequelle erscheint, an die der kranke
Korper durch das Gebet angeschlossen wird. Manche Heiler arbeiten auch mit den Mit-
teln der Massensuggestion: mit emotionsgeladenen Reden, Kino-Orgel, Halleluja-Ru-
fen aus der Menge. Sie empfehlen sich durch Scheinheilungen, die nur voriibergehender
Euphorie entspringen und spiter nie mehr gepriift werden.

Dr. Kurt Trampler, der in den fiinfziger Jahren durch sein Buch ,Lebens-Erneue-
rung aus dem Geist* (Miinchen 1956) und durch seine Vortrdge und Sprechstunden
Zehntausende zu geistiger Heilung ermutigt hat, weckte bei seinen Patienten eine zu-
gleich suggestiv-persuasive, paranormale und religiose Einstellung. Vorsichtiger als
Baker-Eddy, erklirte er dem Kranken, die Heilung miisse auch von einem Arzt kon-
trolliert werden und sei nicht als Wunder jenseits der Naturgesetze zu verstehen, son-
dern durch die eigene, iiberzeugte ,innere Umstimmung auf die metaphysischen
Kréfte“ zu suchen. Diese Umstimmung hebe die ,, Tonen-Starre® des kranken Organis-
mus auf und férdere den natiirlichen Heilungsprozef. Er selbst, ohne Zweifel tele-
pathisch begabt und fihig, auch iiber grofie Entfernung auf ihm unbekannte Angehérige
von Besuchern einzuwirken, verspiirte beim Heilen einen Verlust an korperlicher und
geistiger Energie, den er durch Nachschopfen in den ,unbegrenzten Lebenskriften im
All, in der gottlichen Gnade® ausgleiche (S. 34f1.).

In seiner theoretischen Deutung findet sich trotz des Bemiihens um eine biblische Aus-
richtung die bei Paranormalen hiufige Gleichsetzung von suggestiv-paranormalen Hei-
lungskriften mit dem Wirken Gottes sowie ein deutlicher Panpsychismus. Dafl er unter
Milliarden Lebewesen und auf grofie Entfernung den Menschen finde und heile, um
dessen Gesundung jemand bittet, diese ,Kraft X kénne nur von einem hoheren Be-
wufltsein kommen, das allwissend, allgegenwiirtig und allmichtig sei. Trampler merkt
hier nicht, wie er den christlichen Glauben an einen iiberphysischen und personalen
Gott mit der panpsychistischen Auffassung verwechselt, alle Menschen seien Elemente
einer Uberseele (S. 70). An anderer Stelle sagt er, das Gebet bewirke nicht von sich aus

589



Bernhard Grom S|

das Eingreifen metaphysischer Krifte, sondern mache nur dafiir empfinglich. Daf sein
Vertrauen auf Gott ihn zu iiberriumlich-telepathischem Wirken befihigt, wie es auch
von Padre Pio berichtet wird, ist wohl die urspriingliche Erfahrung von Trampler. Daf§
dieses Wirken unmittelbar der halbphysischen, weltseelenhaften Allgegenwart Gottes
entspringt, diirfte nachtrigliche Deutung und Antrieb zur Persuasion sein: ein auf Ko-
sten der Transzendenz Gottes christianisierter Mesmerismus, nur nicht so extrem ideali-
stisch wie die Christian Science.

Eine eigene Note hat die Erwartung, die die naiv-gliaubige Baptistenpredigerin und
Heilerin Kathryn Kublmann, die iiber die USA hinaus bekannt wurde und von Arthri-
tis, Lihmungen, multipler Sklerose und sogar Krebs geheilt haben soll, bei thren Hérern
wedst 17, Wer die ,,Gabe des Vertrauens® habe, moge ein Wunder erbitten; die anderen
sollen zum Arzt gehen, rit sie. Vielleicht meint hier ,Gabe des Vertrauens® auch: die
Voraussetzungen, daf das religiose Vertrauen in Gott auch psychosomatisch wirkt.
Wichtiger noch ist aber ihr Hinweis, man diirfe nicht krampfhaft auf sich selbst kon-
zentriert um den heilenden Glauben bitten. Vielmehr gelte der Grundsatz: ,Suchen Sie
den Herrn, und der Glaube wird kommen® (S. 170).

Fiir Kuhlmann ist der heilende Glaube einerseits ,,Kraft, durch welche aus den Din-
gen, die wir wiinschen, Dinge werden, die wir besitzen® (S. 168), also das typisch magi-
sche Vertrauen in die ,Allmacht der (mehr oder weniger eigenen bzw. gottlichen) Ge-
danken®. Er ist andererseits aber auch Blick auf Christus, der die Welt nicht magisch
verindert hat, sondern am Kreuz gestorben ist. Auch wenn bei K. Kuhlmann dieses
kreuzestheologische Element nicht eigens erwihnt wird, ist sie doch dafiir offener als
Baker-Eddy und K. Trampler, die das Kreuz nur als Durchgang zur Offenbarung der
heilenden Allmacht Gottes sehen oder iiberhaupt nicht in ihr System einbeziehen.

Bereitschaft zum Kreuz — die stirkste Entmagisierung

Die Bereitschaft zum Kreuztragen in der Nachfolge Christi begriindet eine Heilser-
wartung, die die Teilnahme an der Herrlichkeit Gottes nicht mehr halbphysisch, vitali-
stisch und magisch sehen kann. Die religitse Einstellung der Christian Science und an-
derer wirkt vor allem den beiden erstgenannten Tendenzen magischer Erwartung ent-
gegen: dem Drang zu Allmachtsgefiihlen und zur Bemichtigung. Das kreuzestheologische
Element verstirkt diese Entmagisierung und wirkt dariiber hinaus vor allem der dritten
Gefahr entgegen: dafl das Wirken Gottes mit den suggestiven, seelischen und physischen
Kriften im Menschen gleichgesetzt wird.

Nach allem, was Pilgerbegleiter und Seelsorger berichten, lifit sich diese Wirkung vor
allem bei vielen Kranken beobachten, die nach Lourdes wallfahren. Diese Pilgerfahrten
sind gewthnlich nicht iiberwiegend oder gar ausschliefilich auf die Heilungserwartung

17 K. Kuhlmann, Ich glaube an Wunder (Schorndorf 1971).

590



Wunder zwischen Wahn und Glanbe

ausgerichtet, sondern wollen auch ausdriicklich um die Kraft bitten, die Krankheit
mutiger zu tragen. Gerade dadurch richtet sich die Erwartungshaltung nicht mehr aus-
schlieflich auf eine unbewuflt-magisch, durch die eigenen Wiinsche oder durch mana-
artige Krifte zu bewirkende Verinderung. Wer um die Kraft bittet, trotz seiner Not
und Ohnmacht einen Sinn im Leben zu sehen, der anerkennt bereits, dafl dieser Sinn
nicht von seiner kdrperlichen Unversehrtheit oder der Linge seines irdischen Lebens
abhingt. Er bekennt sich bereits zu einer Wirklichkeit, die hoher, geistiger und perso-
naler ist als die autosuggestiv erweckte und numinos erlebte Macht der eigenen unbe-
wuflten Krifte, als seelisch-biologische Mana-Kraft oder kosmische Naturgewalt.
Solcher Glaube setzt die alles in allem wirkende ewige Giite nicht mehr stillschweigend
mit korperlicher Vitalitdt gleich. Er anerkennt vielmehr, um mit V. E. Frankl zu spre-
chen: Entweder hat das Leben einen Sinn oder nicht. Wenn es einen Sinn hat, dann
behilt es ihn trotz Krankheit und frithem Tod. Wenn nicht, dann wird es durch Wohl-
befinden und lidngere Lebensdauer auch nicht sinnvoller. Das ist mehr als ein logischer
Schlufl: ein transzendierender Akt der Sinnbejahung. Er enthilt eine Leidensbereit-
schaft, die keineswegs resigniert, die aber auch nicht (mehr) in ein frithkindliches, illu-
sionires Allmachtsgefiihl zuriickfillt.

Adolf Allwohn (a.a.O. 37-40) sagt wohl mit Recht, Jesus habe bei seinen Heilungs-
wundern an die magischen Erwartungen der Kranken angekniipft und magisch-sug-
gestive Praktiken angewandt, wenn er dem Taubstummen die Finger in die Ohren legte
und seine Zunge mit Speichel beriihrte (Mk 7,33) oder die Augen des Blinden mit einem
Brei aus Erde und Speichel beriihrte und ihm die Hinde auflegte (Mk 8,23; Joh 9,6).
Erde, Speichel und Hinde galten als mana-geladen. Aber Jesus habe nicht nur magisch-
suggestiv auf das Unbewufite gewirkt, sondern auch zu bewuflter und personaler Ent-
scheidung aufgerufen. Er habe beispielsweise die numinose Furcht der blutflissigen
Frau vor ihm als dem Mana-Triger zu einer Erfahrung der personalen Zuwendung
Gottes, der Gnade weitergefiihrt (Mk 5,32 ff.).

Von daher wire an alle pastorale Betreuung der Wundererwartung die Aufgabe zu
stellen, daf sie sich bemiiht, im Sinn Jesu das spontane Magische in eine personale, freie,
bewufite Glaubenshaltung zu integrieren, es also weder einfach zu bekimpfen noch ein-
fach zu bestdtigen. Die Heilungssekten und einzelne evangelische Theologen beklagen
den , Verfall der Glaubensheilung® in den Kirchen 18, Sie erinnern daran, dafl der Mis-
sionsbefehl bei Mk 16,18 auch die Heilung von Kranken und die Befreiung von Di-
monen und nicht nur die Verkiindigung des Wortes umfasse (siche auch Mt 10,8). Auf-
klirung und Antipietismus hitten dieses Element verdringt. — Das mag stimmen, doch

8 Sieche dazu A. Koberle, Heilung und Hilfe (Darmstadt 1968) 130f.; B. Martin, Die Heilung der
Kranken als Dienst der Kirche (Basel 1954); E. Spranger, Magie der Seele (Tiibingen 1947); M. T. Kelsey,
Healing and Christianity (New York 1973); L. Steiner, Glaube und Heilung, in: W. J. Hollenweger
(Hrsg.), Die Pfingstkirchen (Stuttgart 1971) 206-219; H. Doebert, Das Charisma der Krankenheilung.
Eine biblisch-theologische Untersuchung iiber eine vergessene Grundfunktion der Kirche (Hamburg 1960);
G. Bennett, Das Wunder von Crowhurst oder der Heilungsauftrag Jesu (Trier 1972).

591



Bernhard Grom S]

mufl man auch dieses Element immer in der Sicht des ganzen Evangeliums und der
Hinfiihrung des Magischen zu einer bewufiten Glaubenshaltung sehen. Kann man da
noch wie Allwohn empfehlen, christliche Heilssymbole wie Kreuz, Schlange am Kreuz,
Fisch usw. meditieren zu lassen, damit die Kranken dadurch ,,die Nihe des Heilenden
erfahren®?

Kann religioser Glaube suggestiv-paranormale Einstellungen férdern?

Religitser Glaube, zumal wenn er das kreuzestheologische Element deutlich bewuft-
macht, wirkt zwar entmagisierend. Aber viele Beispiele lassen vermuten, dafl er — mehr
oder weniger frei von den obengenannten Vieldeutigkeiten — auf bewufitem (persua-
sivem) und unbewufitem Weg auflergewohnliche suggestiv-paranormale Krifte akti-
vieren kann. Alle Heilungsbewegungen scheinen eine optimistische Weltanschauung zu
brauchen, gleichgiiltig, ob sie mehr theosophisch im Glauben an eine Reinkarnation oder
in der christlichen Hoffnung auf Auferstehung enthalten ist (vgl. W. Tenhaeff, 71).

Die evangelischen und katholischen Charismatiker berichten oft, sie wiirden sich nach
der sogenannten Geisttaufe seelisch und korperlich wohler fithlen. Vermutlich ermutigt
sie dieses Kraftgefiihl auch zu dem Versuch, durch Gebet und Handauflegung Kranke
zu heilen und Dimonen auszutreiben, also jene Titigkeiten auszuiiben, die Paulus ne-
ben dem Sprachenreden als ,,Gaben des Geistes® betrachtet (aber auch gegeniiber der
Liebe relativiert) hat. Von Padre Pio (gest. 1968) wurde berichtet, er habe die Krank-
heiten, Gedanken und Siinden anderer erkennen konnen, was auf telepathische und
hellseherische Fihigkeiten hinweist (H. Bender, 155 f.).

Telepathische und vielleicht auch hellseherische und psychokinetische Krifte aus
einem trance-artigen Versenkungszustand heraus scheint auch K. Kuhlmann zu erfah-
ren: ,Oft ist die Kraft des Heiligen Geistes so gegenwiirtig in meinem Leib, daf ich
Miihe habe, mich aufrecht zu halten. Oft heilte seine blofle Gegenwart kranke Leiber
vor meinen Augen; meine Seele ist dann dem Geist Gottes so vollig ausgeliefert, daf ich
genau weif}, welche Kérper gerade geheilt werden; ich weiff die Krankheit, die Schmer-
zen und in einigen Fillen auch die wirkliche Siinde in ihrem Leben. Und doch kénnte
ich mir nicht anmaflen, etwas iiber das Warum oder das Wie zu sagen® (a.a.O. 167).

Daf bei den Wallfahrten nach Lourdes eine dhnliche Aktivierung unbewufter Krifte
eine Rolle spielt, ist kaum zu bestreiten 1%. Der mythische Ruf dieses Ortes, das Einssein
mit Hunderten, das Rosenkranzgebet und die Litaneien mit ihren das Bewuftsein
fixierenden Wiederholungen — all das ermdglicht den Ubergang vom alltdglichen
Wachbewufltsein zu einer bewuftseinsschwachen, traumartigen, hypnoiden Bewufit-
seinslage. Die Grotte als Symbol der Geborgenheit, Maria als schiitzende und ,Grofle
Mutter und schliefflich die Quelle als Symbol des Lebens kénnen auf auflergewdhnliche

19 Siche dazu J. Gebser, Ursprung und Gegenwart, Bd. 1 (Stuttgart 1949) 256 ff.

592



Wunder zwischen Wabn und Glanbe

Weise das Gefiihl des Einsseins mit dem heilmachenden Ganzen und Unendlichen wek-
ken und in der unbewufiten Schicht des Menschen Krifte der Selbstheilung aktivieren.

So wie starke Angstspannung telepathisches Mitfiihlen mit der Not eines vertrauten
Menschen oder sogar Voraussehen von Ungliick auslsen kann, vermag vermutlich das
vertrauende Beten an einem Wallfahrtsort auferordentliche, autosuggestiv oder auch
psychokinetisch wirkende Heilungskrifte zu mobilisieren. Dafl zu ,geistigen Heilun-
gen® ein Vertrauen notig ist, das die routinemifige Suggestion iibersteigen muf}, wurde
durch die Untersuchung erwiesen, die man an Patienten durchfiihrte, die durch eine
fiktive Fernbehandlung durch Dr. K. Trampler von starken Schmerzen, Bauchwasser-
sucht u. a. befreit worden waren: Patienten, die sich die geistige Heilung mehr ratio-
nal-kritisch, durch Suggestion erklirten, erfuhren die geringste Besserung, wihrend
Kranke, die naiv-objektiv an Heilung durch ,Strahlen® glaubten, die stirkste Besse-
rung aufwiesen.

Dr. Trampler ermunterte bei seinen geistigen Heilungen zum Vertrauen auf Gott.
Allerdings gab er den Patienten auch magisch-suggestive Hilfen an die Hand: Alu-
miniumfolien, die er zuvor mit seiner Hand und im Gebet , durchstromt® hatte, Hier
zeigt sich die stets drohende Gefahr, sich das Wirken Gottes nach dem Modell elektro-
magnetischer Wellen vorzustellen und den Glauben auf einen medizinischen Heilsmate-
rialismus einzuengen. Aber andererseits lehrt die Erfahrung mit Lourdes-Pilgern und
anderen auch, dal vom Vertrauen in die todiiberwindende Geborgenheit in Gott
auflergewdhnliche Impulse der Selbstbejahung und des Lebenswillens ausgehen kénnen.
Bei Menschen mit suggestibler und psychosomatischer Empfinglichkeit kénnen sie auch
beachtliche korperliche Wirkungen auslésen — auch ohne dafl Gott weltseelenhaft und
quasi-physisch aufgefalt wird. Suggestibilitit ist ja nicht einfach Anfilligkeit fiir Ein-
bildungen und Hysterie, sondern kann auch helfen, eine zuvor im Wachbewufltsein
kontrollierte Einsicht oder Zielsetzung (Geborgenheit, Ruhe, Mut) im Bereich der unbe-
wuflten Tiefenkrifte seelisch-kérperlich wirksamer werden zu lassen.

Unerwartete Spontanheilungen (von schweren Augenentziindungen, Sehnerven-
atrophie und Altersstar) wurden auch auflerhalb von Wallfahrtsorten und geistigen
Heilungsversuchen beobachtet — bei Gliubigen und Ungliubigen (W. Bitter, 27). So
sind vermutlich viele Heilungen in Lourdes, bei Padre Pio usw. an die an sich neutrale
Fahigkeit gebunden, seinen korperlichen Zustand vom Psychischen her zu beeinflussen,
auch wenn diese Beeinflussung von einer religitsen Einstellung (mit)getragen (und ent-
magisiert) ist. Werden diese Heilungen damit zu natsrlichen Geschebnissen nivelliert?

Diese Frage enthilt erkenntnistheoretische und theologische Voraussetzungen, die
im Rahmen dieser psychologischen Ausfiihrungen nicht behandelt werden konnen?2t,
Es sei nur auf folgendes hingewiesen. Sofern eine Heilung wirklich in religioser Einstel-

® Vgl. 1. Strauch, Zur Frage der ,Geistigen Heilungen, in: Zeitschrift fiir Parapsychologie und Grenz-
gebiete der Psychologie 2 (1958/59) 41-63; 4 (1960) 24-54.,
# Vgl. dazu B, Weissmahr, Gottes Wirken in der Welt (Frankfurc 1973).

42 Stimmen 192, 9 593



Bernbard Grom S]

lung wurzelt, ist sie ebenso eine ,Frucht des Geistes” wie selbstlose Giite, tiefe Freude,
Geduld. Sind diese ,moralischen® Wunder weniger Gott zu verdanken, weil sie offen-
sichtlicher durch menschliche Krifte vermittelt, an seelische Dispositionen gebunden
und von #hnlichen menschlichen Leistungen ohne religitse Ausrichtung schwerer zu
unterscheiden sind? Gibt es iiberhaupt das Wunder, das ohne solche Vieldeutigkeit wie
eine offenbare Schopfung aus dem Nichts auf seinen gbttlichen Ursprung verweist?

Auferdem ist durchaus damit zu rechnen — wenn es auch kaum nachpriifbar sein
diirfte —, daf nicht alle 60 vom Arztebiiro in Lourdes als eigentliche Wunder anerkann-
ten Fille zum beschriebenen suggestiv-paranormalen Typ von Heilungen gehéren, son-
dern einem anderen Typ von Heilungen zuzuordnen sind, wo die transzendente Ur-
sache unmittelbarer in Erscheinung tritt.

Die irrationale Wunderangst und Wundersucht tiberwinden

Wir wissen wenig iiber die Wege, auf denen irrationale Wunderangst iiberwunden
werden kann. In der Bewiltigung von Wundersucht wurde mehr Erfahrung gesammelt.
Im Grund handelt es sich um eine psychohygienische und glaubenserzieherische Auf-
gabe. Psychologisch geschen fiihren die erwihnten Motive fiir Wundersucht zu der
einen Frage: Wie konnen die pseudoreligidsen Wege zur Daseinssteigerung, Sinnerfiil-
lung, Angstverarbeitung, Selbstbejahung und Wunscherfiillung ersetzt und tiberfliissig
gemacht werden durch ein transzendenzbewufites, personales und bindungsbereites
(ethisches) ,,Ergriffensein in der Tiefe“ (P. Tillich), das in allen Grundbediirfnissen eine
Orientierung und Lésung bietet?

Konkret und erzieherisch bedeutet das: Wie 1d8t sich die Erfahrung eines umfassen-
den, religiésen Lebenssinns so vital vermitteln, daf sie als wirkliche Lebenserfiillung
erlebt werden kann, als Lebensaufgabe, als Hoffnung und Geborgenheit trotz Krank-
heit, Unsicherheit und Tod? Noch immer konnen viele Menschen erst dann ,religios*
ergriffen sein, wenn sie wunderbarerweise einen Unfall iiberlebt oder ein Zeichen am
Himmel gesehen haben. Kénnen nur dann ruhig schlafen, wenn ihnen ein Seher oder
Astrologe etwas Trostliches iiber ihre Zukunft gesagt hat. K&nnen sich erst dann zu einer
Lebensaufgabe berufen fithlen, wenn sie meinen, durch Gebete oder Propagandaarbeit
wie ein UN-Generalsekretir Weltkatastrophen verhindern zu miissen. Ein Gebet von
ganzem Herzen und ,aus allen Kriften® gelingt vielen erst dann, wenn ihnen das Was-
ser bis zum Hals steht. In einer solchen Mentalitit sind irrationale und pseudoreligiose
Erwartungen geradezu notwendig. Sie konnen nicht durch reine Aufklirung tiberwun-
den werden, sondern nur durch eine Pastoral, die den Glauben als vitale Erfahrung
und Orientierung fiir alle Kreise der Bevélkerung erschliefit.

594



