Jobann Baptist Metz
Kirche und Volk

oder der Preis der Orthodoxie

I. Kleiner Lagebericht von einem ,,Schisma®

Ich wurde gebeten, zum Thema ;, Volk® oder niherhin ,,Kirche und Volk® zu sprechen®,
Im Unterschied zu den romanisch-lateinischen Landern ist der Begriff ,,Volk“ gegen-
wirtig in meiner deutschen Heimat weniger gebriuchlich. Lange Zeit war er geradezu
tabuiert. Das hatte zunichst einen historischen Grund. Der vorsichtige Umgang mit
dem Begriff ,Volk® war bedingt durch jenen Miflbrauch, der im Nationalsozialismus
mit diesem Begriff getrieben wurde. Freilich gibt es, wenn ich recht sehe, auch soziolo-
gische Griinde dafiir, dafl der iibliche Gebrauch des Begriffs ,Volk® immer mehr zu-
riicktritt. In sog. spittechnologischen Gesellschaften — mit hoher Mobilitit, wachsender
Geschichtslosigkeit und gesteigerter Beziehungslosigkeit — wird es nimlich immer
schwieriger, den Begriff ,Volk“ problemlos als Muster kollektiver Identitit zu ver-
stehen und zu gebrauchen. (Ich versuche dem im folgenden durch den wechselnden
" Gebrauch von ,Volk“ und ,Leute® Rechnung zu tragen.) Gleichwohl ist und bleibt
»Volk® eine zentrale theologische Kategorie mit durchaus biblischem Fundament. Sie
ist iberdies durch die Kirchenkonstitution des Vatikanum IT wieder deutlicher ins
kirchliche und theologische Bewufitsein geriickt worden. Bekanntlich wird die Kirche
in ,Lumen gentium® ausdriicklich als , Volk Gottes® angesprochen und erldutert. So
oder so, die Frage nach ,Kirche und Volk* hat ihre theologische Legitimation; sie hat
in mancher Hinsicht ihre besondere Aktualitit 1.

Ich erwihne zunichst ein paar Eindriicke, die sich vor allem (wenn auch nicht aus-
schliefilich) auf mein eigenes Land bezichen. Die religitse Situation meines Landes
scheint bestimmt von einem heimlichen ,Schisma® von Kirche und Volk. Die Kirche
hat, so scheint es, zwar immer noch ein starkes Milieu, aber immer weniger ein Volk.

* Der Text gibt die leicht verinderte deutsche Fassung einer Rede wieder, die der Verfasser im Frithjahr
dieses Jahres (3. April 1974) bei einer Tagung in Madrid (zusammen mit A. Bolado, J. Moltmann, K.
Rahner) gehalten hat. Der Anlafl prigte auch die Anlage des Textes (z. B. den Blick auf die lateinameri-
kanischen Kirchen in Teil IT). Die Thematik, vor allem die Behandlung der Frage nach dem ,Volk®, war
von den Veranstaltern selbst angeregt worden.

! Eine Erliuterung des Begriffs ,Volk® in seinen verschiedenen Bedeutungsschichten bietet z. B.: Evan-
gelisches Staatslexikon (Stuttgart 1966) 2442-2447. Zum Begriff ,Volk Gottes vgl. die einschligigen
theologischen Lexika und Konzilskommentare. Zur Diskussion um die 50g. »Volkskirche* im deutschen
Sprachraum vgl. jiingst Herder-Korrespondenz, Februar 1974. — ,Schisma® ist hier bewuftseinssozio-
logisch-beschreibend, nicht dogmatisch-rechtlich gemeint.

7297



Jobann Baptist Metz

Sie bekommt es, wenn ich recht sehe, immer mehr mit den Zweifeln ihres Volkes, ihrer
seinfachen Leute® zu tun, mit Zweifeln, die vergleichsweise viel schwerer wiegen als
die Zweifel ihrer Theologen und ihrer Intellektuellen. Ein lautloser Abfall breitet sich
aus, die Identifikationen des Volkes mit der Kirche nehmen nicht zu, sondern ab — trotz
aller Rede von der Kirche als dem ,, Volk Gottes®, trotz der Betonung des Priestertums
aller Glaubigen, trotz der Beschworung der Bedeutung des Laien in der Kirche usw.
Kollektive Identifikationen zerbrechen, eine gewisse Panikstimmung geht um.

Man sucht nach Schuldigen. Die ,moderne Theologie* steht am Pranger. ,Sie ver-
wirrt die Leute, sagt man. ,Das Volk weifl nicht mehr, wo ihm der Kopf steht.”
Indes, das Problem wire vergleichsweise harmlos, wenn es letztlich nur von einer ge-
wissenlosen Theologie verursacht wire. Aber die Krise sitzt wohl tiefer. Das jiingste
Konzil hat sie nicht hervorgerufen, sondern nur offengelegt. Die Kirche zahlt den Preis
fiir einen zu protektionistisch erscheinenden Umgang mit dem Volk; sie zahlt den Preis
dafiir, dafl das Volk selbst bisher zu wenig zum Subjekt in der Kirche geworden ist;
dafiir, dafl in der Sprache der Kirche die Lebens- und Leidensgeschichte des Volkes zu
wenig verlautbart wurde; dafiir, dafl die Kirche zwar ,Kirche fiir das Volk® sein will,
aber zu wenig ,Kirche des Volkes“ ist. Darum wirken sich auch viele Reformen der
Kirche verwirrend aus fiir das Volk, sie laufen lieblos iiber seinen Kopf hinweg. Und
der einzige Unterschied zur fritheren Situation scheint mir der zu sein, daf} die Leute
das nun wahrnehmen und deshalb sich nicht mehr zurechtfinden.

Wer hier die Ursachen fiir die Krise nur ,bei den andern® sucht, bei den Theologen
und bei den Leuten selbst, bei ihrem wachsenden Indifferentismus, bei ihrer skeptischen
Resignation, bei ihrer religiésen Identititskrise, der rettet nichts, der zieht nur weitere
Todesstreifen zwischen Kirche und Volk. Und so kann es (bei uns) auch kommen,
firchte ich. Nicht selten empfiehlt man angesichts dieser Entwicklung entschiedene Ab-
schliefung, einen neuen beziehungslosen und humorlosen Fundamentalismus. Das Wort
von der ,kleinen Herde* hat Hochkonjunktur — und wirkt doch unwillkiirlich mehr als
Abwehrmechanismus, als Schutzbehauptung einer Milieukirche denn als gefihrlich-
befreiende Erinnerung an jene ,Kirche der Kleinen®, von der Jesus sprach. Religitser
Underground breitet sich zaghaft aus; religidse Sub- und Gegenkulturen werden impor-
tiert und bleiben doch vom Volk mindestens ebenso abgeschnitten wie die Grofikirche,
als deren Korrektiv oder Widerpart sie sich begreifen. Ich kann mir nicht helfen: sie
wirken auf mich eher wie Luxuseinrichtungen einer biirgerlichen Religion, zumeist von
Intellektuellen getragen — mit ein wenig Renommiervolk garniert.

Und die Theologie? Ihr nahezu ausschliefliches Subjekt, der Theologieprofessor oder
der Berufstheologe, hat es schon schwer, eine Theologie ,fiir das Volk® zu entfalten —
geschweige denn eine Theologie ,,des Volkes® zu artikulieren, an der mystischen Bio-
graphie der Leute zu schreiben. Theologie, auch progressive, sozial und politisch enga-
gierte Theologie, ist vor allem Buchtheologie, Bildungstheologie, in der man von der
Meinung oder Gegenmeinung des Kollegen weit mehr erfihrt als von der religitsen
Lebens- und Leidensgeschichte der Leute und von der zumeist sich selbst verborgenen

798



Kirche und Volk

Mystik des christlichen Volkes. (Aber freilich erfihrt man m. E. auch in manchen , Theo-
logien der Befreiung® mehr iiber theologische Positionen in Mitteleuropa als iiber die
Leidensgeschichte der lateinamerikanischen Vélker.) Ein standardisiertes Wissenschafts-
ideal verbreitet Vulgarisierungsangst in der Theologie, Beriihrungsangst der Theologen
vor den zumeist sprachlosen Zweifeln der Leute. Das ekklesiologische Stichwort des
letzten Konzils vom ,Volk Gottes“ wurde bei uns in seltsame Kanile geschleust: es
fiihrte vor allem zu einer Diskussion iiber die kirchlichen Amter; das Thema ,Volk®,
vom Konzil auf die Tagesordnung gepreft, blieb praktisch aus. Viel ist zwar, vor allem
in der Pastoraltheologie, von der ,Kirche fiir das Volk® die Rede, aber ,Kirche als
Volk® und gar ,Kirche des Volkes® ist wenig im Blick. Auch wir Theologen iiberwin-
den schwerlich das wachsende ,Schisma® zwischen Kirche und Volk. Und doch hingt
m. E. viel daran, ob die Kirche fiir das Volk zu einer Kirche des Volkes werden kann.

II. Die Kirche und die Leidensgeschichte eines Volkes — oder der Preis der Orthodoxie

Kirche des Volkes — das ist offensichtlich nicht selbstverstindlich. Am deutlichsten
wird das wohl im Blick auf jene Kirchen, die noch ausgesprochene »Volkskirchen® sind,
in denen also eine materiale Identitit zwischen Kirche und Volk besteht — wie vor allem
in den lateinischen Lindern. Und so méchte ich mir gestatten, meine folgenden Er-
wigungen zunichst auf die kirchliche Situation dieser Lander auszurichten — nicht
besserwisserisch, nicht in kritischer Absicht, sondern eigentlich hoffnungsvoll, hoffnungs-
voll, weil hier etwas auf dem Spiel steht, was in anderen kirchlichen Situationen viel-
leicht schon nicht mehr oder kaum mehr méglich erscheint. Im groffen Corpus der einen
katholischen Weltkirche haben ja die einzelnen Teilkirchen besondere geschichtliche und
soziale Schicksale, aus denen ihnen auch besondere Aufgaben und Sendungen fiir den
geschichtlichen Weg der Gesamtkirche zuwachsen kdnnen. Viele Teilkirchen stehen
heute in Ubergangs- und Umbruchssituationen von grofitem Ausmafl. Ganz allgemein
handelt es sich dabei zumindest um Transformationen der bisherigen ,Volkskirchen®.
In Frankreich z. B. und wohl auch in der Kirche meiner deutschen Heimat haben diese
Ubergangsprozesse (in meinen Augen) einen wenig verheiflungsvollen Verlauf genom-
men. Vielleicht steht in den lateinamerikanischen Lindern noch ein Umgestaltungs-
prozef} offen, der von einer traditionellen Volkskirche zu einer entwickelten Kirche
des Volkes fiihrt, die keineswegs auf eine autoritdts- und amtslose Kirche zielt, aber

auf eine Kirche, in der das Kirchenvolk selbst entschiedener und lebendiger zum Sub-
jekt der kirchlichen Hoffnungsgemeinschaft wird.

Dem ,Kirchenvolk® ergeht es zuweilen dhnlich wie dem Volk tiberhaupt: Die es am
hiufigsten im Mund fiihren, wissen oft besonders wenig von ihm und verschliefen sich
vor seinen tiefen Verletzungen und Beschidigungen. Volkstiimlichkeit ist noch keine
Garantie fiir Volksfreundlichkeit. Volk in der Kirche, getauftes Volk: ist das schon
selbstverstindlich und jedenfalls ,,Volk Gottes®, als das sich die Kirche versteht? Volk

799



Johann Baptist Metz

in der Kirche: ist das schon Kirche, so wie sie sich definiert im Namen Jesu Christi?
Kirche, das ist ja kein naturwiichsiges Volk, sondern ein herausgerufenes Volk, ein
neues Volk, das zum Subjekt einer neuen unerhdrten Geschichte Gottes mit den Men-
schen geworden ist und das sich dadurch identifiziert, daB es diese Heilsgeschichte er-
zdhlt und aus ihr zu leben sucht. Man kann nicht Kirche, nicht ,, Volk Gottes® sein, ohne
Mittriger dieser neuen Geschichte zu sein. Kirche sein ist immer auch eine Bewegung:
ist ,Herausgerufen-Sein“, ,Exodus®, ,Erheben des Hauptes®, ,Umkehr des Herzens,
»Nachfolge®, , Annahme* des Lebens und seiner Leidensgeschichte im Licht einer grofien
Verheiflung. Kirche ist nicht ohne diese Bewegung, in der ein Volk zum Subjekt einer
neuen Geschichte wird. So beginnt sie auch historisch als eine grofie Freiheitsbewegung —
heraus aus den Zwingen archaischer Vélker. Und die friihe Geschichte der Kirche
zeigt, wie hoch der Preis war, um sich aus dem Populismus der damaligen Gesellschaften
zu befreien und ein ,neues Volk® zu werden. Als »atheistisch® wurden die Glieder
dieses neuen Volkes von den Religionen seiner Umwelt angeprangert und bekimpft.
Und wie ist es heute?

Ist, was wir Volk, Kirchenvolk nennen, in diesem Sinn Kirche? Wir sprechen von
Volkskirche, von Volksreligion, von Volkskatholizismus. Was hat dies alles wirklich
mit Kirche, mit Kirche Jesu Christi zu tun? Inzwischen wissen wir deutlicher als friiher
um den ungeheuren Rif zwischen dem tatsichlichen Glauben des Volkes und dem
offiziellen Glauben der Kirche, zwischen der Religion des Volkes und der kirchlichen
Orthodoxie. Das Volk tut diese Orthodoxie nicht selten ab als Priesterreligion, mit der
es wenig zu tun hat, weil in ihr die eigene Leidensgeschichte und die eigene Mystik
nicht oder kaum zur Sprache zu kommen scheinen. Wer will diese Fremdheit, dieses
»Schisma“ bestreiten? Beispiele dafiir gibt es genug. Ich erlaube mir auf einige hinzu-
weisen, gestiitzt auf Berichte iiber den Volkskatholizismus in Lateinamerika 2.

Vielfiltige Zeugnisse aus dem brasilianischen Volkskatholizismus zeigen, dafl der
Jesus-Glaube nicht als ein herausrufender Glaube erfahren wird, nicht als ein Glaube,
der das Herz und den Geist umwendet und der Hoffnung und Freude schenkt, sondern
als eine Art mystische Wiederholung der eigenen, in sich selbst leidvoll zerstdrten
Existenz3. Und aus der Kirche Guatemalas lesen wir z. B.: ,In der Karwoche zeigen
die Prozessionen der Erben der Mayas furchtbare Darbietungen von kollektivem Ma-
sochismus. Schwere Kreuze werden mitgeschleppt; man nimmt an der Geiflelung Jesu
Schritt fiir Schritt wihrend der endlosen Golgatha-Ersteigung teil; unter Schmerzens-
geheul wird Sein Tod und Seine Beerdigung zum Kult des eigenen Todes und der eige-
nen Beerdigung, zur Vernichtung des fernen schénen Lebens. Die Karwoche der guate-
maltekischen Indianer endet ohne Auferstehung.“ Ich habe selbst gezogert, als ich diese
Deutung las; ich empfand sie als ausgesprochen ,mitteleuropiisch®. Da sie aber von

* Ich stiitze mich bei den folgenden Belegen auf die bisher unversfentlichte Dissertation des Brasilianers
Luis Alberto De Boni, Kirche auf neuen Wegen (Miinster 1974).
¥ Vgl. De Boni 383.

800



Kirche und Volk

einem Siidamerikaner selbst ¢ stammt, sei sie angefiihrt. Viele andere Beispiele aus dem
brasilianischen Volkskatholizismus legen nahe, dafl die Bewegung der Umkehr, das
Pathos der Metanoia, der Aufbruch in ein neues Leben, in eine neue Geschichte vor
Gott praktisch unbekannt sind. Dem korrespondiert auch ein ausgesprochen magisch-
ritualistischer Umgang mit den Lebenszeichen der Kirche, den Sakramenten®. Und das
Kirchenverstindnis selbst? ,Kirche ist in den Augen des Volkes nicht mehr als das
sichtbare Kirchengebidude. Sie ist ein dem Bischof und den Priestern gehdrendes Ge-
schift, in dem man bestimmte Bediirfnisse befriedigen kann. In einer solchen Vorstel-
lung ist der Gedanke, selbst Glied dieser Kirche zu sein, natiirlich etwas absolut Frem-
des. Denn die Kirche ist ,ein Supermarkt, in dem die Menschen gottliche Waren kaufen®.
Man kauft und zahlt den geforderten Preis, ohne freilich mit dem Geschift selbst etwas
zu tun zu haben. Deshalb werden die bestellten Zeremonien anstandslos bezahlt (genau
wie jeder Dienst einer Behdrde bezahlt werden mufl). Selbst heute noch, da schon
manche Erneuerungen im Bereich der Liturgie Wurzeln geschlagen haben, hort man
immer die Frage, wieviel Taufe, Trauung oder eine Messe kosten. Es fehlt also das Be-
wufltsein der eigenen und verantwortlichen Zugehorigkeit zur Kirche.“¢ Kurzum:
Diese Kirche fiir das Volk ist nicht einfach eine Kirche des Volkes, ist nicht schon eine
Kirche, in der dieses Volk sich selbst als Mittriger der neuen Gottesgeschichte versteht
und feiert.

Ist niemand iiber dieses Schisma zwischen offizieller Kirche und Volk beunruhigt?
Regt sich niemand auf iiber die grassierende Heterodoxie des Volkes? Schlafen die
Verantwortlichen deswegen unruhiger? Und was sagt die kirchliche Theologie? Eine
klassische Reaktion der Theologie ist die Lehre von der ,fides implicita® des Volkes
und die Lehre von der ,bona fides®: Alles, was sich nicht orthodox auslegen lafit, wird
als Bona fides angerechnet. Doch durch solche Interpretationen wird das Schisma zwi-
schen Kirche und Volk nicht iiberbriidst, der Preis der Orthodoxie nicht eingeldst. Solche
und shnliche Versuche sind in meinen Augen letztlich nichts anderes als Symptome
eines neuen ,christlichen Populismus®, der den alten heidnischen abgeldst hat, eine neue
Form der Instrumentalisierung der Religion fiir das Volk. Aber das Christentum ist
im Blick auf Volk kein Populismus, sondern, wenn schon, ein Humanismus, d. h. es
mufl um die Vermenschlichung des Volkes, um das Subjektwerden des Volkes in der
Kirche kimpfen. Und dies nicht aus einer rein humanistischen Attitiide heraus, sondern
als Preis fiir die Orthodoxie des Volkes, dafiir, dafl Volk Kirche werde und Kirche sei
_ nicht nur Konsument der Religion, nicht nur Betreuungsobjekt, sondern Subjekt der

4 E. Galeano, Die offenen Adern Lateinamerikas (Wuppertal 1973) 63.

5 Vgl. De Boni 384 ff. — Alle diese kritischen Beschreibungen sind nicht geleitet vom Ideal eines ,reinen
Christentums®, das sich adiquat von seinen ,paganen® Traditionen scheiden liefe. Es gibt — in meinen
Augen ~ durchaus so etwas wie einen gottgewollten Paganismus, gerade im Licht der katholischen Tradi-
tionen des Christentums; und es gibt eine ,Beriihrungsangst vor dem Paganen®, die man in rigoroser
Kiirze als ,typisch protestantisch® bezeichnen kdnnte.

® De Boni 391.

801



Johann Baptist Metz

Kirche und der in ihr reprisentierten neuen Geschichte der Menschheit mit Gott, kurz-
um: Volk Gottes.

Im Blick auf die Kirchen der Linder, die wir hier zunichst im Auge haben, 148t sich
wohl dies sagen: Die Ursache dafiir, dal das Volk nicht als Subjekt der neuen Ge-
schichte vor Gott erscheint, ist nicht primir mangelndes religioses Wissen, fehlende
theologische Bildung oder Information. Es ist die Gestalt einer Leidensgeschichte des
Volkes, die ihm seine Identitit versagt, die es ihm nicht gestattet, ein ,neues Volk* zu
werden, und die es gewissermaflen sozial exkommuniziert, d. h. von der Moglichkeit
der Orthodoxie ausschlieRt. Dafl man in gewissen unmenschlichen Verhiltnissen gar
nicht ,rechtglaubig® sein kann, spricht fiir die Humanitit unseres Glaubens. Aber es
wire die eigentliche Inhumanitit des Christentums, wenn es diese Unmenschlichkeit nur
ertragen lehrte. Hier darf nicht nur getrstet, hier mufl auch geheilt werden; hier
miissen die Lebensbedingungen selbst verwandelt werden.

Damit ist keineswegs gesagt, dafl das Christentum etwa von der Illusion einer véllig
leidfreien Welt getragen sei. Es ist keineswegs behauptet, dal das Christentum in sei-
nem Kern eine Religion der Apathie sei, sozusagen eine Ideologie der Sieger, deren
Interesse Apathie ist. Im Gegenteil: Das Christentum muf gerade der modernen Lei-
densflucht, der wachsenden Unfihigkeit und Unwilligkeit zu leiden widerstehen, die
Beriihrungsangst vor dem Leiden bekimpfen. Das Ideal der christlichen Freiheit ist
nicht identisch mit einem steil und abstrakt angesetzten Ideal einer totalen Emanzi-
pation, das nichts mehr wissen will vom Leid und das Leidensgeschichte nur als ob-
solete Vorgeschichte menschlicher Freiheit kennt. Das Christentum ist keine Ideologie
der Apathie?, in der alles Leiden zum abschaffbaren Leid verdinglicht wird. Das Chri-
stentum widersteht deshalb auch jenen politischen und sozialen Utopien, in denen
Leidensgeschichte problemlos zusammenfillt mit einer abschaffbaren Unterdriickungs-
geschichte. Das Christentum weif}, dafl selbst die Vision einer sozialen Schicksallosig-
keit und Klassenlosigkeit aller Menschen keineswegs die Vision einer véllig leidfreien
Welt sein kann, wenn immer diese Vision nicht mit einer Apotheose der reinen Ba-
nalitit enden soll. Das Christentum kimpft deshalb gesellschaftskritisch gegen die
anonym verhingten Leidensverbote und Trauerverbote in unseren ,fortschrittlichen®
Gesellschaften; sie tut das nicht mit einem abstrakten Gegenkult des Leidens, sondern
um uns selbst, durch eigene Leidensfihigkeit, fihig zu machen, am Leiden anderer zu
leiden und gerade so dem Mysterium Seiner Passion nahezusein®.

Aber die Kirche mufl ebensosehr und ebenso entschieden davon ausgehen, daf es ein
Leiden ihres Volkes gibt, das sie nicht iibergehen kann und das sie nicht religios ver-
kliren darf, sondern das bekdmpft und verwandelt werden mufl — und zwar nicht als
Gebot einer fremden politischen Ideologie, sondern als Preis der Orthodoxie des Vol-

7 Vgl. dazu J. Moltmann, Der gekreuzigte Gott (Miinchen 1972); D. Sille, Leiden (Stuttgart 1973); J. B.
Metz — J. Moltmann, Leidensgeschichte (Freiburg 21974).
¥ Vgl. dazu meinen unter Anm. 7 genannten Text.

802



Kirche und Volk

kes, als Preis dafiir, dafl das Volk selbst im vollen Sinn Kirche werde, Gottes Volk,
Subjekt der neuen unerhorten Geschichte mit Gott. Es gibt nidmlich eine Leidens-
geschichte des Volkes, die es immer wieder verhindert, dafl dieses Volk selbst in der
Kirche eine neue lebendige Identitit findet, dafl es die Erinnerung und die Sprache
seiner eigenen Leidensgeschichte in der seligen Memoria passionis Jesu Christi buch-
stabieren lernt und die Bibel als die mystische Biographie seiner eigenen Lebensge-
schichte versteht. Ich meine jenes Leiden, das Menschen verstummen 148t in ,,weltlicher
Traurigkeit® (wie Paulus selbst sie nennt und bewufit von der Traurigkeit der Christen
absetzt), jenes Leiden, das Menschen so zerstdrt, so unkenntlich macht, daf} sie sind,
als wiren sie ,keines Menschen Sohn“®. Wer wagt gerade im Blick auf diese Linder
zu bestreiten, dafl es solches Leiden gibt, ein Leiden, das man gar nicht christlich ,an-
nehmen® kann, weil es jede Fihigkeit zur Annahme, jedes Subjektsein lingst zerstort
hat? Und wer wagt zu bestreiten, dafl es sich dabei nicht nur um extreme Einzelfille
handelt, um extremes privates Ungliick, sondern um eine Leidenssituation, die ganze
Volker oder Gruppen kollektiv verfinstert hat — und dies inmitten der einen Kirche?
Es gibt diese Leidensgeschichte des Volkes und dieses Leiden, das man nicht, auch nicht
im Interesse von Religion, instrumentalisieren kann; dieses Leiden, das nur Zyniker
als Adel und Vorzug deuten konnen; dieses Leiden, das in die Selbstverneinung, in
den Selbsthaf fiihrt; dieses Leiden, das ganze Volker zwingt, sich selbst zu verneinen,
ein Leben ohne jede Affirmation zu fithren, allenfalls rauschhafte, traumhafte Affir-
mationen zu suchen, simulierte Identitdt; dieses Leiden, das keine Erinnerung an Gott
ist19, das iiberhaupt keine Erinnerung und so auch keine Hoffnung birgt. ,Schlafe,
mein Kind, es lohnt sich nicht aufzuwachen®, singt die Mutter (wenn sie iiberhaupt
singt) an der Wiege des Kindes (wenn sie iiberhaupt eine solche hat).

Wie kann hier Kirche sein, wie konnen hier Menschen sein, die sich ,herausgerufen®
wissen, Menschen des Exodus, Menschen der Metanoia, Menschen, die ,ihr Haupt er-
heben® . . .? Natiirlich gibt es auch echte Hoffnung im unterdriickten Leben; natiirlich
mufl Gott auch im Elend gedacht und gelobt werden; natiirlich kann auch im sozial
beschidigten Volk eine religise Sehnsucht bliihen, die mehr ist als Opium zur Betdu-
bung des eigenen namenlosen Schmerzes. Natiirlich gilt auch hier, dafl in unserer christ-
lichen Hoffnung sich eine Sehnsucht ausdriickt, die alle unsere Bediirfnisse und ihre
Erfillung unendlich iibersteigt. Sonst wiirden schliefflich nur jene als Triger dieser
Hoffnung gelten, die ihre volle soziale Menschlichkeit erlangt haben, und Hoffnung
wire dann eigentlich ein Privileg der Spiteren, der Durchgekommenen, der Endsieger
unserer sozialen und politischen Entwicklung!l. Aber ganz und gar unchristlich ware
es, wenn wir uns angesichts des genannten Elends dabei beruhigten. Die hier geforderte
konkrete soziale Anstrengung steht — ich sage es noch einmal — nicht unter dem Diktat

® Formuliert im Anschluff an ein Wort von B. Brecht in dessen Gedicht ,Vom unbekannten Soldaten®.
10 Im Anschlufl an eine Formulierung von C. Pavese.

1t Vgl. dazu ausfithrlich meinen Text ,Erlosung und Emanzipation®, in: Erlosung und Emanzipation,
hrsg. v. L. Scheffczyk (Freiburg 1973) (auch in dieser Zschr, 191, 1973, 171-184).

803



Johann Baptist Metz

einer fremden politischen Ideologie. Sie ist der Preis fiir die Orthodoxie des Volkes,
fiir sein Kirchewerden. Und wir alle miissen die Unkosten tragen. Charles Peguy: , Wir
miissen die wirtschaftlichen, sozialen, industriellen Unkosten, die zeitlichen Unkosten
tragen. Keiner kann sich dem entwinden, selbst das Ewige nicht, selbst das Geistliche
nicht, selbst das innere Leben nicht.“ 12

Die Frage nach dem Preis der Orthodoxie: das ist iibrigens auch einer der ekklesio-
logischen und theologischen Ursprungsorte der neuen politischen Theologie. Es geht
ihr hierbei ganz schlicht um den Versuch, den Preis des Kircheseins und den Preis der
Orthodoxie des Volkes zu nennen und einlésen zu helfen. Offensichtlich ist das alles
nicht nur eine Sache des angewandten Christentums, nicht nur nachtrigliche moralische
Bewihrung und Bestitigung des Christentums, auch nicht nur das Praktischwerden
der Kirche in Liebe, sondern: ein Stiick Konstitution von Kirche, Entfaltung von
Orthodoxie! Hier ist schlieflich auch der kirchliche und theologische Sinn der viel-
strapazierten Rede von ,Orthopraxie® zu suchen. Das Wort ruft, richtig verstanden,
nicht etwa zu einem blinden Aktionismus auf. Es unterwirft auch nicht gedankenlos
alle christliche Praxis den Deutezwingen einer reinen Bediirfnisgesellschaft, in der jeg-
liche 6ffentlich bedeutsame Praxis mit (direkter oder indirekter) Bediirfnisbefriedigung
identifiziert wird. Das Wort ,,Orthopraxie® erinnert vor allem an die Unkosten der
Orthodoxie.

Aber vielleicht ist uns inzwischen der Preis der Orthodoxie zu hoch geworden? Das
»Abenteuer der Orthodoxie® (Chesterton) zu gefihrlich? Haben wir vielleicht auf-
gehort, Orthodoxie ernst zu nehmen als eine Sache fiir alle? Liegt uns wirklich noch
daran, dafl die Leute glauben, was die Kirche im Auftrag Christi lehrt? Glauben wir
noch, dafl es etwas Begliidkendes und Befreiendes ist, den ,,rechten Glauben® zu haben?
Wenn ja: kann uns dann irgendein Preis zu hoch dafiir sein?

Diese Frage richtet sich an uns alle, an die Kirche in der ganzen Welt. Kirche darf
ja nicht einfach die sozialen Gegensitze unserer Welt in sich selbst noch einmal repro-
duzieren. Sie wiirde sonst nur gedankenlos jenen Religions- und Kirchenkritikern
Vorschub leisten, die Religion sowieso nur als ,Uberbau® und Funktion bestimmter
sozialer Verhiltnisse interpretieren. Wir diirfen nicht zulassen, dafl die Kirche in der
einen Hemisphire immer mehr zu einer rein biirgerlichen Religion wird, zu einer Re-
ligion der Gliicklichen, der Leidfreien oder der Apathischen (und gerade so unvermeid-
lich an Substanz verliert), und daf sie in anderen Teilen der Welt als eine Religion der
Ungliicklichen, ja, sagen wir es ganz hart und deutlich, als eine Religion der Sklaven
erscheint. Und damit wir uns recht verstehen: Nicht die Tatsache, daf das Christentum
wie eine Religion der Ungliicklichen, wie eine Religion der Sklaven wirkt, ist das
Argernis, sondern dies: dafl die Kirche in sich Ungliickliche #nd Zuschauer des Un-
gliicks, viele Leidende #nd viele Abgewandte vereint und daf} sie das Ganze die eine
Communio der Gldubigen nennt!3. Miissen wir nicht als Glieder dieser einen Kirche

2 Ch. Peguy, Wir stehen alle an der Front (deutsche Auswahl, Einsiedeln 21952), 97.
13 Vgl. hierzu eine Uberlegung von Simone Weil, Das Ungliick und die Gottesliebe (Miinchen 1953) 47 ff.

804



Kirche und Volk

dem Gedanken standhalten, dafl wir doch alle ein Volk sein wollen, zusammen mit
den guatemaltekischen Indianern, ein einziges Gottesvolk? Wer kénnte sich hier fiir
unschuldig, fiir unbetroffen halten? Miissen wir nicht alle den Preis dafiir entrichten,
daf aus allen wirklich ein ,neues Volk® wird? Ein Volk jenseits der natiirlichen Schick-
salsgemeinschaften? Sind wir aber, bei uns, letzten Endes nicht langst iibereingekom-
men, den Preis herabzusetzen? Ja, in einem verhidngnisvollen ,Modernismus der Her-
zen®, wie Peguy das nennt, eigentlich gar nichts zu zahlen und uns — nach Peguy - zu
einigen auf den ,feierlichen glorreichen Apparat“?14 Die ganze hier angeschnittene
Frage riihrt nicht nur beildufig an die Grundlagen unseres Kirchenverstindnisses.

IIT. Paradigmata einer Kirche des Volkes?

Es gehdrt wohl in unseren Zusammenhang, wenigstens andeutungsweise auch nach
historischen Vorbildern fiir die gesuchte Kirche des Volkes zu fragen. In der rigoro-
sen Kiirze, in der dies hier allein méglich ist, mochte ich sagen: Die Grof8kirche wirkte
eigentlich immer mehr als eine Kirche fiir das Volk. Es wire aber allzu billig und un-
gerecht, diesen Umstand womdglich nur auf den unheiligen Machtwillen der kirch-
lichen Amtstriger oder auf die anhaltende Uberfremdung des kirchlichen Lebens und
seiner Strukturen durch einen antiken Populismus zuriickzufiihren. Vielleicht ist es so-
wieso nur méglich 15, innerhalb der einen Gesamtkirche unterschiedliche lebendige For-
men von Kirchen des Volkes zu entfalten, in der alle auf ihre Art sich mehr als bisher
verantwortlich gerufen und aufgenommen wissen in das Schicksal der Kirche. Im Blick
auf die Geschichte der Kirche wird man keineswegs sagen konnen, daf} es nicht schon
Formen oder doch Vorformen einer Kirche des Volkes gegeben habe. Freilich fillt auf
(und die Griinde hierfiir bleiben zu bedenken), daf diese Art von Volkskirche bisher
eher in kirchlichen Minderheitenbewegungen zutage trat, nicht selten iibrigens bei
Gruppen und Bewegungen, die schlieflich zu Sekten wurden 16.

Diese Bewegungen, in denen, wie Franziskus sich ausdriickte, das Evangelium ,non
equester sed pedester zum Volk kam 17, also sozusagen auf dessen eigenem Niveau,
wirkten nicht selten wie ein heilsamer Schock in der Groflkirche, wie eine gefihrliche
Erinnerung daran, dafl das Subjektwerden des Volkes in der Kirche nicht vergessen
werde. Bezeichnenderweise waren diese Bewegungen oft sehr theologiearm. Vermutlich
fiirchteten sie darum, daf in der offiziellen Theologie die Orthodoxie des Glaubens zu

14 Peguy 98.

> Trotz des unter V. Anzudeutenden.

!¢ Zur (gewif nicht unproblematischen) Unterscheidung von Grofikirche und Sekten vgl. die inzwischen
klassischen Arbeiten von E. Troeltsch und M. Weber. Die Unterscheidung hat in unserem Zusammenhang
nicht primdr normativen, sondern deskriptiven Charakter. Zum Folgenden vgl. auch einzelne Hinweise
bei D. Sélle — F. Steffensky, Inszenierung des Christentums aus dem Motiv der Freude in christlichen
Randgruppen und Sekten, in: Concilium, Mai 1974.

" In einer polemischen Formulierung gegen die Dominikaner seiner Zeit.

805



Johann Baptist Metz

sehr nur mit Kopfstimme verkiindet wiirde. Die Bibel verstanden sie nicht primir als
ein Buch fiir Exegeten, sondern vor allem als Volksbuch, als mystische Biographie des
Volkes, in dem seine Leiden und Hoffnungen selbst géttlich gedeutet sind. Das Nach-
folgemotiv, speziell auch das der Kreuzesnachfolge, dominiert in diesen Bewegungen.
Auch fiir sie ist Jesus zumeist weder ein Narr noch ein Rebell, aber sie wissen, dafl er
offensichtlich beiden zum Verwechseln dhnlich war; denn schlieflich wurde er ja von
Herodes als Narr verspottet, von den rémischen Soldaten als Aufriihrer gekreuzigt.
Und so bedeutet fiir sie Nachfolge immer auch die Bereitschaft, dieser Verwechslung
zum Opfer zu fallen. Deutlicher als in der Grofikirche schligt in diesen Bewegungen
das Motiv des armen Jesus und der armen Kirche durch. Sie betonen, dafl die Armen
und die Kleinen die Privilegierten bei Jesus waren, und sie wollen diese Armen und
Kleinen auch zu den Privilegierten seiner Kirche machen. Sie ahnen, dafl die Kirche
die Verfolgung der Michtigen und die Verachtung der Klugen cher tibersteht als die
Zweifel der Kleinen und Ohnmichtigen.

Mehr kann ich hierzu nicht ausfithren. Es mag geniigen, um vor allem auch dies
anzudeuten: Wir brauchen auch beim Suchen nach einer Kirche des Volkes nicht nach
fremden Idolen zu schielen; wir brauchen nicht auf fremde Volksideologien zu schau-
en, die das Volk wieder verkliren und es erneut fiir fremde Zwecke instrumentalisie-
ren. Wir konnen in unsere eigene Geschichte schauen und wir kénnen aus ihr das Vo-
tum und in mancher Hinsicht auch die produktiven Vorbilder fiir Lebensformen einer
Kirche des Volkes gewinnen. Freilich wire es Schwirmerei, die dem Ernst unserer
kirchlichen Ubergangssituation schlecht Rechnung triige, wenn wir diese sporadischen
geschichtlichen Beispiele nun einfach auf unsere Situation iibertragen wollten.

Immerhin mdchte ich in diesem Zusammenhang noch eine allgemeine Erwigung an-
fiigen. Man konnte nimlich den Eindruck haben, dafl die Berufung auf solche verein-
zelten Bewegungen, die sich in der Grofikirche lingt nicht immer durchsetzen konnten,
miiflig und eigentlich auch theologisch illegitim sei. Ist aber, so frage ich dagegen, eine
Bewegung, ist ein Impuls theologisch und kirchlich schon dadurch in seiner Authentizi-
tit und in seiner Exemplaritit widerlegt, daf er sich als kurzlebig erweist, dafl er
voriibergeht, dafl er von anderen Strémungen besiegt wird, stirbt und in Vergessenheit
gerdt und dafl man kaum von ihm weif}, weil alle Zeugnisse iiber ihn von den Siegern
lingst verdringt worden sind? Miissen wir im Blick auf die Kraft und die Wirkungen
des Geistes Gottes nicht vielmehr davon ausgehen, dafl dieser Geist nicht nur weht,
wo er will, sondern auch wann und wie lang er will? Und welchen Grund zum Trium-
phieren hitten jene, die immer unberithrt zuwarten, bis einer neuen, vielleicht unbe-
quemen Bewegung, einer neuen, unbegriffenen Erfahrung buchstiblich der Atem aus-
geht? Ist der lingere Atem derer, die unangefochten iiberleben, wirklich immer und
eindeutig der Atem des Heiligen Geistes? Wirkt denn auch der Geist in der Geschichte
des Gottesvolkes nach dem Grundsatz: Vae Victis? Also nach jenem Grundsatz, nach
dem wir den Sinn und Fortschritt in unserer Weltgeschichte — und zuweilen auch in der
Kirchengeschichte — vorzugsweise beurteilen? Ist auch die Geschichte des Geistes eine

806



Kirche und Volk

reine Siegergeschichte? Das ist wohl zu bezweifeln. Und deshalb diirfen, ja miissen wir
immer wieder h6rsam und empfinglich werden fiir solche verdringten oder vergessenen
Bewegungen in der Geschichte unserer Kirche. Dies freilich nicht, um sie nun ihrerseits
einfach zu kanonisieren, sondern um uns ihrer ,Botschaft® und ihrer Intention erneut
zu stellen. In diesem Sinn, meine ich, mufl uns die Erinnerung an die soeben geschilder-
ten sporadischen Ansitze eine gefihrliche Erinnerung, eine Erinnerung mit Zukunft
bleiben. Dann kann sie uns zu einer befreienden Erinnerung werden im Blick auf die
Aufgabe der Kirche, in sich immer mehr lebendige Formen einer Kirche des Volkes
auszubilden.

IV. Theologie und Volk

Es ist in diesem Zusammenhang auch noch vom Verhiltnis der Theologie zum Volk
zu reden. Wir tun es wiederum unter der Riicksicht der Orthodoxie. Was macht unsere
Theologie denn zur kirchlichen Theologie? Worin besteht ihre Orthodoxie? Was be-
deutet Theologie fiir Kirche, fiir das Kirchesein und Kirchewerden des Volkes? Fiir
den Prozefl von der Kirche fiir das Volk zur Kirche des Volkes?

Wer denn ist eigentlich das adiquate Subjekt einer kirchlichen Theologie? Der Ge-
lehrte? Der Professor? Der Berufstheologe, Spezialist und ,professional“ fiir Gott?
Der Prediger, der Seelsorger? Der mit seiner eigenen Existenz gestikulierende Mysti-
ker? Oder der einzelne, seine Lebensgeschichte vor Gott artikulierende Christen-
mensch? Oder gar und anders die Communio, die Gemeinschaft des neuen Volkes
selbst, das sich eine kollektive religitse Biographie schreibt — wie einst Israel, wie einst
die jungen christlichen Gemeinden in wichtigen Passagen des Neuen Testaments? Theo-
logie also schlieflich als die Sprache des Volkes, das in der Kirche zum Selbstbewuf3t-
sein seiner eigenen Leidensgeschichte gefunden hat und das als Kirche eine neue kollek-
tive Identitit vor Gott erreicht hat? Es scheint mir, dafl hier nicht einfach alternativ
geantwortet werden kann, will man die gegenwirtigen Aufgaben und Funktionen der
Theologie nicht entweder archaisch verkliren und verkiirzen oder aber sie einer blof§
esoterischen Berufstheologie ausliefern.

In welchem Sinn ist Theologie kirchliche Theologie? Theologie zum Aufbau des
Volkes Gottes? Nun, sie ist das einmal vor allem als Ausbildungstheologie: Sie bildet
Priester fiir die Kirche, fiir das Kirchenvolk aus. Und hier wird ein erster mittelbarer
Kontakt zum Volk sichtbar. Zugleich ist sie, dies sei sofort angefiigt, Interpretin des
kirchlichen Lehramts fiir das Kirchenvolk. Sie {ibt gewissermaflen die Funktion eines
Regierungssprechers aus: sie verdeutlicht die Lehre und die Intentionen der kirchlichen
Autoritit und stellt sie in umfassendere Begriindungszusammenhinge. Diese Aufgaben
seien auch unbestritten. Aber erschdpft sich in ithnen die kirchliche Identitdt der Theo-
logie? Definiert sich in ihnen ihre Orthodoxie?

Mufl Theologie nicht im Interesse der Kirche gerade auch direkt fiir das Volk spre-

807



Johann Baptist Metz

chen, ja vom Volk her sprechen? Stellvertretend und, wie Thomas von Aquin gemeint
hat, in einer gewissen Arbeitsteilung innerhalb des Gottesvolkes? Nun, diese Aufgabe
sucht die kirchliche Theologie immer auch wahrzunehmen. Die Geschichte der Theolo-
gie liefert grofle Zeugnisse fiir eine solche stellvertretende Theologie. Und erst jlingst
habe ich versucht, die Theologie Karl Rahners so zu interpretieren: seine kirchliche
Dogmatik als mystische Biographie eines Christenmenschen heute 8. Gleichwohl mochte
ich mir erlauben, hier noch eine Frage weiterzufragen, woméglich einen Schritt weiter-
zutun — nicht aus Maflosigkeit, sondern weil ich glaube, daf dieser Schritt in der
kirchlichen Theologie getan werden mufl. Muff der Theologe nicht immer mehr auch
die Leute selbst zur Sprache bringen? Muf er nicht kirchlicher Maieutiker des Volkes
selbst sein? Muf} er nicht dafiir einstehen, daf die Leute selbst »dabeisein®, ,mit-
machen® konnen, dafl sie selbst zur Sprache finden, zum Subjekt in der Kirche werden?
Und all dies wiederum nicht etwa als blofle Aufklirungsarbeit, als Bildungs- und In-
formationshilfe, sondern um der Orthodoxie der Theologie willen? Kaum etwas nim-
lich braucht m. E. die Theologie mehr als die in den Symbolen und Erzihlungen der
Leute sich selbst niederschlagende religitse Erfahrung, nichts braucht sie mehr, wenn
sie nicht an ihren eigenen Begriffen verhungern will, die so selten Ausdruck neuer reli-
gidser Erfahrung sind und so oft bloff Begriffe fritherer Erfahrungen reproduzieren.

Dieser Standpunkt vertrigt sich anscheinend schwer mit einer kritischen Theologie,
die heute mitleidlos die Mythen, die Symbole, die Erzihlungen und mystischen Chro-
niken des Volkes kritisiert. Er vertrigt sich schwer mit einer Theologie, die in die reine
Argumentation verstrickt ist und alle Erzihlgehalte theoretisch 4chtet. Diese Theologie
lebt m. E. jedoch bewuft oder unbewufit von zwei problematischen Unterscheidungen.
Einmal von der Unterscheidung zwischen Glaube und Religion — als ob der glaubende
Mensch eine abstrakte Existenz wire und nicht ein in seine Erfahrungen und Geschich-
ten verstricktes Subjekt, das sich im Erzihlen dieser Geschichten und in der symbo-
lischen Artikulation seiner Erfahrungen immer neu religiés identifiziert. Dann von
der geldufigeren Unterscheidung zwischen einer Volkskirche und einer Freiwillig-
keitskirche, zwischen Wahlchristentum und Traditionschristentum — als ob Kirche je
sein konnte ohne Volk, ohne dessen kollektive Erinnerungen, und als ob eine Kirche,
die sich bloff auf die Freiheit einzelner griindete, nicht buchstiblich ins Leere fiele, weil
sie schliefllich ohne normative Tradition wire, die {iberhaupt erst die Inhalte der Ent-
scheidung des einzelnen vermittelt. (Natiirlich ist ,Tradition® keine durch historische
Vernunft rekonstruierte Geschichte, zumindest solange sich unsere historische Vernunft
ihre narrativen und memorativen Strukturen verbirgt 19.) So entlarven sich diese Unter-
scheidungen auch als die theologischen Unterscheidungen einer Religion, die ihrerseits
teilhat an der Geschichtslosigkeit der biirgerlichen Gesellschaften 20,

8 Vgl. J. B. Metz, Karl Rahner — Ein theologisches Leben. Theologie als mystische Biographie eines
Christenmenschen heute, in dieser Zschr. 192 (1974) 305-316.

1* Vgl. J. B. Metz, Erinnerung, in: Handbuch philosophischer Grundbegriffe I, Miinchen 1973.

# Wie sie z, B. Th. W. Adorno immer wieder herausgestellt hat.

808



Kirche und Volk

In die Pramissen dieser kritischen Theologie, die wissenssoziologisch als Exponent
biirgerlicher Religion gelten mag, fillt m. E. auch jene Theologie zuriick, die versucht,
den Rif zwischen Theologie und Volk durch — Soziologie zu iiberbriicken. Soziologie
gewissermafien als Volks-Ersatz! Ein Kuriosum, das heute viele fasziniert. Ein Irrtum,
der eigentlich alle elitiren Aufklirungskonzeptionen begleitet! Soziologie, dies ist
eigentlich ein trivialer Satz, ist von der Lebens- und Leidensgeschichte der Leute zu-
mindest genauso weit entfernt wie Theologie. Und die Verwandlung der Theologie in
Soziologie ersetzt keineswegs den Verlust der Gesellschaft und des Volkes in der Theo-
logie. Als ob in der Soziologie die Erfahrungen der Leute selbst und nicht nur solche
iiber ihr Verhalten zur Sprache kimen! Und so ist es denn auch kein Wunder, wenn in
manchen modernen progressiv-kritischen Theologien (zuweilen auch ,der Befreiung®)
mehr iiber soziologische Theorien (anderer) zu erfahren ist als iiber die Lebens- und
Leidensgeschichte des Volkes. Ich wei}, ich iibertreibe mit solchen Bemerkungen ein
wenig. Aber, sei’s drum! Ich setze mich damit vermutlich sowieso zwischen alle theo-
logischen Stiihle — zwischen den Stuhl derer, die nur eine Kirche und eine Theologie
Lfiir das Volk® haben wollen, und den Stuhl derer, die sich vom Primat der Analyse
und Kritik das Heil erwarten (wohlgemerkt: vom Primat, denn von einer Achtung von
Analyse und Kritik kann und darf selbstverstindlich keine Rede sein!).

Man wird mir vielleicht entgegenhalten, ich betriebe mit all dem eine simple, ro-
mantisch-regressive Verklirung ,des Volkes®, die am Ende nichts leistet, als daf} sie die
Leistung unserer kritischen Theologie diffamiert. Doch dies ist keineswegs meine Ab-
sicht! SchlieRlich geht es auch mir um kritische Theologie. Doch deren kritisches Inter-
esse soll von der Einsicht geleitet bleiben, daf eine Theologie, die nicht ins Bodenlose
stiirzen will, die Symbole, die Erzdhlungen und die kollektiven Erinnerungen des Vol-
kes in der Kirche unabdingbar braucht. Thre kritische Attitiide darf deshalb nicht zu
einer unmittelbaren Kritik der Symbolwelt der Leute fiihren. Sie mufl vielmehr dazu
fithren, die Leute selbst immer mehr zu Subjekten ihrer Symbolwelt zu machen. Dann
werden diese Symbole nicht Zeichen der Entfremdung sein. Und sie werden dann allen-
£alls von denen kritisiert, die sie auch gebrauchen. Die Bemithung geht also erneut auf
das Subjektwerden, das (auch sprachliche) Dabeiseinkdnnen des Volkes in der Kirche.
Und gerade so wird auch eine erfahrungsintensivere Theologie entstehen. Dazu muf}
freilich die Theologie ihrerseits z. B. wieder eine andere theologische Einschitzung der
Erzihlsprache gewinnen. Deshalb gehdrt aber auch, nebenbei gesagt, die Bemiihung
um Narrativitit durchaus in den Kontext einer gesellschaftlich bewufSten kritischen
Theologie und ist keineswegs Ausdruck von theologischer Regression in ein vorkriti-
sches Bewufitsein.

Mythen- und Ideologiekritik wird iibrigens durch diesen theologischen Standpunkt
auch keineswegs verworfen. Im Gegenteil, gerade Ideologiekritik ist ein Kernstiick
der hier vorgetragenen theologischen Position! Denn diese Theologie geht ja davon
aus, daf religidses Wissen und religises Verhalten nicht einfach politisch und sozial
unschuldig sind. Aber ihre Mythen- und Ideologiekritik kann und darf sich nicht

57 Stimmen 192, 12 809



Johann Baptist Metz

primir an die Leute und ihre Symbolwelt wenden. Sie muf sich vielmehr an jene
wenden, die die Symbole, die Erinnerungen und Erzihlungen des Volkes mifibrauchen,
ausbeuten und fremden Zwecken unterwerfen. Hier ist der primire Ort der ideologie-
kritischen Konfrontation der Theologie! Denn nicht die Symbole, nicht die Mystik,
nicht die kollektive Erinnerung und ihre Bilder korrumpieren die Religion und berau-
ben das Volk seiner Selbstindigkeit, sondern die Art, wie all dies fiir fremde Interessen
eingesetzt und schlieflich auch gegen die religidse Identitit der Leute gewendet wer-
den kann.

V. Vision einer Weltkirche als Kirche des neuen Volkes

Lassen Sie mich zum Abschluff noch ganz kurz und véllig ungeschiitzt von einer
Vision reden, von der Vision einer Weltkirche, die weitgehend eine Kirche des Volkes
ist. Von der Vision einer Kirche also, in der das Volk herausgetreten ist aus seinen
natiirlichen kollektiven Identitdtsmustern, heraus aus Nation, Rasse und Klasse. Von
der Vision einer Kirche, in der das Volk auch geschichtlich zu einem ,neuen Volk* ge-
worden ist und eine neue Identitit vor Gott gefunden hat. Von der Vision einer Kir-
che, in der der Satz ,die Kirche ist fiir alle da“ nicht wie eine inhaltslose Vereinnah-
mung gerade der Schwachen und Sprachlosen anmutet, weil in ihr alle zum Subjekt
geworden sind.

Das Gelingen einer solchen Kirche scheint mir von gréfitem Belang fiir die Zukunft
der Kirche, fiir die Zukunft von Religion iiberhaupt zu sein. Denn die Gefahren fiir
die Identitit kirchlichen Lebens sind groff — auch in jenen gesellschaftlichen Systemen,
in denen christliche Religion durchaus noch einen Platz zugewiesen bekommt. Denn
dieser Platz wird immer mehr streng systemfunktional definiert. Religion wird tole-
riert etwa zur Absorbierung von schmerzlichen Enttduschungen in der Gesellschaft, zur
Neutralisierung von unbegriffenen Angsten, zur Stillegung gefdhrlicher Erinnerungen
und widerspenstiger Hoffnungen innerhalb des gesellschaftlichen Lebens, kurzum: zur
mehr oder minder willkommenen Stabilisierung komplexer Gesellschaften. Wo indes
diese Funktionalisierung von Religion und Kirche perfekt gelinge, wiire sie deren Tod.
Die Kirche wird dieser Gefahr auf die Dauer nur widerstehen kénnen, wenn sie als
eine religivse Communio lebt, in der immer mehr alle zum Subjekt geworden sind,
d.h. in der sich eine Identitit ausbildet, die nicht einfach von oben her, sondern aus
der religivsen Erfahrung der Leute selbst entsteht.

Das Gelingen einer solchen Weltkirche scheint mir aber auch bedeutsam fiir die Zu-
kunft unseres gesellschaftlichen Lebens tiberhaupt zu sein. Die Probleme und Leiden
in unserer Welt haben inzwischen ja lingst internationales Ausmaf angenommen, sie
wirken inzwischen wie ins Planetarische gesteigert. Die Uberwindung von gesellschaft-
lichen Leiden, in denen ganzen Vélkern Identitit und Selbstsein verweigert ist, kann
nicht im nationalen Mafistab erreicht werden. Aber auch eine andere gesellschaftliche

810



Kirche und Volk

Bedrohung von Identitit in internationalem AusmaR steht an: das leise Verschwinden
des Subjekts, der Tod des einzelnen iiberhaupt in den Anpassungsmechanismen einer
»tiberraschungsfreien® Computer-Welt, in den anonymen Zwingen und Strukturen
einer Welt, die von fiihlloser Rationalitit konstruiert ist und die deshalb Identitits-
miidigkeit und Erinnerungslosigkeit, Bewufltlosigkeit der Seele verbreitet. Die Uber-
windung solcher Gefahren verlangt die Ausbildung von Identititen, die m. E. nicht
einfach nach den bisherigen Mustern kollektiver Identitdt gebildet sein kinnen. Wirke
die Kirche angesichts solcher Note und Konflikte wie eine ohnmichtige Verheiflung?
Oder konnte am Ende Kirche als Weltkirche und Weltkirche als Kirche des neuen
Volkes zu einem produktiven Vorbild solcher Identitit werden? Wie gesagt, ich spreche
von einer Vision. Nur von einer Vision?

574 . 811



