Heinrich Fries
Fortschritt und Tradition

Uberlegungen aus der Sicht der heutigen Theologie

Auf den ersten Blidk konnte man die Zuordnung von Fortschritt und Tradition so
bestimmen: Tradition ist eine der Moglichkeiten, um den Fortschritt zu bewiltigen;
Fortschritt ist jenes Element, um Tradition vor Erstarrung und Versteinerung zu
bewahren. Bevor diese Zusammenhinge klarer werden, gilt es, den Weg dahin zu
beschreiben.

Das Wort Fortschritt! taucht im Deutschen erst gegen Ende des 18. Jahrhunderts
auf und gewinnt neben Wortbildungen wie Fortgang, Fortschreitung allmihlich die
Oberhand. Es erobert sich die verschiedensten Bereiche. 1800 bewundert Lavater die
»Riesenfortschritte in Wissenschaft und Kunst®. Hegel verwendet es in dem berithm-
ten Satz: ,Die Weltgeschichte ist der Fortschritt im Bewufltsein der Freiheit — ein
Fortschritt, den wir in seiner Notwendigkeit zu erkennen haben.“ 1848 zihlt das Wort
Fortschritt zu den Hauptschlagworten der Zeit und bekommt einen stark politischen
Akzent. Von da an iibt es eine ungeheure Faszination aus. Es ist nach Ernst Bloch
»ein Wort, das besonders hell wirkt. Es hat offene Ziige und diejenigen, die das
Morgen fiir sich haben, wissen das Wort auf ihrer Seite und lassen sich getrost bei
ihm nieder.*

Bis in die unmittelbare Gegenwart hat das Wort und die Sache Fortschritt so gut
wie unbestritten, gleichsam als Hochstwert, die Szene beherrscht und den Horizont
unserer geschichtlichen Stunde geprigt. Der Fortschritt hat vor allem die Welt der
Technik bestimmt, die ihrerseits der Naturwissenschaft verdanke ist. Hier ist der Fort-
schritt am imponierendsten, und zwar in einem atemberaubenden Tempo. Jedermann
weifl oder glaubt zu wissen, was mit Fortschritt gemeint ist: nicht nur das mit der
Geschichte und deshalb mit der Zeit verbundene Weitergehen vom Gestern zum Heute
und zum Morgen, sondern dafl das Heute besser ist als das Gestern und das Morgen
besser als das Heute. Und besser bedeutet: schneller, grofler, bequemer, vollkommener,
leichter, wirkungsvoller, rationeller; besser bedeutet intensivere Inanspruchnahme der
natiirlichen Krifte und Energien, Zuwachs an Quantitit und Qualitét.

Mit Fortschritt ist das Element des Neuen, der Verdnderung, des Schopferischen,
des Machens und des Machbaren verbunden, und damit das Zuriicklassen des Alten, des

i Die Hinweise in diesem Abschnitt verdanke ich dem Aufsatz von M. Sedkler, Der Fortschrittsgedanke
in der Theologie, in: Theologie im Wandel. Festschrift zum 150jihrigen Bestehen der Kath.-Theol. Fa-
kultdt an der Universitit Tibingen 1817-1967 (Miinchen 1967) 41-67; hier 41-43.

6* 75



Heinrich Fries

Hergebrachten, das unbrauchbar geworden ist oder hichstens noch Museumswert hat.
Man braucht keine Exempel vorzufiihren, keine Einzelheiten iiber die Mondlandung
und iiber den Fortschritt, den der neueste Autotyp, die Energie- oder Informations-
forschung oder der neueste Stand der Medizin und Pharmazie reprisentiert. Wer vor
diesem Fortschritt die Augen verschlieft, wer nicht mithdlt, wer sich gar dagegen
stemmt, der entzieht dem Leben, dem Gliick und der Gesundheit der Menschen un-
schitzbare Hilfen.

Demgegeniiber gehort es zum Begriff der Tradition, dafl etwas nicht geindert wird,
weil es nicht gemacht und nicht machbar ist, sondern dafl es bewahrt bleibt, indem es
tiberliefert und weitergegeben wird. Es wird weitergegeben, damit es angenommen,
empfangen, verlebendigt und angeeignet wird2. Es wird als Uberliefertes nicht iiber-
holt, es wehrt sich gegen das Neue, es ist immun gegen den Fortschritt und empfindet
diesen als Widerspruch zu seiner Sache. Tradition proklamiert das Alte Wahre und
hilt es fir unaufgebbar. Alle Sorge gilt der Aufgabe, das Uberlieferte rein und unver-
filscht zu bewahren und gegeniiber allen ,.fortschrittlichen® Tendenzen abzudedken.
Damit will sich die Tradition nicht gegen die Zeit des Heute und Morgen stellen,
sondern will zum Ausdruck bringen, daf nichts der Stunde und dem Zeitgemifien so
not tut wie das scheinbar Unzeitgemifle, das Alte Wahre.

Wenn man auf den ersten Blick den Fortschritt im Bereich der Technik ansiedelt,
obwohl er darauf keineswegs beschrankt ist, sondern auch in Wirtschaft und Gesell-
schaft, im Raum des Sozialen, des Okonomischen und des Zivilisatorischen seinen Ort
hat, so ist Tradition vor allem angesiedelt im Bereich der Religion und des Glaubens,
dort, wo es um Offenbarung geht, die nur empfangend angenommen und in der Weise
der Tradition, der Uberlieferung vermittelt werden kann. Tradition gibt es aber auch in
dem weiten Gebiet von Geisteswissenschaft, Kunst und Kultur.

Theologie ist auf Offenbarung und Glauben bezogen und meint den Glauben als
methodische Reflexion, als Wissenschaft vom Glauben, wobei diese Wissenschaft unter-
schieden werden mufl von dem Wissenschaftsbegriff in Naturwissenschaft und Technik.
Daher ist zu vermuten, dafl es die Theologie primir mit der Tradition und den
Weisen ihrer Vermittlung, mit Bewahren und Verlebendigen zu tun hat und daf} sie
aus Griinden der Zustindigkeit mit dem Thema Fortschritt nur befaflt werden kann
in einer kritischen Reflexion, wobei kritisch auch das Moment einer nachhaltigen
Skepsis einschliefit.

In der Linie dieses Gedankengangs mufl noch nach dem Wort von einer heutigen
Theologie gefragt werden. Hat die Theologie nicht die Rede von Offenbarung und
Glaube zu sein, die zu empfangen und zu iiberliefern sind? Dies gilt im verstirkten
Mafl von der Theologie im christlichen Sinn, die an einer Offenbarung mit geschicht-
lichem Ursprung und geschichtlichen Dimensionen orientiert ist, der das ,,in jener Zeit®

2 Zum Begriff der Tradition vgl. J. Pieper, Uberlieferung, Begriff und Anspruch (Miinchen 1970); J.
Ratzinger, Tradition und Fortschritt, in: Freiheit des Menschen, hrsg, v. A. Paus (Graz, Wien, Kéln
1973) 9-30.

76



Fortschritt und Tradition

stindig in den Ohren liegen mufl. Kann die Aufgabe heutiger Theologie in einem
andern bestehen als darin, daff das Einst nicht vergessen wird, dafl es in lebendiger
Erinnerung bleibt? Dafl es als Impuls, als Licht, als Orientierung und als Quelle des
Tuns in die jeweilige Stunde eingebracht wird?

Auch wenn es der Theologie um Offenbarung und Tradition geht, die ihr als
Bezugs- und Orientierungspunkt vorgegeben sind, die Sicht, die Perspektive wird
in der jeweiligen Epoche verschieden sein. Das hingt mit der Geschichtlichkeit des
Glaubens zusammen. Was in der Theologie gestern lebendig war, ist heute nicht ein-
fach vergangen. Es wirkt weiter, auch wenn es einen anderen Stellenwert bekom-
men hat. Deshalb sind Besinnungen auf geschichtliche Perspektiven nicht einfach Be-
trachtungen dariiber, wie es einmal gewesen ist, sondern immer auch Beitrige zur
Sache selbst. Geschichte sagt nicht nur, was war, sondern vor allem, was wirkt.

Die Verdichtigung des Fortschritts im Namen der Tradition

Die sogenannte Neuzeit, deren Beginn man ins 16. Jahrhundert setzt, ist vor allem
durch den Siegeszug von Naturwissenschaft und Technik bestimmt. Thre Fragestellung,
das ,,Gewufit wie“ tritt an die Stelle des bisherigen giiltigen ,,Gewufit was®. Thre Me-
thode ist die Beobachtung, die Erfahrung, das Experiment, die Erkenntnis des Zusam-
menhangs der Fille durch die Erkenntnis ihrer mathematisch zu ermittelnden Gesetz-
mifigkeit. Daraus wird die Moglichkeit exakter Berechnung und Prognose gewonnen %,

Obwohl die Pioniere der neuen Wissenschaft Galilei, Kepler, Kopernikus, Newton
gliubige Christen waren und den Grundsatz vertraten, daf die Natur ebenso wie die
Bibel, nur in anderer Weise, Wort oder Buch Gottes sei und seine Herrlichkeit offen-
bare, kam es durch das lehramtliche Verfahren gegen Galilei zur Entfremdung zwischen
Naturwissenschaft und Glauben. Die anfingliche Verbindung der Naturwissenschaft
und ihrer Reprisentanten mit dem Gedanken des Schopfers und der Schopfung lste
sich infolge dieser Entfremdung immer mehr. ,Ich bedarf der Hypothese Gott nicht®,
sagte Laplace zu Napoleon I., und der Biologe Julian Huxley erklirt heute, jeder
Gedanke an Gott stehe einer wahren Auslegung der Natur im Weg. ,Es wird einem
gebildeten Menschen bald ebenso schwer fallen, an Gott zu glauben, wie daran, daf}
die Welt flach sei, dafl Fliegen spontan erzeugt werden, daff Krankheit eine gottliche
Strafe sei und der Tod das Geheimnis von Zauberei.” :

Der Verurteilung Galileis im 16. Jahrhundert folgte im 19. Jahrhundert die Ver-
urteilung des Evolutionsgedankens, wie er vor allem durch Darwin vertreten wurde.
Der Entwidslungsgedanke schien dem Schépfungsglauben zu widersprechen sowie der
Aussage vom Menschen als Krone der Schépfung, als Gottes Bild und Gleichnis; der
Mensch diirfe deshalb nicht in die Reihe jener Geschopfe eingereiht werden, iiber die
er als Herr gesetzt ist und denen er in der Kraft seines Geistes die Namen gibt.

3 Vgl. dazu N. Schiffers, Fragen der Physik an die Theologie (Diisseldorf 1968).

77



Heinrich Fries

Dazwischen liegt der ebenfalls mit dem Fortschrittsgedanken verbundene Prozef}
der Aufklirung, der Loslosung der Vernunft aus ihren bisherigen Bindungen an Tra-
dition und Autoritit, die nun als Zeichen der Unmiindigkeit galten. Die Aufklirung
als Befreiung aus der selbst verschuldeten Unwissenheit stand unter dem Motto Kants:
»Suche dich deines eigenen Verstandes zu bedienen.” Das hatte zweifellos erhebliche
menschliche Fortschritte im Gefolge: Das Ende des Hexenwahns, die Befreiung zur
Toleranz und zur Religionsfreiheit, die Proklamation der Menschenrechte. Es hatte
aber auch zur Folge, dafl nur mehr das als giiltig und wirklich anerkannt wurde, was
vor dieser Instanz und ihren Kriterien Bestand hatte.

Aus dieser Situation erkennt man die Griinde ihrer Verdidchtigung und Ablehnung
im Namen der kirchlichen Tradition. Diese sah in der modernen Naturwissenschaft
und Technik, in der Aufklirung und im Prinzip der Entwicklung die Entthronung
Gottes zugunsten des Menschen, den nur scheinbaren Fortschritt von der Theozentrik
zur Anthropozentrik und zur Autonomie, die Wiederholung der Siinde schlechthin:
oIhr werdet wie Gott sein®, die Neuerrichtung des Babylonischen Turms, die Ab-
schaffung des Reichs Gottes zugunsten des Reichs des Menschen. Der Fortschritt gerdt
unter moralischen Verdacht. Der Technik werden dimonische Ziige zugeschrieben. Das
Wort von Fluch, vom Unsegen der Technik wird fast zum Klischee.

Zur Illustration moge folgendes dienen: Die Pockenimpfung wurde noch im letzten
Jahrhundert durch Papst Gregor XVI. als Eingriff in das Walten der géttlichen Vor-
sehung angesehen und als unzulissig erklirt. Als Quintessenz dieser Haltung verwirft
sein Nachfolger Pius IX. den Satz, die Kirche, genauer der romische Papst, solle sich
mit dem Fortschritt, mit dem Liberalismus und der neuen Zivilisation abfinden oder
versohnen .

Finen letzten Ausliufer dieser Haltung kann man sehen in der lehramtlichen Ver-
urteilung des ,Modernismus“ durch Papst Pius X. zu Beginn unseres Jahrhunderts®.
Hier stand wiederum nicht nur der Gedanke des technischen Fortschritts in Frage,
sondern vor allem der Gedanke der neuzeitlichen Wissenschaft, besonders der histori-
schen Kritik als eines mdglichen Elements im Bereich des Glaubens, der Theologie und
der Kirche. Die Verurteilung des Modernismus als ,,Zusammenfassung aller Hiresien®
und seiner vielfiltigen Thesen erfolgte wiederum im Namen der katholischen, kirch-
lichen Tradition. Diese Verurteilung hatte schlimme Folgen; sie wirkt als nicht aufge-
arbeitete Belastung bis heute nach.

4 Denzinger-Schonmetzer, Enchiridion Symbolorum Nr. 2980.

5 Dekret Pius’ X. ,Lamentabili sane exitu® (3. Juli 1907); Encyklika ,Pascendi dominici gregis® (9. Sep-
tember 1907): Denzinger-Schénmetzer 3401-3500. Dazu P. Neuner, Modernismus und kirchliches Lehr-
amt. Bedeutung und Folgen der Modernismus-Enzyklika Pius’ X., in dieser Zschr. 190 (1972) 249-262.

78



Fortschritt und Tradition

Fortschritt als unverzichtbares Element

Der Gedanke von der Legitimitit, ja der Notwendigkeit des Fortschritts wurde als
Gegenzug zur verdichtigenden Verurteilung entwickelt — nicht zuletzt aus der Er-
kenntnis, dafl die ausschlieflich negative Haltung zu Naturwissenschaft und Technik
und die Verdichtigung des Fortschritts die Kirche in einen hoffnungslosen Gegensatz
zur Zeit brachte und dafl dieser Gegensatz um so verhingnisvoller wurde, je unauf-
haltsamer der Fortschritt und je hartnickiger das Nein dagegen sich artikulierten. Dazu
kam der innere Widerspruch, daf sich die Gliubigen und die Kirche des Fortschritts —
etwa der Technik und der Medizin — weitestgehend und dankbar bedienten.

Man erinnerte sich damals, daf die Entfremdung von Fortschritt und Glauben im
Namen der Uberlieferung auf Mifiverstindnissen sachlicher, zumeist hermeneutischer
Art beruhten, wie z. B. bei der Interpretation des biblischen Schépfungsberichts, der
alles andere als eine naturwissenschaftliche Aussage geben will. Man erinnerte sich an
die Elemente des Fortschritts in der Offenbarung selbst und in ihrer authentischen
Urkunde, der Bibel. Man dachte an den Fortschritt vom Alten zum Neuen Testament,
an das Neue, das in Jesus Christus Ereignis wurde. Man zitierte das Wort: ,,Ich mache
alles neu® (Offb 21,5). Man dachte an die vielen Gleichnisse Jesu, in denen vom Wachs-
tum, also von Fortschritt die Rede ist. Man erinnerte sich endlich, welche Fortschritte
in Kultur, Kunst, Bildung und Wissenschaft durch die Kirche im Lauf der Geschichte
bewirkt wurden — im Blick auf die Kinder, die Sklaven, die Kranken, die Frau, also
im Dienst der Humanisierung im weitesten Sinn. Man erinnerte sich, dafl es ein Wachs-
tum und damit einen Fortschritt in der Erkenntnis und im Verstindnis des Glaubens,
in der Theologie gibt, und zwar nicht nur als Erfiillung des Wortes Jesu: ,Der Geist der
Wahrheit wird euch in alle Wahrheit einfithren® (Joh 16,13), sondern auch aufgrund
der notwendigen Zuordnung von Glauben und Verstehen.

Man erinnerte sich schlieBlich an den ,Kulturbefehl®: ,Seid fruchtbar und mehret
euch, erfiillet die Erde, madcht sie euch untertan® (Gen 1,28), was als eine Ermichtigung
zu allem verstanden werden kann, was im wissenschaftlichen, technischen und zivilisa-
torischen Fortschritt errungen wird. Dieser Fortschritt ist ein sinnvoller Auftrag und
cine grofe Verheiflung, wenn der Mensch als Bild und Gleichnis Gottes das Ziel der
Schépfung ist und dadurch Herr iiber die Natur und die Geschépfe. Dazu kommt: Die
dem Menschen in Verantwortung iibergebene Welt ist keine fertige, sondern eine wer-
dende Welt, zu deren Vollendung er beitragen soll. Endlich bleibt. zu bedenken, dafl
Technik und Naturwissenschaft nur auf dem geistesgeschichtlichen Hintergrund des
christlichen Schépfungsglaubens moglich waren: in der Konzeption einer von Gott ver-
schiedenen — weltlichen — Welt. Der ,Eingriff in die Natur® war kein Frevel gegeniiber
den gottlichen Hoheitsrechten, wie er etwa im Prometheusmythos zum Ausdruck
kommt, sondern eine vom Schopfungsglauben gewihrte legitime Inanspruchnahme und
Ermichtigung. Es ist deshalb kein Zufall, daf Naturwissenschaft und Technik im
Abendland (und nicht etwa in Asien) ihre Urspriinge haben.

79



Heinrich Fries

So finden wir in der gleichen Zeit, da Fortschritt und Modernismus vom kirchlichen
Lehramt verdidchtigt und verurteilt wurden, Ideen und Themen wie ,,Der Katholizis-
mus als Prinzip des Fortschritts®. Dieser Gedanke taucht in vielen apologetischen Wer-
ken jener Zeit auf, bei Hettinger, Weifl und Schanz, die kiithn behaupten, die Kirche sei
Erfinderin und Férderin aller Wissenschaft, Bannertriger allen irdischen Fortschritts;
die Idee des Fortschritts sei eine spezifisch christliche, ja katholische Idee®. Die Themen
»Kirche und“ — Kirche und Kultur, Kirche und Kunst, Kirche und Bildung — werden
beliebte und erfolgreiche Buchtitel. Dariiber hinaus wird es geliufig, vom Fortschritt
des Glaubens und des Dogmas zu sprechen.

Der Gedanke der Entwicklung, der von der Idee des Fortschritts nicht zu trennen ist,
nimmt seit Vinzenz von Lerin (5. Jahrhundert), der vom ,,profectus fidei* spricht und
dabei das Bild des Wachstums vom Kind zum Erwachsenen verwendet, einen wichtigen
Platz in der Theologie ein. Er wurde im letzten Jahrhundert michtig belebt durch die
katholische Tiibinger Schule, die die Dimension der Geschichte in die Bestimmung der
Theologie einbrachte, und durch John Henry Newman, vor allem durch seinen Essay
»Uber die Entwicklung der christlichen Lehre“. Darin widerlegt er die These von den
ersten christlichen Jahrhunderten als der klassischen, gleichsam kanonischen christlichen
Zeit. Was das Christentum in wahrhafter Weise sei, das zeigt nicht einfach, so erklidrt
Newman, ein Blick auf eine anfanghafte, klassische, ,fabelhafte® Finfachheit, sondern
die durch Entwidklung und Fortschritt zu charakterisierende Geschichte des Christen-
tums im Verlauf von 1900 Jahren.

Diese Gedanken einer Befiirwortung des Fortschritts im Namen des Glaubens waren
allerdings in der Zeit, da sie zuerst ausgesprochen wurden, nicht unangefochten. Sie
fielen zum Teil unter das Verdikt gegen den Modernismus. Die Werke von Hermann
Schell und Albert Erhard, die man unter die Kategorie des Reformkatholizismus ein-
zuordnen pflegt, wurden indiziert; Newman galt als Vorldufer des Modernismus, als
Verwandter des Darwinismus und stand, wie er sagt, ein Leben lang ,unter der
Wolke®. Die Wirkung der katholischen Tiibinger Schule wurde durch die Neuscholastik
weitgehend aufer Kraft gesetzt. Alles, was nach Erneuerung und Reform klang, wurde
in der Erinnerung an die Reformation des 16. Jahrhunderts als ,Protestantisierung®
verdichtigt. Der Gedanke des Fortschritts als Prinzip und Idee des Katholizismus
wurde zugunsten einer erstarkenden Restauration zur Sicherung der Tradition ver-
dringt.

Die Tendenz zur Offenheit, zur Versshnung, zum Briickenschlag wurde offiziell
durch Papst Johannes XXIII. und das Zweite Vatikanische Konzil anerkannt. Dies
geschah zunichst durch jene Haltung, die bewufit darauf verzichtete, nur das Lob der
guten alten Zeit zu singen und die Gegenwart als die schlechteste aller Zeiten zu be-
klagen. Papst Johannes und sein Konzil hatten den Mut, die Gegenwart und ihr von
Technik, Fortschritt und Freiheit bestimmtes Denken anzuerkennen und in ihm eine

8 Belege bei Seckler, a.a. O, 43 £,

80



Fortschritt und Tradition

nicht geringere Chancen fiir den christlichen Glauben zu sehen als in den Zeiten der
Vergangenheit. Das vor allem seelsorgerlich inspirierte Konzil verzichtete bewufit dar-
auf, die Neuzeit und ihre Errungenschaften mit dem Stempel der vielen negativ gefarb-
ten ,Ismen® zu versehen, die alle den Geist der Neuzeit durch die Thematik: Los von
der Kirche, los von Christus, los von Gott bestimmt sehen und ihn als Widerspruch
zum Geist des Evangeliums ablehnen. Wenn das Grundthema des Konzils die Erneue-
rung der Kirche war im Sinn des Aggiornamento, des Heutig-Werdens, wenn die ge-
schichtliche Stunde als theologischer, nach den Dimensionen des Glaubens zu bestim-
mender Ort angesehen wurde, dann ist auch der Fortschritt bejaht. Das tiberzeugendste
Konzilsdokument ist die Konstitution ,Gaudium et Spes®, in der die Kirche in einer
bewegenden, bis dahin ungewohnten Weise ihr Verhiltnis zur Welt bestimmt: als uni-
versale Anteilnahme, als Solidarisierung, als Engagement fiir die Welt, ihre Sorgen,
ihre Freude und ihre Hoffnung.

In diesem Zusammenhang sei noch jene Theorie erwihnt, die Carl Amery jiingst in
seinem Buch ,Das Ende der Vorsehung. Die gnadenlosen Folgen des Christentums®
(Hamburg 1972) darstellt, ebenso D. Meadows u. a., Wachstum bis zur Katastrophe?
(Stuttgart 1974). In diesen Schriften wird behauptet, der neuzeitliche Forschritt samt
seinen inzwischen erkennbar gewordenen negativen Folgeerscheinungen sei die unmit-
telbare Folge des biblischen Auftrags ,,Seid fruchtbar und mehret euch, macht euch die
Erde untertan®, Konsequenz der in der Bibel betonten Herrschaftsstellung des Men-
schen. Dieses Gesetz ist nach Amery auch in jenen politischen und gesellschaftlichen Sy-
stemen wirksam, die das Christliche als Bekenntnis abgestreift haben. ,Die Tradition,
um die es hier geht, die mit der Weltbeherrschung verbundenen judisch-christlichen
Impulse, ist heute weit wirksamer in weltlichen Méchten als im verfafiten Christentum,
wirksamer im Deutschen Industrie- und Handelstag, im Zentralkomitee der KPdSU,
im Pentagon und in den Formationen der Technokratie als etwa im Vatikan oder im
Weltkirchenrat.® , Jede Art von Fortschrittsdenken, einschlieflich des Marxismus glaubt
letzten Endes, daf es um das Erringen eines Endzustands geht, der die Unvollkommen-
heiten unserer Existenz aufhebt und uns erst zu richtigen Menschen macht.“ Von der
Methode her sei es gleichgiiltig, ob dieser Endzustand Reich Gottes, Bruttosozialpro-
dukt oder klassenlose Gesellschaft heific 7.

Kritik der Tradition im Namen des Fortschritts

Neben der Verdichtigung des Fortschritts und neben dem Gedanken von der Legi-
timitit des Fortschritts findet sich in der heutigen Theologie auch Kritik der Tradition
im Namen des Fortschritts. Eine solche Perspektive ist moglich, wenn die Tradition als
Abfalls- und Verfallsgeschichte vom normativen, reinen Ursprung angesehen wird. Sie

" Zu Amery vgl. N. Lohfink, Die Priesterschrift und die Grenzen des Wachstums, in dieser Zschr, 192
(1974) 435-450; ders., Macht euch die Erde untertan, in: Orientierung 38 (1974) 137-142.

81



Heinrich Fries

ist ferner moglich, wenn die ganze Antriebskraft der Gegenwart von der Zukunft er-
wartet wird, marxistisch gesagt vom ,,Prinzip Hoffnung® (E. Bloch), von der klassen-
losen Gesellschaft, theologisch gesprochen vom Reich Gottes, vom neuen Himmel und
der neuen Erde und von den Impulsen, die im Blick auf dieses Ziel die gegenwirtige
Situation verdndern. Diese Impulse wagen den Schritt zur néchst hoheren Stufe — und
das eben ist Fortschritt. Dabei herrscht die Uberzeugung, dafl das jetzt im Zug eines
universalen Fortschritts Verdnderte und dadurch Verbesserte eine Antizipation des
Endes ist. Tradition ist zur Erreichung dieses Zieles nur Ballast; sie behindert Freiheit
und Fortschritt. Die Tradition mufl deshalb abgetragen, die Bastionen miissen geschleift
werden. Wo dies zu schwierig ist, geniigt es, die Tradition zu vernachlissigen und zu
vergessen. Es geniigt und tut zugleich not, so sagt man, ,ex nihilo® oder auf den Triim-
mern von gestern gleichsam in der Frische und Unbeschwertheit des Schépfungsmor-
gens oder in der Gleichzeitigkeit mit dem entsprechend verstandenen Neuen Testament
das Ganze des Christentums noch einmal zu beginnen, nachdem das Bisherige ein mifi-
gliicktes Unternehmen war.

Solche Perspektiven werden heute entwickelt in einer extrem vertretenen Theologie
der Hoffnung oder einer einseitigen politischen Theologie8, deren einzige Zeitbestim-
mung das Futurum ist und deren Ziel in der Gesellschaftskritik sowie in der Anderung
der Strukturen besteht. Noch radikaler geschieht dies in der Theologie der Revolu-
tion?, die sich ihr Stichwort vom Marxismus geben liflt, die, wenn dies erkannt und
gesehen wird, ohne Gott auskommen kann und der der Tod Gottes keinen Kummer
bereitet. Denn im Bereich der Mitmenschlichkeit, im sozialen und revolutioniren Enga-
gement, das mit Kultur-, Traditions- und Gesellschaftskritik verbunden ist, werde das
angestrebt und verwirklicht, worum es dem Mann Jesus von Nazaret gegangen sei.

Die bisherigen Perspektiven zum Thema Fortschritt und Tradition waren dadurch
charakterisiert, dafl das eine durch das andere mehr oder weniger vereinnahmt wurde,
daf Fortschritt oder Tradition zu kurz kam bzw. sich auf Kosten der anderen Dimen-
sion durchzusetzen versuchte. In der nun folgenden Uberlegung geht es darum, eine der
Sache entsprechende Verhbiltnisbestimmung zu gewinnen.

Die vergessene Wirklichkeit

Mit dem nach Ernst Bloch hell machenden Wort Fortschritt, zumal im Sinn eines
technischen Fortschritts, ist das Gesamt der Wirklichkeit, insofern sie den Menschen
angeht, nicht zu treffen. Das gilt nicht nur deshalb, weil durch Technik nicht alles abge-
deckt werden kann, sondern vor allem deshalb, weil es Bereiche gibt, fiir die das Wort
Fortschritt in keiner Weise pafit. Blaise Pascal hat den Beginn der Neuzeit und den
epochalen Umbruch, der durch die Naturwissenschaft und durch den philosophischen

8 Vgl. Diskussion zur ,politischen Theologie“, hrsg. v. H. Peuckert (Mainz 1969).
9 Vgl. Diskussion zur , Theologie der Revolution®, hrsg. v. E. Feil und R. Weth (Mainz 1969).

82



Fortschritt und Tradition

Neuansatz beim denkenden Subjekt (cogito ergo sum) gegeben war, bewufit und
duBerst hellsichtig mitvollzogen. Es gibt nach Pascal zwei verschiedene Gattungen
menschlicher Wissenschaft; die eine beruht auf Erfahrung und Vernunftargument, die
andere auf Uberlieferung und Autoritit. Der Musterfall der ersten Gattung ist die
Physik, in deren Bereich eine Berufung auf Autoritit und Tradition ohne Bedeutung
ist. Die zweite Gattung ist reprisentiert durch die Theologie. Hier gilt allein das iiber-
lieferte Wort. Pascal erklirt ferner: ,Wenn wir diesen Unterschied deutlich sehen,
werden wir die Verblendung derer beklagen, die in der Physik statt der Vernunft und
des Experiments allein die Uberlieferung gelten lassen wollen; und wir werden er-
schrecken angesichts des Unrechts jener, die in der Theologie an die Stelle der Uberlie-
ferung der Schrift und der Viter die Argumentation der Vernunft setzen.® 0 Pascal
meint nicht, die Argumentation der Vernunft habe in der Theologie keinen Raum; er
sagt ausdriicklich, es gehe darum, dafl die Argumentation nicht an die Stelle der Uber-
lieferung treten diirfe.

Der Umkreis des mit Uberlieferung Gemeinten ist indes noch grofier. Im Anschlufl
an ein anderes Wort Pascals: , Wer ist weiser als Sokrates? kann man folgendes iiber-
legen: Wie verhilt es sich mit dem Fortschritt in der Kunst, in der Religion, in Philo-
sophie und Theologie?

JWer ist weiser als Sokrates? Wer glaubt besser als Abraham? Ist Platon ein auf halbem
Weg stehengebliebener Aristoteles? Ist Bachs Werk der mifigliidkte Versuch, in Beethovens Art
zu komponieren? Ist Trient besser als Chalkedon? Kann das Vatikanum I seinen Glauben ge-
genitber dem des Paulus einen Fortschritt nennen? Werden die groflen Gestalten der Dogmen-
und Theologiegeschichte iiberboten? Ist es tatsichlich so, dafl die Religion sich dank ,fortschrei-
tender Offenbarung’ in ,kontinuierlicher Aufwirtsbewegung® befinder? Oder ist es wenigstens
die Theologie, die, dhnlich wie es die Physik in ihren kiithnsten Visionen annimmt, vielleicht
cines Tages vollendet und abgeschlossen werden konnte? Verlangsamt sich der Fortschritt der
Dogmenentwicklung deshalb, weil jeder Fortschrite in der Erkenntnis der Wahrheit immer
mehr die Maglichkeit eines Irrweges ausschliefit? Findet ein Fortschritt von Epoche zu Epoche
statt, oder ist jede ,unmittelbar zu Gott* und auf keinen vollkommenen Endzustand terminier-
bar? Ist der Sinn der Geschichte ihre letzte Stunde oder ihre je gegenwirtige Stunde? Ist die je
spitere Zeit auch die hohere Zeit, so dafl, wenn auch auf beschwerlichem Weg, schliefflich und
letztlich doch das Guthabenkonto der Geschichte wichst und das Humanum als letzter und
wichtigster Zurechnungspunkt des Fortschritts sich Jherausprozessiert’, oder wird in der Ge-
schichte immer Gewinn mit Verlust bezahlt? Geht der Fortschritt in der Beherrschung der Welt
nicht Hand in Hand mit dem Verlust des Eigentlichen, so daBl, in dem Maf, wie das Verfiig-
bare wichst, das Unverfiighare entweicht? Gibt es in bezug auf dieses mehr als nur den Wandel
in der Kraft und in der Wahrhaftigkeit, der neue Symbole und Bekenntnisse, aber nicht den
Besitz der Sache hervorbringt? Gewif ist alles Gelungene ein Hoffnungsschimmer auf ein Bes-
seres, aber schreiten Zeit und Geschichte zu diesem Besseren fort? Ist hier nicht allenthalben die
Ebene transzendiert, wo noch von Fortschritt und Verbesserung gesprochen werden kann? Oder
hat der Weg von Aristoteles, Platon und Augustinus zum Menschen von heute einen Bewuflt-
seinsfortschrict und damit auch eine Weiterentwicklung in der Tiefe des Seinsgefiiges® mitge-
bracht? Bedeutet die Evolution der Schopfung, daf diese sich auch in einem geschichtlichen Per-
fektionsprozeft und damit in fortschreitender Anniherung an ihr Letztziel befindet?* 1t

10 Bej Pieper, a.a. 0. 17 £. 11 Seckler, a.a. 0. 46 f.

83



Heinrich Fries

Daraus wird ein Mehrfaches klar. Fiir die eben beschriebenen Wirklichkeiten ist die
Kategorie Fortschritt fehl am Platz. Glaube, Kunst, Philosophie, Religion gehdren zur
unverzichtbaren Wirklichkeit des Menschen; der Mensch ist ohne sie nicht in vollem
Sinn Mensch. Diese Begriffe umspannen jenen Horizont menschlicher Wirklichkeit, in
dem und von dem wir tiglich leben: Vertrauen, Liebe, Verstehen, Frage, Sinngebung,
Gliidk, Erfiillung, Sehnsucht, Orientierung. All dies kann der technische Fortschritt aus
seiner eigenen Dynamik nicht erbringen. Dabei ist keineswegs zu leugnen, dafl der Fort-
schritt in vielen Formen die Bedingungen und Voraussetzungen fiir diese Weise mensch-
licher Wirklichkeit zu erbringen vermag — aber die Sache selbst bringt er nicht. Von
dieser Diskrepanz ist schon oft gesprochen worden. Arthur Koestler beschreibt den mo-
dernen Menschen als ,Dinosaurier®, der mit einem Maximum an technischer Perfektion
und mit einem Minimum an humaner Ethik und Substanz ausgestattet ist, der mit Voll-
gas, aber zugleich mit gebrochenem Lenkrad am Abgrund entlang fahrt. Albert Einstein
sprach von unserer Zeit als der Epoche der perfekten Mittel und der verworrenen Ziele;
schon vor mehr als dreiflig Jahren meinte dieser grofle Physiker, das Problem heifle
nicht Atomenergie, sondern: Das Herz des Menschen.

Kehren wir zum Ausgangspunkt dieser Uberlegungen zuriick. Es gibt die menschliche
Wirklichkeit, die durch den technischen Fortschritt nicht erreicht werden kann. Die ein-
zige Moglichkeit, die Weisheit des Sokrates, den Glauben Abrahams, die Sinnbestim-
mung des Daseins im Sinn Jesu Christi zu gewinnen, besteht in der Form der Aneignung
durch Uberlieferung, Erinnerung und Vergegenwirtigung, durch Verlebendigung und
Nachvollzug, durch Bewahren, Erhalten, Schiitzen, durch Verstehen, Eindringen und
Liebe. In der Intensitit, in der dies gelingt, kann allein der Fortschritt liegen, um den es
im Bereich des Humanum geht.

Eine andere Uberlegung betrifft ebenfalls den Bereich des Anthropologischen. Der
Mensch von heute, der den Fortschritt vor allem in der sich stets neu bestdtigenden Ten-
denz , Alles ist machbar® erblickt, erfahrt auch in neuer Weise, dafl der Mensch nicht
alles machen kann, dafl ihm Grenzen gesetzt sind, zuletzt im Tod. Der Mensch ist einer,
der sich verdankt weif8; was er hat, hat er empfangen, und was er ist, bleibt er andern
schuldig. Woher haben wir die Sprache, woher die Kultur im umfassenden Sinn des
Worts, wenn nicht durch Empfang und Tradition? Woher haben wir die Wirklichkeiten,
die wir als Begliidkung, Erfiillung, Gelingen bezeichnen, wenn nicht dadurch, daf} sie
uns gewihrt werden wie die Liebe, das Vertrauen, die Vergebung, die Gemeinschaft?

Das fithrt uns zum nichsten Gedanken. Nur Fortschritt und Tradition zusammen
ermoglichen ein menschliches Dasein, in dem der Mensch nicht sein Ganzes zugunsten
eines Teils verliert, wo nicht weite Felder des Menschlichen brachliegen, wo der Mensch
nicht Opfer, Zweck, Funktion fiir ein wie immer gefafites anderes wird, sondern sich
selbst gewinnt.

84



Fortschritt und Tradition

Die Grenzen des Wachstums

Die notwendige Zuordnung von Fortschritt und Tradition gewinnt insofern beson-
dere Dringlichkeit, als wir heute die Grenzen des technischen und zivilisatorischen
Wachstums immer deutlicher erkennen, wie es etwa der aufsehenerregende Bericht des
»Club of Rome* zur Lage der Menschheit beschreibt: Unser Bevélkerungs- und Pro-
duktionswachstum ist ein Wachstum zum Tod. Es erbringt Ubervélkerung, Unterernih-
rung, Rohstoffverknappung und Umweltzerstorung.

Konrad Lorenz spricht in weitgehender Ubereinstimmung damit von den ,acht Tod-
siinden der zivilisierten Menschheit 12:

Die Ubervélkerung der Erde, die Verwiistung des natiirlichen Lebensraums, die ,nicht nur
die duflere Umwelt zerstort, in der wir leben, sondern auch im Menschen selbst alle Ehrfurcht
vor der Schonheit und Grofle einer iiber ihm stehenden Schépfung. Der Wettlauf der Mensch-
heit mit sich selbst, der die Entwicklung der Technologie immer rascher vorantreibt, die den
Menschen blind fiir alle wahren Werte macht. Der Schwund aller starken Gefiihle und Affekte
durch Verweichlichung: Das Fortschreiten von Technologie und Pharmakologie férdern eine zu-
nehmende Intoleranz gegen alles im geringsten Unlust Erregende. Der Wogengang der Kon-
traste von Leid und Freude verebbt in unmerklichen Oszillationen namenloser Langeweile. Der
genetische Verfall; das Abreiflen der Tradition, die dadurch entstehende Entfremdung der Gene-
rationen, die in einer allgemeinen Verstindnislosigkeit kulminiert. Die Zunahme der Indolktri-
nierbarkeit der Menschheit mit dem Effekt der Entpersonalisierung und Entindividualisierung;
die Ausriistung der Menschheit mit Kernwaffen. 13

In diesen Sitzen wird deutlich, dafy der technische Fortschritt, der seinen immanenten
Gesetzen folgt und ohne jede andere Riicksicht tut, was technisch moglich ist — das
Merkmal der Technokraten — zu jenem kritischen, ja bedrohlichen Zustand fiihrt, der
in den zitierten Werken oder in den wichtigen Uberlegungen von Karl Steinbuch
»Falsch programmiert® und ,Kurskorrektur® 14 beschrieben wird.

Rein fiir sich betrachtet sind Technik und technischer Fortschritt zweideutig. Es
kommt darauf an, in wessen Dienst sie gestellt werden und welchem Ziel sie dienen.
Aber Ziele, Sinnbestimmungen, Orientierungen werden von der Wissenschaft und vom
technischen Fortschritt als solchem nicht mitgeliefert. Wenn Wissenschaft und Technik
sich selbst iiberlassen bleiben, kénnen sie den Menschen, die Menschheit {iberwiltigen,
ja zerstoren. Der Mensch wird das Opfer dessen, was er schuf. Der Erbauer der Instru-
mente und Apparate wird selbst Apparat und Instrument. Der Entdecker der Funk-
tionen verkiimmert selbst zur Funktion — es ist das immer wiederkehrende Bild des
Zauberlehrlings.

In der Hand von Menschen, denen nicht Gewalt, Profit, Egoismus und Gewinn, son-
dern die Sorge fiir die Menschen und die Bereitschaft zur Hilfe bestimmende Lebens-
inhalte sind, werden die technischen Fortschritte ein wahrer Segen. Sie werden zur un-

' Die acht Todsiinden der zivilisierten Menschheit (Miinchen 1973).
13 Ebd. 107-109.
* K. Steinbuch, Falsch programmiert (Stuttgart 1969); Kurskorrektur (Stuttgart 41973).

85



Heinrich Fries

erhdrten Moglichkeit fiir die Verbesserung der Conditio humana, fiir die Uberwindung
der den Menschen und die Menschheit bedrohenden Gefahren Armut, Hunger, Krank-
heit und Unwissenheit.

Die Macht iiber die Macht

Die Vermeidung der Krise und der Katastrophe kommt nicht von der Technik, son-
dern von Ethik und Verantwortung. Es gilt, den technischen Fortschritt so zu bewalti-
gen, daf} er in die Kontrolle des Menschen kommt, dafl der Mensch Macht iiber die
technische Macht erlangt. Vor mehr als zwanzig Jahren schon hat Romano Guardini
diese Frage als das Hauptproblem der Gegenwart gesehen und eine Ethik der Macht
ausgearbeitet, die von der Frage bewegt ist: diirfen wir (menschlich) tun, was wir tech-
nisch kénnen? 15

C. F. von Weizsicker, Naturwissenschaftler, Philosoph und gliubiger Christ, spricht
heute in eindringlicher Weise dieselbe Thematik an: ,Die Schwierigkeiten, denen wir
uns heute gegeniibersehen, stammen nicht aus einer unzulinglichen Herrschaft tiber die
Krifte der Natur, sondern aus unserer Unfihigkeit, menschliche Handlungen zu len-
ken. Wissen ist Macht und Macht sollte Verantwortung bedeuten. Dafl uns aber die
wissenschaftliche Erkenntnis zugleich mit der sittlichen Gréfle ausstattete, die wir brau-
chen, um diese Verantwortung zu tragen, ist eine Hoffnung, der die Tatsachen nicht
entsprechen. Das Verhaltensschema der Wissenschaft braucht den Hintergrund einer
Ethik, die uns die Wissenschaft selbst nicht zu geben vermag.“16 Ahnliches sagt an vie-
len Stellen Werner Heisenberg. Er spricht von der Notwendigkeit einer Ethik, eines
~Kompasses® als Orientierung auf dem Weg der Anwendung von Naturwissenschaft
und Technik. Dieser Kompafl kommt nach ihm aus ,der Beziehung zur zentralen Ord-
nung®, konkret aus dem Wertmafistab des Christentums 7.

Vor fast 500 Jahren entwarf Leonardo da Vinci ein Unterseeboot, aber er vernich-
tete die Zeichnungen mit dem Vermerk: ,Ich gebe dies nicht preis, weil die Natur des
Menschen so bose ist.“

Lorenz, Steinbuch und Amery scheuen sich nicht, von der Notwendigkeit einer Um-
kehr zu sprechen, eines Umdenkens im Zeichen des freiwilligen Verzichts und der
Orientierung an anderen Zielbestimmungen als der Maximierung von Produktion und
Konsum. Statt Wachstum wird Gleichgewicht und Solidaritit gefordert. In einem Brief
an Papst Paul VI. anlifllich des ,Heiligen Jahres“ 1975, das unter dem Leitwort ,, Ver-
sohnung® steht, verlangt Carl Amery die ,, Versshnung mit der Erde®.

Um diese Orientierungen und Zielbestimmungen des technischen Fortschritts zu ge-
winnen, brauchen wir ein Wissen um den Menschen, um sein Sein und um das diesem

15 R, Guardini, Die Macht. Versuch einer Wegweisung (Wiirzburg 1951); ders., Das Ende der Neuzeit
(Wiirzburg 21951).

18 Von der Tragweite der Wissenschaft I (Stuttgart 1967) 8 f.

17 Der Teil und das Ganze (Miinchen 1971) 293.

86



Fortschritt und Tradition

Sein gemife Sollen und Diirfen. Dieses Wissen kann nicht wie ein technisches Produkt
hergestellt werden. Es kommt uns zu aus dem unerschdpflichen Schatz jener Erfahrung,
die wir Geschichte und Tradition nennen. Sie ist das Gedzchtnis der Menschheit. Beim
einzelnen Menschen ist Gedichtnisschwiche und Gedichtnisschwund eine Krankheit,
die bis zum Verlust der Person reichen kann. Das Gleiche gilt von der Menschheit,
wenn sie die Erinnerung an ihre Geschichte und ihre Tradition verliert.

Gewifl blicken uns aus der Geschichte viele Entwiirfe vom Menschen an. Es ist aus-
schlaggebend, welches Bild vom Menschen die Mafle setzt und die wahrhaft mensch-
lichen Orientierungen abgibt: Ist es der Mensch, der sich als das ,noch nicht festgestellte
Tier versteht, als biologisches Mingelwesen, als Ensemble gesellschaftlicher und 6kono-
mischer Faktoren, als Produkt von Umwelt und Milieu, als Exponent seiner unbewuf3-
ten Triebe? Ist es der Homo faber, der schrankenlose Konsument, oder ist es der
Mensch, der sein Bild am Ecce Homo des Jesus von Nazaret findet, in dem sich das
Dasein fiir Gott und das Leben fiir die Menschen zur untrennbaren Einheit verbunden
haben? In diesem Menschenbild sind Giite, Liebe, Menschenfreundlichkeit die obersten
Zielsetzungen. In einem von daher gestalteten Leben dominieren die Verheiflungen der
Bergpredigt. Hier wird der Mensch niemals Mittel zum Zweck, sondern ist selbst Zwedk.
Menschenwiirde und Menschenrechte erfahren ihre tiefste Begriindung dadurch, dafl
Gott der Vater aller Menschen, ihr letzter Grund und letztes Ziel ist. Aus diesem christ-
lichen Horizont ergeben sich bestimmte Denk- und Verhaltensformen, von denen Stein-
buch sagt, sie seien auferhalb des Christentums nicht gefunden worden 8.

DasBekenntnis zu diesem Menschenbild braucht die Konkurrenz der anderen anthro-
pologischen Entwiirfe nicht zu scheuen. Es gibt keinen Fortschritt im Bereich des Men-
schen iiber jenes Bild hinaus, das uns in Jesus von Nazaret erschlossen ist und in unge-
zihlten Menschen eine lebendige, wenn auch nie vollkommen erreichte Nachfolge ge-
funden hat. Es zu iiberliefern, dafl es unverfilscht es selbst bleibt, ist unsere Aufgabe,
in der Fortschritt und Tradition im umfassenden Sinn aufgehoben sind.

Wenn fiir Ethik und Verantwortung als Bedingung der Bewiltigung des Fortschritts
nicht leicht eine allgemeine Ubereinstimmung zu finden ist — ein weitgehender Konsens
besteht iiber das, was nicht sein soll, was menschenunwiirdig, ungerecht und grausam
ist. Es besteht Ubereinstimmung in der Zustimmung zu dem, was die ,Zehn Gebote®
in der Form des ,,Du sollst nicht® aussprechen. Auch in diesem fiir die Bewiltigung des
technischen Fortschritts und fiir die damit gegebene Verantwortung unentbehrlichen
Konsens ist wie im Schattenrif} jenes Bild vom Menschen gegenwirtig und wirksam,
das durch Jesus Christus in die Geschichte eintrat und in ungezihlten Weisen und For-
men sich entfaltet hat, bis hin zu denen, die sagen, sie hitten Abschied vom Christen-
tum genommen.

Die Leidensgeschichte der Menschheit ist nicht nur ein Korrektiv gegeniiber allem
Rithmen, wie herrlich weit wir es im 20. Jahrhundert gebracht haben. Sie ist ein Mittel

18 K. Steinbuch, Kurskorrektur 60.

87



Heinrich Fries

heilsamer Beschimung iiber das, was Menschen Menschen an Leiden zufiigen konnen.
Diese Geschichte dient der Einiibung in eine der Menschheit von heute wohl anstehen-
den Bescheidenheit.

Die Leidensgeschichte, die sich der Passion Jesu Christi erinnert und diese Erinnerung
im Sakrament, in der Theologia crucis und in der Kreuzesnachfolge stindig vergegen-
wirtigt 1%, erschliefit aber zugleich dem Leiden einen Sinn, der ihm ohne die Botschaft
und den Weg Jesu entzogen wire. Das Leiden, das allem Fortschritt Hohn spricht und
oft nur ein Fortschritt im Leiden ist, ist nicht der Ort des Fluchs, der Strafe, der Gott-
ferne, sondern die Mdoglichkeit der Begegnung mit Gott. Diese Moglichkeit ist dem
Menschen in Jesus geschenkt; er empfingt sie durch die Vermittlung der Uberlieferung
in der Gemeinschaft der Glaubenden.

Die Theologie als Reflexion iiber den christlichen Glauben sieht sich dem Problem
Fortschritt und Tradition in besonderer Weise konfrontiert. Das in ihr iiberlieferte und
lebendig zu erhaltende Wissen von Gott und dem Menschen, das in der Person, im
Wort und im Schicksal Jesu Christi konzentriert ist, muf} den ihr méglichen Beitrag zum
Thema Fortschritt und Tradition als Beitrag zum Humanum leisten. Die Theologie
weifl darum, dafl es im Bereich des Humanum nichts gibt, was die Gestalt und die
Sache Jesu Christi iiberbieten konnte. Die Weisheit des Sokrates und der Glaube Abra-
hams verblassen vor der Unvergleichlichkeit, die in Jesus Christus begegnet. Eine solche
Erkenntnis findet sich ausdriicklich bei dem Philosophen Karl Jaspers, wenn er sagt,
Jesus sei ,,der mafigeblichste unter den mafigeblichen Menschen®. Ahnliches formuliert
der marxistische Philosoph R. Garaudy. Hans Kiings vieldiskutiertes Buch ,,Christsein®
(1974) versucht von Anfang bis Ende die an Jesus Christus gewonnene ,,Unterscheidung
des Christlichen® zu entfalten und in der Sprache von heute auszusagen.

Aufgabe der Theologie ist es, die Erinnerung an dieses Einst lebendig zu erhalten
und als das kostbarste Vermichtnis menschlicher Geschichte in unverfilschter Identitit
zu tberliefern, aber so, daf} es als stets lebendige Wirklichkeit und zugleich als das im-
mer Neue erfahren wird. Dies geschieht in der bewufiten Erneuerung aus dem Ursprung.
Als Ursprung in Jesus Christus ist er von einem unerschopflichen Reichtum, der immer
noch nicht eingeholt wurde. Er wird jeweils gegenwirtig gemacht, indem er auf die
Menschen und die geschichtliche Gegenwart bezogen und in sie hinein vermittelt wird:
als jenes Wort, das sich als Antwort auf unsere Fragen erweist und zugleich als Frage
gegeniiber unseren selbsterdachten Worten und Antworten, als jenes Ereignis, das auf
alle kommenden Ereignisse Licht zu werfen vermag. Die so verstandene lebendige
Uberlieferung ist der wahre, auch fiir den Glauben unerldfiliche Fortschritt als Wachs-
tum im Glauben und im Leben des Glaubens, das den ganzen Menschen einfordert und
alle seine zeitlichen Bestimmungen umspannt: Vergangenheit, Gegenwart, Zukuntft,
Erinnerung, Vergegenwirtigung, Erwartung.

19 7, B. Metz — J. Moltmann, Leidensgeschichte. Zwei Meditationen zu Markus 8, 31-38 (Freiburg 1974);
J. B. Metz, Befreiendes Gedichtnis Jesu Christi (Mainz 1970).

88



Fortschritt und Tradition

Die Gemeinschaft der Glaubenden, deren Glaube durch Jesus Christus bestimmt ist,
die Kirche, die durch Wort, Sakrament und Diakonie lebt, hat — auch als die Kirche der
Menschen und der Siinder — einen unverzichtbaren Dienst an den Bereichen, die durch
die Namen Fortschritt und Tradition bezeichnet werden. Die Theologie kann vor Ein-
seitigkeiten wie vor falschen Alternativen bewahren. Sie kann auf ihre Weise helfen,
dafl das Unverzichtbare, das im Fortschritt wie in der Tradition gegeben ist, lebendig
bleibt. Fortschritt und Tradition diirfen nicht gegeneinander ausgespielt, sie miissen
miteinander versdhnt werden. In ihrem immer neu zu leistenden Zusammen dienen sie
der Menschlichkeit des Menschen, seiner Menschwerdung nach dem in Jesus Christus
gegebenen Mafi.

Wie das geschehen kann, sagt ein Wort des Thomas von Aquin: ,Gottes Macht ist
sein Gutsein. Darum kann er seine Macht nicht anders denn gut gebrauchen. So aber ist
es nicht beim Menschen. Darum geniigt es nicht, dafl der Mensch Gott dhnlich werde in
der Macht, es sei denn, daf} er ihm auch dhnlich werde im Gutsein.* 20

* Summa theologica I-11, 2, 4, zitiert bei J. Bernhart, Gestalten und Gewalten (Wiirzburg 1962) 324.

7 Stimmen 193, 2 39



