Karl Forster

Synodale Mitverantwortung in der Bewihrung

Riickblick auf die Gemeinsame Synode der Bistiimer
in der Bundesrepublik Deutschland

Am 23. November 1975 hat die Gemeinsame Synode der Bistiimer in der Bundes-
republik Deutschland ihre knapp fiinf Jahre umfassende Arbeit beendet. 8 jeweils
mehrtigige Vollversammlungen der mehr als 300 Mitglieder der Synode, zahlreiche
Sitzungen der 10 Sachkommissionen, einiger gemischter Kommissionen und verschie-
dener Arbeitsgruppen haben ein breites Themenfeld der gegenwirtigen Glaubenssitua-
tion, des pastoralen Dienstes und der gesellschaftlichen Prasenz der Kirche bearbeitet.
Bischofe, Priester, Ordensleute und Laien haben gemeinsam Wegweisungen fiir den
aktuellen Heilsdienst der Kirche in den beteiligten Bistiimern gesucht. Zwischen den
in der besonderen Leitungsverantwortung stehenden Bischéfen und den iibrigen Syn-
odalen, gelegentlich aber auch quer durch die verschiedenen in der Synode vertretenen
Gruppen hindurch wurde mit Ernst und Sachverstand, aber auch keineswegs frei von
Emotionen um Entscheidungen fiir wirksame und aus der Sendung der Kirche verant-
wortbare Wege gerungen. 18 Beschlufitexte mit Anordnungen, Empfehlungen, theo-
logischen wie human- oder sozialwissenschaftlichen Begriindungen, mit Voten an den
Heiligen Stuhl und mit Vorschligen an die Deutsche Bischofskonferenz, mit Appellen
oder Bitten an die Gemeinden, an Verbinde und Gruppen und an jedes einzelne Glied
der Kirche wurden von der Vollversammlung mit der erforderlichen Zweidrittelmehr-
heit verabschiedet!. Ein Teil von ihnen ist schon in den Amtsblittern der beteiligten
Bistiimer verdffentlicht und hat damit auch formell Rechtskraft erlangt. Fir den Rest
steht die Verdffentlichung — nach Abschluff der sog. Rekognition durch die Leitung der
Gesamtkirche? — noch bevor. In der Verantwortung einzelner Sachkommissionen und
mit Zustimmung des Prisidiums der Synode wurden zudem 6 ,Arbeitspapiere® ver-'
offentlicht3. Es handelt sich dabei um eine Form der synodalen Arbeit, die urspriing-
lich nicht vorgesehen war, die sich aber aus dem Gang der Verhandlungen nahelegte.
Die Arbeitspapiere behandeln Themen, die von der Synode als fiir den pastoralen
Dienst besonders relevant betrachtet werden, zu denen aber — jedenfalls innerhalb der
gegebenen Zeitgrenzen — eine synodale Auflerung in der Verbindlichkeit eines Be-
schlusses der Vollversammlung nicht angezeigt war.

Es wire vermessen, so kurz nach dem Abschluff der Synode, zu einem Zeitpunkt,
da noch nicht einmal alle Beschliisse der letzten Vollversammlung im endgiiltigen Text
zuginglich sind und da erst ein Teil der Synodenbeschliisse die endgiiltige Rechtskraft

e 75



Karl Forster

in den Bistiimern erlangt hat, schon eine , Erfolgsbilanz dieser Kirchenversammlung
zu ziehen. Erst recht ist es nicht mdglich, in dem hier gesteckten Rahmen einen inhalt-
lichen Uberblick iiber die 18 Beschliisse und die 6 Arbeitspapiere zu geben. Drei Fragen
dringen sich aber im Augenblick auf: 1. Was stellt diese Synode ihrer eigenen Struktur
nach dar und wie hat sich diese Struktur an den Aufgaben bewihrt? 2. Welche thema-
tischen und tendenziellen Schwerpunkte sind in der Bearbeitung des sehr breiten the-
matischen Fichers erkennbar geworden? 3. Welche Aufgaben stellen sich von dieser
Synode her fiir die nichste Zukunft des kirchlichen Dienstes in den beteiligten Bis-
tiimern? — Es soll im folgenden versucht werden, auf diese drei Fragen eine erste Ant-
wort zu finden.

I. Die Struktur der Synode und ihre Bewihrung an den Aufgaben
1. Zum theologischen und geschichtlichen Ort dieser Synode

Wer auf die Synoden und Konzilien in der Geschichte der Kirche schaut, wird durch
alle Besonderheiten des jeweiligen Anlasses und durch die jeweiligen historischen Be-
dingtheiten der Arbeitsweise hindurch eine Gemeinsamkeit entdecken: Es geht immer
darum, angesichts einer neuen und schwierigen Situation des geschichtlichen Weges der
Kirche in gemeinsamer Beratung den Weg zu suchen, auf dem am zutreffendsten und
wirksamsten der eine Glaube bezeugt, der Dienst fiir das in Jesus Christus geschenkte
Heil erfiillt werden kann. Das Sichversammeln wird getragen von dem Vertrauen,
der der Kirche verheiflene Geist werde dort, wo solche Wege verantwortungsbewufit
und um Einheit bemiiht gesucht werden, mit seinem Beistand hilfreich wirksam wer-
den. Dieses Vertrauen hat den Synoden und Konzilien letztlich ihre Autoritit gege-
ben. Es war in der Geschichte immer eine Autoritdt, die ohne den entscheidenden
Dienst des Leitungsamts auf der entsprechenden Ebene nicht denkbar war. Zugleich
war es aber auch eine Autoritit, die durch die Beteiligung vieler aus dem Vertrauen
auf den der ganzen Kirche verheiflenen Geist an Fiille gewann.

In der Geschichte und von ihr her steht dabei die Gemeinsamkeit derer im Vorder-
grund, denen die Leitungsverantwortung des Bischofsamts aufgetragen ist. Sie sind
aber nicht nur als Triger der ihnen von dem einen Herrn der Kirche vermittelten
Vollmacht, sonden auch als Reprisentanten des ihnen anvertrauten Gottesvolks an den
Synoden und Konzilien beteiligt. In der kérperschaftlichen Sicht der mittelalterlichen
kanonistischen Lehre von der Kirche und in dem sich daraus entwickelnden korper-
schaftlichen Verstindnis konziliarer und synodaler Reprisentanz kiindigt sich schon
an, dafl in einer anderen Phase der geschichtlichen Entwicklung die Frage nach der
Reprisentanz des Gottesvolks in Kirchenversammlungen umfassender gestellt werden
mufl. Freilich zeigt der mittelalterliche Streit zwischen Papalismus und Konziliarismus
auch schon modellhaft, welche zentrifugalen Krifte in solchen Uberlegungen neben den
einigenden Intentionen wirksam werden konnen. Konkrete Strukturierung und prak-

76



Synodale Mitverantwortung in der Bewihrung

tisches Verfahren des Zueinander von Leitungsamt und Teilhabe der Glieder der Kirche
an ihm sind immer schwieriger auf eine Formel zu bringen als die theologischen Fun-
damente der unverwechselbaren Reprisentation des Hauptseins des einen Herrn im
kirchlichen Amt und der unbestreitbaren Teilhabe aller Kirchenglieder am dreifachen
Amt Jesu Christi. Das haben zuletzt die Aussagen des Zweiten Vatikanischen Konzils
wieder deutlich bewiesen 5,

Mit der Gemeinsamen Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik Deutschland
wurde der Versuch gewagt, die Grundlagen des Kirchenverstindnisses des Zweiten
Vatikanischen Konzils, die dort bis in die Konzeption der an der Leitung mitwirken-
den Rite auf der Ebene der Gemeinden und Bistiimer konkretisiert wurden, fiir einen
noch grofleren Raum wirksam werden zu lassen und mit dem anderen konziliaren
Neuansatz, dem der Kollegialitit des Episkopats einzuordnenden Ansatz der Bischofs-
konferenzen® zu verbinden. Dieser Versuch fillt in eine Zeit, in der sich weder die
Gesellschaft noch die Gesamtheit der Kirche primar korperschaftlich reprisentiert emp-
finden. Fiir die Repridsentation des Gottesvolks mufiten also neue, den Reprisenta-
tionsdient des bischoflichen Amts nicht verdeckende, aber erginzende Wege gesucht
werden. Der Versuch fillt auch in eine Zeit, in der im allgemeinen Bewuf3tsein Mit-
wirkung durch bloflen Rat als zu schwach empfunden wird. Von daher stellte sich die
Frage, ob sich ein Mitwirkungsmodell finden li}t, das einerseits das Element der Mit-
entscheidung unterstreicht, andererseits aber die Wahrnehmung der unvertretbaren
Leitungsverantwortung der Bischofe nicht beschrinkt und so durch die Art der mog-
lichen Ausiibung des Stimmrechts aller konkretisiert, was Teilhabe an Leitung und
Entscheidung von der Sache her meint. :

2. Anlaf und strukturelle Grundlinien der Synode

Es bedarf keiner detaillierten Begriindung, dafl sich die kirchliche und pastorale
Situation der letzten Jahre infolge der tiefgreifenden und weitreichenden gesellschaft-
lichen Wandlungsprozesse mit geschichtlichen Situationen vergleichen liflt, die in der
Vergangenheit zu synodalen und konziliaren Bemiihungen fiihrten. Dazu kommt, daff
das vorausgegangene Zweite Vatikanische Konzil eine Fiille von Anstdflen zu neuen
pastoralen Bemithungen gegeben hatte, die der niheren Konkretisierung und Profilie-
rung auf die Ausgangssituation der Kirche in den Bistiimern in der Bundesrepublik
Deutschland bedurften. Alters- und gruppenspezifische Barrieren und Chancen fiir den
kirchlichen Heilsdienst waren aufzugreifen. Die in den letzten Jahren bewufiter ge-
wordenen Aufgaben der Weltmission und der kirchlichen Entwicklungshilfe, der kirch-
liche Dienst am Frieden der Welt bedurften einer Besinnung auf ihre Grundlagen im
Glauben und auf ihre konkreten Imperative angesichts der Sorgen und Probleme einer
enger zusammenriickenden und zugleich mehr und mehr gespaltenen Welt. Die Um-
frage unter allen Katholiken iiber 16 Jahren, die vor Beginn der Synode durchgefiihre

o



Karl Forster

wurde, zeigte, dafl von allen Altersstufen, Berufs- und Bildungsschichten die Glaubens-
not als das vordringlichste Thema angemeldet wurde. Weltweite und gemeindebezo-
gene, die Gesellschaft und den eigenen Glaubensvollzug betreffende Aufgaben waren
also der Synode gestellt.

Strukturell kniipfte das am 11. November 1969 von der Deutschen Bischofskonfe-
renz beschlossene und vom Heiligen Stuhl bestdtigte Statut der Synode am Modell
der Dibdzesansynode im geltenden Kirchenrecht an. Dieses Modell wurde aber in drei-
facher Hinsicht weiterentwickelt: 1. Es ging um eine gemeinsame Synode der Bistiimer
in der Bundesrepublik Deutschland, ohne daff damit ein Provinzial- oder Regional-
konzil im Sinn des geltenden Kirchenrechts konstituiert werden sollte?. 2. Teilnehmer
sollten nicht — wie bei der Didzesansynode — nur Priester sein. Es sollte sich vielmehr
um eine Kirchenversammlung von Bischéfen, Priestern, Ordensleuten und Laien han-
deln. Das Statut war so angelegt, dafl die Zahl der Bischofe und der Welt- und Ordens-
priester zusammen etwas iiber die Hilfte der Gesamtzahl der Synodalen ausmachtes.
3. Die nichtbischoflichen Mitglieder der Synode sollten nicht wie die Teilnehmer an
einer Didzesansynode nur beratend titig sein. Das Statut sprach ihnen das beschlie-
flende Stimmrecht zu, gab aber der Deutschen Bischofskonferenz die Moglichkeit, Ver-
stofle gegen die verbindliche Glaubens- und Sittenlehre der Kirche oder Gesetzgebungs-
akte der Synode, denen (je nach Kompetenz) die Bischofskonferenz oder ein beteiligter
Diobzesanbischof nicht zustimmen konnen, zu verhindern®. Auflerdem wurde sicher-
gestellt, dafl die Beschliisse der Synode denselben gesamtkirchlichen Bindungen unter-
lagen, denen in derselben Sache die Beschluffassung der Bischofskonferenz oder die
Gesetzgebung eines Didzesanbischofs unterliegen wiirde 10,

3. Die Bewihrung des Strukturkonzepts in der synodalen Arbeit

Vor der konstituierenden Vollversammlung im Januar 1971 und in der ersten Zeit
der synodalen Arbeit war — abgesehen von den Fragen der Wahlberechtigung und der
Wahlmodalititen fiir die nichtbischoflichen Synodalen — insbesondere das eben erér-
terte Recht der Bischofskonferenz, bestimmte Abstimmungen zu verhindern, Gegen-
stand der Kritik. Der Versuch eines mittleren Weges zwischen einem totaldemokrati-
schen kirchlichen Parlamentarismus und der Beschrinkung auf ein blofles Recht des
Ratens oder Empfehlens wurde von zwei Seiten kritisiert. Die eine Seite sah darin
einen Bruch mit dem geltenden Recht. Die andere Seite sah im Losungsweg des Statuts
mehr oder weniger nur den Schein synodaler Mitentscheidung verwirklicht. Aufler
Kritik wurden damals auch alternative Modelle in die Diskussion gebracht. Die Seite,
die das geltende Recht verletzt sah, plidierte dafiir, entweder alle Synodenbeschliisse
oder mindestens die synodalen Anordnungen nur als Antrige an die Bischofskonferenz
bzw. an die Dibzesanbischife gelten zu lassen. Die andere Seite empfahl, vom Heiligen
Stuhl zunichst die Gesetzgebungskompetenz der Bischofskonferenz fiir alle synodalen

78



Synodale Mitverantwortung in der Bewdhrung

Beratungsgegenstinde zu erwirken, dann aber ein Beschlufirecht der Synode zu statu-
ieren und dabei entweder der Bischofskonferenz ein Vetorecht gegen Beschliisse mit
Anordnungscharakter zu geben oder zu deren Wirksamkeit eine qualifizierte Mehrheit
sowohl in der Synode wie in der Bischofskonferenz zu fordern.

Es ist im Augenblick miiflig, auf die damalige Kontroverse im Detail zuriickzukom-
men. Immerhin hat die Synode wihrend ihrer 7. Vollversammlung (7.-11. Mai 1975)
im Zusammenhang mit der zweiten Lesung der Vorlage , Verantwortung des ganzen
Gottesvolkes fiir die Sendung der Kirche® die Bitte an den Heiligen Stuhl beschlossen,
es moge in der Bundesrepublik Deutschland alle zehn Jahre eine gemeinsame Synode
nach dem Konzept der derzeitigen ermdglicht werden. Zur Beurteilung der Frage, ob
alle zehn Jahre eine gemeinsame Synode sinnvoll oder erforderlich ist, missen sicher
andere als nur strukturelle Gesichtspunkte ausschlaggebend sein. Bedeutsam bleibt es
aber, dafl die Mehrheit der Synodalen offensichtlich eine grundsitzliche Bewihrung
des Strukturkonzepts an den Aufgaben erkennen konnte. Man sollte dabei nicht ver-
gessen, dafl im Blicdk sowohl auf die Geschichte wie auf die Gegenwart mit der Rege-
lung des Beschlufirechts strukturelles Neuland betreten worden war. Sowohl das Hol-
lindische Pastoralkonzil, wie der osterreichische ,,synodale Vorgang®, wie das Schwei-
zer Modell koordinierter Didzesansynoden hatten nur beratenden Charakter. Die Be-
schliisse dieser Kirchenversammlungen waren an die Bischofe adressiert und standen
rechtlich zu deren freier Disposition.

Viele Synodale denken wohl, wenn sie heute die rechtliche Struktur der mit ihrer
Aufgabe zu Ende gekommenen Synode positiver beurteilen als am Anfang der Arbeit,
vor allem an sachlich kritische Stunden in der Synodenaula, in denen durch manche
iiberhitzte Debatte hindurch das Ringen um den bestmoglichen Weg des pastoralen
Dienstes spiirbar wurde — etwa als es um die Entscheidung der Bischofskonferenz ging,
die Frage der Weihe bewahrter verheirateter Minner zu Priestern einer Beschlufifas-
sung durch die Synode zu entziehen, als es in der Frage des Ausmafles einer méglichen
Beauftragung von Laien mit dem Dienst der Verkiindigung zu Spannungen mit der
Leitung der Gesamtkirche gekommen war, als Probleme der Pastoral wiederverheira-
teter Geschiedener, der Pastoral konfessionsverschiedener Ehen, der Interkommunion
zwischen katholischen und evangelischen Christen mit groflem Ernst und mit einem
manchmal auch auflergewShnlich emotionalen Engagement diskutiert wurden. ‘

In allen diesen Fragen wurde niemals von irgendeiner Seite die besondere Leitungs-
vollmacht der Bischdfe oder auch die gesamtkirchliche Verantwortung im Grundsatz
bestritten — obwohl sich gerade in solchen Fillen viele Mitglieder der Synode darum
miihten, die Moglichkeiten der Artikulation ihrer von der Linie der Bischofe oder des
Heiligen Stuhls abweichenden Meinung bis zum duflersten auszuschdpfen. Die Bischofe
haben sich in solchen Konfliktsituationen bis an die Grenzen des Moglichen koopera-
tionsbereit gezeigt. Durch ihre Stellungnahmen, manchmal auch durch deren schritt-
weise Modifikationen wihrend der Vollversammlung, machten sie deutlich, wie aus-
schlieflich es ihnen angesichts schwieriger und tragischer pastoraler Situationen um

)



Karl Forster

die zwingende Verantwortung fiir Botschaft und Auftrag der Kirche ging. So konnten
jeweils Losungen gefunden werden, denen die Bischofskonferenz ihre Zustimmung
nicht versagen mufite und die in der Synode eine iiberzeugende Mehrheit fanden. An
Grenzfillen wurde demonstriert, daff die synodale Arbeit insgesamt — trotz drama-
tischer Auseinandersetzungen — nicht auf Konfrontation, sondern auf Konvergenz aus-
gerichtet war und daf} sich dazu die rechtliche Struktur als hilfreich erwies.

4, Offene Fragen zur Struktur und Arbeitsweise

Wenn sich auch die rechtliche Struktur der Synode, insbesondere der Weg der Ent-
scheidungsfindung, im ganzen bewihrt hat, so sind doch auch Probleme deutlich ge-
worden, die der weiteren kritischen Reflexion bediirfen. Die strukturelle Forderung
der Konvergenz bewirkte, daf} einige Fragen aus dem synodalen Entscheidungsprozefl
ausgeklammert werden mufiten!!. Sie fiihrte in anderen Fillen zu Formelkompro-
missen, die der Auslegung und Verwirklichung der synodalen Beschlisse noch schwere
Aufgaben stellen2. Die Folgen der Ausklammerung hingen davon ab, in welcher
Weise es gelingen wird, fortbestechende Aufgaben durch andere verantwortliche kirch-
liche Organe zu verwirklichen. Formelkompromisse schlieflen die Moglichkeit ein, dafl
nachsynodal verschiedene, einander alternativ gegeniiberstehende Tendenzen ein und
dieselbe Synodenaussage fiir sich in Anspruch nehmen und so neue Auseinandersetzun-
gen verursachen.

Man hat wihrend der Synode oft dariiber geklagt, dafl die groflen Anstrengungen,
die zur Kommunikation der Synode mit der ,Basis“ unternommen wurden 13, zu nur
sehr partiellen Erfolgen fithrten. Es wird notwendig sein, die Ursachen dafiir im ein-
zelnen zu priifen und die daraus gewonnenen Erkenntnisse fiir die innerkirchliche
Kommunikation fruchtbar zu machen. Vielleicht waren aber auch manche Erwartungen
zur Kommunikation der Synode mit den Gemeinden und mit allen Gliedern der
Kirche wenig realistisch. Soll die Synode wegweisende Kirchenversammlung sein, dann
miissen ihre Aussagen in der Formulierung von den konkreten Situationen in den
Gemeinden und bei den einzelnen Kirchengliedern bis zu einem gewissen Grad ab-
strahieren. Gefihrlich fiir den Sinn des synodalen Bemiihens wiirde eine gewisse Di-
stanz zur konkreten Praxis erst dann, wenn die synodalen Fragestellungen und L&-
sungsangebote in der Sache an den gegenwirtigen Lebenserfahrungen und Glaubens-
fragen des Gottesvolks vorbeigingen. Dies lifit sich aber weder von der Themenstellung
noch von den wesentlichen Aussageinhalten behaupten. Zur sachlichen Prisenz der
Gemeinden in der synodalen Beratung hat das personliche Engagement der Mehrzahl
der Synodalen erheblich beigetragen. Auch die Trenderkenntnisse aus den verschiede-
nen Umfragen vor und wahrend der Synode* diirfen in diesem Zusammenhang nicht
unterschitzt werden, wenngleich ihre Daten nur selten unmittelbar in die Formulie-
rung von Texten einbezogen werden konnten.

80



Synodale Mitverantwortung in der Bewihrung

Wenn die Prisenz der aktuellen  Glaubenssituation in der Synode wesentlich von
den Mitgliedern der Synode abhéngt, dann ist damit die Frage der Reprisentativitit
der Synodalen fiir die Kirche heute gestellt. Von ihr hingt es dann auch entscheidend
ab, inwieweit die synodalen Beschliisse eine Chance der konkreten Verwirklichung
haben. Streng soziologisch gesehen war in der Synode die auch sonst in der Gesellschaft
zu beobachtende Unterreprisentation etwa der Jugend, der Arbeiterschaft, der nicht-
akademischen und der sog. freien Berufe gegeben. Wenn sie in Grenzen gehalten wer-
den konnte und wenn insbesondere die Frauen angemessener vertreten waren als in
anderen Vertretungsorganen, so war dies nicht zuletzt den entsprechenden Uberlegun-
gen bei den Wahlen in den Didzesen und im Zentralkomitee der deutschen Katholiken
sowie bei den Erginzungsberufungen durch die Deutsche Bischofskonferenz zuzuschrei-
ben. Uberreprisentiert war — insbesondere wenn man die Berater der Sachkommissio-
nen mit berticksichtigt — die Theologie. Die zweifellos gegebene Uberreprisentanz der
Bischofe wird man nicht in diesen Zusammenhang bringen kénnen, da ihnen das Amt
eine unvertretbare spezifische Rolle in der Synode zuweist. Eine andere, durch statisti-
sche Daten nicht beantwortbare, aber wichtige Frage geht dahin, ob die im wesent-
lichen 1970 bestimmte Zusammensetzung der Synode noch in gleicher Weise fiir die
Kirche des Jahres 1975 reprisentativ sein konnte. Beriicksichtigt man den raschen
Bewufitseinswandel, der sich in Gesellschaft und Kirche vollzieht, so wird man eine
solche Frage nicht als unberechtigt abweisen kénnen.

Die Prisenz der Theologie, sowohl in der Gestalt der wissenschaftlichen Fachtheo-
logie wie der Synodalen mit einem abgeschlossenen theologischen Studium, fallt nicht
nur unter das Stichwort soziologische Reprisentanz. Theologie als Reflexion des Glau-
bens und des christlichen Lebens ist fiir die Aufgabe einer Synode unentbehrlich, und
doch darf sie sich nicht mit einem Theologenkongref oder gar einem theologischen
Seminar verwechseln. Der Gemeinsamen Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik
Deutschland ist es insgesamt durchaus gelungen, die theologische Verantwortung in
angemessenem Ausmafl in ihre Beratungen cinzubeziehen und doch ihre Aufgaben-
stellung nicht von einer theologischen Systematik, sondern von der konkreten pasto-
ralen Situation her zu entwerfen. Erheblich hat dazu die Tatsache beigetragen, daf}
etwa die Halfte der Beschlufitexte eine Thematik behandelt, die in entscheidender
Weise Aspekte anderer Wissenschaften, sikularer gesellschaftlicher und individueller
Erfahrungsbereiche einbezieht. Die Integration spezifisch theologischer Aspekte in die
Gesamtheit der Gesichtspunkte des gliubigen Lebensvollzugs ist freilich nicht iiberall
in gleicher Weise gelungen. In dem letzten von der Synode beschlossenen Text, in dem
als Bekenntnis konzipierten Beschluf} ,, Unsere Hoffnung®, ist bis in die Sprachgestalt
hinein eine sehr individuell geprigte theologische Sichtweise zur synodalen Aussage
geworden.

Erwahnung verdient vielleicht noch ein anderes Problem: Klar erkennbar waren
die ,Rollen“ der Bischofe, der Fachtheologen und der Fachleute anderer Wissens-
gebiete oder Erfahrungsbereiche. Weniger deutlich erkennbar waren vielfach Ort und

81



Karl Forster

Funktion der Priester in der Synode — besonders dort, wo sie nicht fachtheologisch,
sondern aus dem Erfahrungsbereich ihres Leitungsdienstes gefragt gewesen wiren. Die
in der praktischen Pastoral stehenden Priester haben zwar die Beratungen um viele
bewegende pastorale Einzelerfahrungen bereichert. Hiufig haben gerade sie auch die
Fragen oder Erwartungen der in Distanz zur Kirche lebenden Gliubigen eingebracht.
In der ihnen wesentlich zufallenden Rolle der Vermittlung zwischen den Bischofen
und den Nichtamtstrigern, zwischen den Fachtheologen und den theologischen Laien
sind sie weniger wirksam geworden. Méglicherweise spiegelt sich hier eine priesterliche
Rollenunsicherheit, die auf dem Hintergrund der Strukturdiskussionen der letzten
Jahre verstindlich ist. Um so mehr ist es zu begriiflen, dafl die Synode in ihrem
Beschluf iiber die pastoralen Dienste in den Gemeinden klare Ansitze fiir eine neue
Profilierung des priesterlichen Dienstes an der Einheit gefunden hat. Gerade die Prie-
ster im Gemeindedienst diirfen sich weder als ,Beamte® des Bischofs noch als Funk-
tionire eines Gemeindekollektivs verstehen.

II. Inhaltliche Schwerpunkte der synodalen Beschliisse

Wenn aus dem gegenwirtigen, sehr geringen zeitlichen Abstand und noch vor der
Verdffentlichung der Endfassung eines Teils der Beschlufitexte versucht wird, inhalt-
liche Schwerpunkte darzustellen, so kann dies selbstverstindlich nur mit dem Hinweis
auf die Subjektivitit und auf die Vorldufigkeit eines solchen Durchblicks geschehen.
Folgende Perspektiven scheinen der Beachtung fiir das Verstandnis und fiir die Ver-
wirklichung der synodalen Beschliisse wert:

1. Die starke Betonung der Gemeindebezogenheit

Etwas journalistisch verkiirzt und angeschirft kénnte man vielleicht sagen: So wie
das Zweite Vatikanische Konzil das Konzil des Bischofsamts, der Bischofskonferenzen
und der Ortskirchen war, war die Synode in Wiirzburg die Synode der Gemeinden.
Vielleicht ist man versucht, hinzuzufiigen: Ebenso wie nach der Riickkehr der Bischote
vom Konzil der diozesane Alltag erheblich hinter manchem Hochgefiihl zuriickblieb,
das konziliare Aussagen iiber den Weltepiskopat, die Bischofskonferenzen, den einzel-
nen Bischof und seine Ortskirche trug, so ist der Abstand zwischen der Realitit der
Gemeinden und dem synodalen Entwurf von Gemeindepastoral recht erheblich.

Abgesehen von solchen Formulierungen und ihrem etwas resignativen Unterton: In
einer ganzen Reihe von Beschliissen dieser Synode wird die Gemeinde als Trigerin
und als entscheidendes Bewihrungsfeld vieler bedeutsamer pastoraler Vollziige gesehen.
Das gilt — ganz im Sinn der Liturgiereform — von den Beschliissen zur Sakramenten-
pastoral und zum Gottesdienst. Auch der Beschlufl iiber die pastoralen Dienste geht

82



Synodale Mitverantwortung in der Bewihrung

schon in seinem Titel von den Aufgaben in der Gemeinde aus. Die Rahmenordnung
fiir die pastoralen Strukturen in den Bistiimern in der Bundesrepublik Deutschland ist
von der Gemeindeebene her entworfen. Der Gemeinde soll bei der Beauftragung von
Laien mit dem Dienst der Verkiindigung eine wichtige Rolle zukommen. Das Arbeits-
papier iiber das katechetische Wirken der Kirche spricht die Gemeinde als Haupttrige-
rin dieses Dienstes am Glauben der Erwachsenen, der Jugendlichen und der Kinder an.
In allen iibrigen Texten — von den Empfehlungen zur kirchlichen Jugendarbeit oder
zur pastoralen Zusammenarbeit der Kirchen im Dienst an der christlichen Einheit bis
hin zu den Wegweisungen fiir den kirchlichen Dienst an auslindischen Arbeitnehmern
und fiir die Mitwirkung in der Weltmission und in der Entwidklungshilfe — werden
immer wieder die Gemeinden zur Erfiillung pastoraler, organisatorischer und sozialer
Auftrige verpflichtet. Dem entspricht es, wenn auch der Beschluf iiber die Verantwor-
tung des ganzen Gottesvolks fiir die Sendung der Kirche der Ebene der Gemeinden —
also dem Pfarrgemeinderat als ihrem Organ der Mitverantwortung — eine besondere
Aufmerksamkeit zuwendet.

Die Hervorhebung der Gemeinde hat ihre theologische, soziologische und zeitspezi-
fische Berechtigung. Der ekklesiale Bezug des Glaubens, des christlichen Lebens und der
gesamten Pastoral kann konkret und lebendig nur in der Gemeinde erfahren werden.
Sozialwissenschaftliche Untersuchungen zeigen, dafl — von verschwindend kleinen Min-
derheiten abgesehen — kirchliche Kommunikation und Interaktion ohne Teilnahme am
gemeindlichen Leben faktisch nicht stattfinden 1. Die Synode war nicht zuletzt wohl
aus solchen Griinden im Entwurf der Sachkommission IX zur Rahmenordnung der
pastoralen Strukturen zunichst versucht, ihr Gemeindeverstindnis stark an personal
erfahrbaren Kommunikations- und Interaktionsprozessen zu orientieren und so in der
soziologischen Nihe zur Kleingruppe anzusiedeln 17. Diese Konzeption hitte dazu ge-
fihrt, dafl nur mehr kleine, in sich einigermafien homogene Kreise die Merkmale von
Gemeinde hitten erfiillen kénnen. Die Begriffe Pfarrei und Gemeinde hitten sich deut-
lich voneinander entfernt. [hr Verhiltnis hitte dem zwischen einer nur im rechtlichen
Rahmen relevanten Verwaltung und einer lebendigen Aktionsgemeinschaft entsprochen.

Dieser Ansatz, der in der pastoraltheologischen Diskussion der letzten Jahre eine
grofie Rolle spielte 8, ist innerhalb des synodalen Beratungswegs iiberwunden worden.
Es hat sich das ausgewogenere, sowohl kommunikative und interaktionistische wie
institutionelle Elemente umfassende Gemeindeverstindnis durchgesetzt, das von An-
fang an den Entwiirfen zum Beschluf} iiber die pastoralen Dienste zugrunde lag1®. Es
entspricht im Gbrigen auch dem Grundrif§ einer theologisch verantwortbaren Sakra-
mentenpastoral, die das Gewicht des persénlichen Glaubensvollzugs und die den sakra-
mentalen Zeichen eingestiftete Heilswirksamkeit ernst nimmt. Damit ist in allen wich-
tigen Grunddiensten der kirchlichen Pastoral ein Mindestmafl von Kooperationsbereit-
schaft der einzelnen, der Familien und der Gruppen innerhalb der Gemeinden gefor-
dert. Dem synodalen Gemeindeverstindnis konnte eine reine ,,Versorgungspastoral“
nicht entsprechen, sosehr auch durch die Uberwindung extremer Kommunikations- und

83



Karl Forster

Interaktionsanspriiche die Verpflichtung der Gemeinde zum Heilsdienst fiir alle Ge-
tauften unterstrichen wird.

Was in der neuen Taufpastoral von den Familien gefordert wird und im negativen
Extremfall zur Erwagung eines Taufaufschubs fiihren kann, setzt sich fort in den An-
forderungen an die der Gemeindekatechese zugeordnete unmittelbare Hinfuhrung der
Kinder zu den Sakramenten, in den Voraussetzungen der Disposition fiir die Entschei-
dung zu einer unaufloslichen sakramentalen Ehe, in den pastoralen Anforderungen an
die kirchliche Jugendarbeit und in vielen anderen Bereichen des pastoralen Dienstes.
Da sich gemeindliche Kommunikation und Interaktion nicht nur auf eng definierte
Vollziige der Liturgie oder der Verkiindigung beschrinken, sondern das weite Feld
gesellschaftlicher Diakonie mit umgreifen, versteht es sich von selbst, dafl dieses Kon-
zept hohe Anforderungen an die einzelnen Gemeindemitglieder und an die Gemeinde
mit den haupt-, neben- oder ehrenamtlich fiir sie titigen Diensten stellt.

Die Anforderungen der Synode an die Gemeinden bedeuten fiir die meisten von
ihnen eine funktionale Uberforderung. Sie konnte zur Resignation und damit zu einem
Versickern synodaler Impulse in den Gemeinden fiihren. Es wire nicht weniger pro-
blematisch, wenn um des Einsatzes fiir eine ,machbare“ Auswahl aus den synodalen
Beschliissen willen die hiufig ohne sichtbaren Effekt bleibenden Bemiithungen um die
Gesamtheit der Getauften vernachlidssigt wiirden, wenn also beispielsweise um der
Entfaltung neuer Formen der Gemeindekatechese willen der schulische Religionsunter-
richt gekiirzt wiirde. Im Endergebnis miifite dies dazu fithren, daf eine solche Gemein-
depastoral in ein extrem entscheidungskirchliches Gemeindeverstindnis zuriickfiele.

Da und dort besteht offensichtlich die Meinung, eine Verwirklichung der den Ge-
meinden gestellten Aufgaben sei nur durch ein umfassendes, grofiriumiges, viele spe-
zialisierte haupt- und nebenamtliche Dienste vorsehendes Strukturkonzept der Pastoral
moglich. Aus einer solchen Ansicht entstehen Reifibrettpline mit grofien Gemeindebe-
reichen und differenzierten Pastoralteams sowie mit einer Fiille von Spezialangeboten
auf der Dibzesan- oder Regionalebene. Es ist nicht zu verkennen, daff mehrere Syno-
denbeschliisse durch die Hiaufung von Anforderungen an die Gemeinden solche Uber-
legungen begiinstigen. Ohne Zweifel werden die Vielfalt der pastoralen Aufgaben und
die iiberschaubaren Prognosen der Priesterstatistik zu neuen Strukturplanungen und
zur Umschreibung nichtpriesterlicher Pastoralberufe zwingen. Offen bleiben dabei frei-
lich hidufig die Fragen, ob durch ein allzu einseitig an Statistiken orientiertes Vorgehen
nicht am Ende doch gerade die Gemeinde als erlebte Kirche am Ort zwischen neuen
Biirokratien und spezialisierten Aktionsgruppen zerrieben wird, ob die fiir einen ge-
meindebildenden Sozialisationsprozefl unverzichtbare Rolle pastoraler Bezugspersonen
noch eine Chance hat, ob nicht zuletzt auch das Bild des priesterlichen Gemeindeleiters
zwischen einem Raume und Teams moderierenden Funktionalismus und einer kultisch-
sacerdotal verengten Konzentration auf nicht delegierbare Amtshandlungen hin und
her gerissen wird.

Die Erneuerung der Gemeinden, die von vielen synodalen Beschliissen gefordert

84



Synodale Mitverantwortung in der Bewibrung

oder vorausgesetzt wird, kann weder allein von den einzelnen Gemeinden noch allein
von diézesanen Planungsstiben oder gar von neuen digzesanen Synoden geleistet wer-
den. Die Planziele sind fiir eine geraume Zeit in hinreichender Weise formuliert. Thre
Verwirklichung in lebendigen und lebensfihigen Gemeinden braucht jetzt eine organi-
sche, von den Ortlichen Voraussetzungen ausgehende, durch kurz- und mittelfristige
Impulse ermutigte Entwicklung. Der deutliche Hinweis des Beschlusses zu den pasto-
ralen Diensten auf die Méglichkeiten neben- und ehrenamtlicher Dienste von Laien
und die dort angemeldete Notwendigkeit einer grundsitzlichen, theologisch verantwor-
teten Klirung des Berufsbilds fiir hauptamtlich in den pastoralen Dienst tretende
Laien nennen zwei entscheidende und dringende Voraussetzungen fiir das Gelingen.
Nur in diesem Kontext kann auch das priesterliche Berufsbild eine neue theologische
und spirituelle Vertiefung erfahren.

2. Personale Glaubensentscheidung und kirchliche Institutionalitit

Auch dann, wenn der fiir viele Aussagen der Synode tragende Begriff Gemeinde
nicht als entscheidungskirchliche Alternative zur volkskirchlichen Pfarrei einerseits, zur
Orts- oder Gesamtkirche andererseits verstanden wird, weisen die Kontexte dieses Be-
griffs in verschiedenen Synodenbeschliissen und Arbeitspapieren doch in die Richtung
einer neuen Bewufitheit der personalen Glaubensentscheidung als der Basis des Glied-
seins in der Kirche und als der Voraussetzung fiir eine titige Anteilnahme am gemeind-
lichen Leben. Konkret zeigt sich dies in den Beschliissen zur Sakramentenpastoral und
zum Gottesdienst. Die in den neuen sakramentalen Ordnungen zum Ausdruck kom-
mende Betonung der Glaubensvoraussetzungen, des Mitvollzugs, der inneren Haltung
bestimmen nachhaltig den praktischen Fragenkomplex der Vorbereitung, der Gestal-
tung, der Zeitpunkte oder Lebensalter, der personlichen Voraussetzungen des Empfangs
oder der Teilnahme.

Noch intensiver wurde die Spannung zwischen persénlicher Entscheidung und Ord-
nung der Gemeinschaft dort spiirbar, wo es unmittelbar um Normen fiir das Lebens-
verhalten der Kirchenglieder ging. Schon die verschiedenen Umfragen zur Vorbereitung
der Synode hatten gezeigt, daf} von einem grofien Teil der Katholiken Glaubenspro-
bleme vor allem dort empfunden werden, wo sich der Konflikt zwischen einem gesell-
schaftlichen Trend zur autonomen Bestimmung iiber das eigene Selbst, ja zur autono-
men Verdnderung des eigenen Selbst, mit dem sich aus dem Glauben herleitenden und
von der Institution Kirche reprisentierten Wertsystem entziindet20. In der Synode
wurden die Auseinandersetzungen dann besonders ernst, wenn in irgendeiner Weise die
Verhaltnisbestimmung zwischen objektiver Norm und personaler Gewissensentschei-
dung angesprochen war.

Die Vorlage iiber christlich gelebte Ehe und Familie, in der Fragen der ethischen Be-
wertung des menschlichen Sexualverhaltens, der Empfingnisregelung und der Pastoral

85



Karl Forster

wiederverheirateter Geschiedener thematisch angesprochen wurden, fiihrte sowohl in
der zustindigen Sachkommission wie in der Vollversammlung der Synode zu starken
Spannungen 2!, Ahnliche Schwierigkeiten entstanden, als beispielsweise in den Fragen
des Sonntagsgebots oder der Moglichkeit einer Teilnahme von Katholiken am evange-
lischen Abendmahl oder der Pastoral konfessionsverschiedener Ehen ekklesiale Normen
als Behinderungen des personalen Glaubensvollzugs oder der personlichen Gewissens-
entscheidung empfunden wurden. Die Gegeniiberstellungen von personaler Gewissens-
entscheidung und objektiver sittlicher Norm, personalem Glaubensvollzug und Ord-
nung der Kirchengemeinschaft, charismatischem Zeugnis und Verkiindigung des kirch-
lichen Amts erwiesen sich geradezu als austauschbare Krisenzonen der kirchlichen Iden-
titit fiir die einen, als austauschbare Testfille der Ernsthaftigkeit synodaler Beteiligung
an der Leitungsverantwortung fiir die anderen.

Die Synode hat durch die Ergebnisse eines manchmal zihen Ringens durchweg ein
hohes Mafi an Achtung fiir die persdnliche Entscheidung der einzelnen bewiesen, Sie
hat andererseits nirgendwo giiltige Normen oder notwendige institutionelle Bindungen
verletzt. Vielleicht hitte sie dieses Ringen bei manchen Themen noch weiterfithren und
vertiefen sollen, anstatt die Wege eines Votums nach Rom oder einer Bitte an die
Deutsche Bischofskonferenz zu beschreiten. Vielleicht wire es dann gelungen, diese
oder jene Institutionalitit oder Norm als Ermoglichung, nicht als Behinderung der
personalen Freiheit zu verstehen. Vielleicht hidtte man auch noch deutlicher erkannt, wo
die notwendigen Unterschiede zwischen einer im Gewissen zu verantwortenden Ent-
scheidung und normativ anzuordnenden Richtlinien liegen. Ob es etwa fiir das Span-
nungsfeld zwischen personaler Glaubens- und Gewissensentscheidung und kirchlicher
Institutionalitdt hilfreich war, daf die Synode in der Frage der Zulassung wiederver-
heirateter geschiedener Katholiken zu den Sakramenten weder auf eine synodale —
namlich am Leitungsdienst teilnehmende — Behandlung verzichten wollte noch ein kon-
kretes Votum an den Heiligen Stuhl beschlieffen konnte, sondern beschluffmafig nicht
klar konkretisierte Erwartungen an ein bevorstehendes Votum der deutschsprachigen
Bischofskonferenzen ausgesprochen hat, bleibt abzuwarten22. Von der Sache her kon-
nen Voten an die gesamtkirchliche Leitung jedenfalls nur dort Losungen erwarten las-
sen, wo eine normative Antwort auf neue Fragestellungen erforderlich und méglich ist.

Abgesehen von solchen inhaltlich wie der Kompetenz nach besonders schwierigen
Fragen hat die Synode in vielen Bereichen tragfihige Orientierungen fiir ein leben-
diges Durchhalten der Spannungseinheit von personlicher Entscheidung und institutio-
neller Bindung vermittelt. Letztlich stand sie ja selbst in dieser Spannung. So wurde es
ihr beispielsweise auch méglich, in einem eigenen Beschlufl den Orden und den anderen
geistlichen Gemeinschaften Anregungen fiir die spirituelle, menschliche und soziale Be-
wiltigung ihrer besonderen Situation und Aufgabe zu geben — ohne in einer unange-
messenen Weise in das von der Spiritualitit der einzelnen Gemeinschaften geprigte
Selbstverstindnis einzugreifen.

Leider ist es nicht gelungen, zu einer Form synodaler Aussage zu finden, die im

86



Synodale Mitverantwortung in der Bewdihrung

Blick auf die Gesamtheit des Gottesvolks der beteiligten Bistiimer die Not des Glau-
bens aufgreifen, ein Bekenntnis des Glaubens in dieser Zeit aussprechen und die viel-
filtigen Ansdtze und Wegweisungen der einzelnen Beschliisse hdtte vertiefen konnen.
Der Beschlufl ,Unsere Hoffnung“, der von der Synode schliefilich ,ein Bekenntnis
zum Glauben in dieser Zeit“2% genannt und als letzter synodaler Text verabschiedet
wurde, zeigt zwar exemplarisch, wie sich personaler Glaube im Rahmen des Glaubens
der Kirche und in aktuellen Beziigen zur gegenwirtigen Daseinssituation artikulieren
kann. Er ist insofern auf8erordentlich anregend fiir den personalen Glaubensvollzug
vieler einzelner und zweifellos auch fiir die Glaubensgespriche zahlreicher Gruppen
oder Kreise. Ob durch die Synodalisierung eines doch sehr speziellen theologischen An-
satzes und einer sehr individuell geprigten Sprache allerdings das Erreichen der Be-
wufltseinslage einer gewissen Breite des Gottesvolks oder wirksame Hilfe fiir das
Spannungsverhaltnis zwischen personaler Glaubensentscheidung und kirchlicher Insti-
tutionalitdt vermittelt werden kann, ist fraglich. j

3. Synodale Mitverantwortung und eigenstandiger Weltdienst der Glieder der Kirche

Ein erheblicher Teil der synodalen Beschliisse und Arbeitspapiere behandelt Themen,
die der heutigen Situation von Welt und Gesellschaft, den Sorgen und Aufgaben der
irdischen Gestaltungsbereiche in der gegenwirtigen geschichtlichen Situation entnom-
men sind. Zumindest in Auswahl konnten so wesentliche Konturen der Prisenz der
Kirche in der gegenwirtigen Gesellschaft wie der Prisenz der irdischen Aufgaben im
pastoralen Dienst der Kirche deutlich werden. Auch diéser Themenbereich konfron-
tierte freilich mit Grundfragen des synodalen Selbstverstindnisses. Die Synode begann
zu einer Zeit, da sich innerhalb der Kirche in der Bundesrepublik Deutschland die
starke Tendenz zu einer moglichst umfassenden Synodalisierung des kirchlichen Lebens
abzeichnete. Diese Tendenz zielte auf weitgehende Mitentscheidungsrechte synodaler
Gremien in der Leitung der Kirche und zugleich auf die Einbeziechung méglichst aller
Bereiche des kirchlichen Dienstes in die Zustindigkeit eben dieser Gremien 4.

Mit dem zuletzt genannten Element stand sie in einem gewissen Gegensatz zu
Grundaussagen der Pastoralkonstitution Gaudium et Spes des Zweiten Vatikanischen
Konzils. Das Konzil hatte sich — in einem Maf§ der Konkretisierung und der Breite der
angesprochenen Wirklichkeiten, das man bis dahin in der konziliaren Geschichte nicht
gekannt hatte — fiir die Eigenstindigkeit der irdischen Kulturbereiche und insbesondere
tiir die Eigenstindigkeit der Glieder der Kirche in der Verantwortung des Dienstes an
den irdischen Wirklichkeiten erklirt. Es hatte sich fiir diesen Bereich auch zur Moglich-
keit einer Pluralitit der Losungswege bekannt und in diesem Fall jeder der Richtungen
die Berufung auf das kirchliche Leitungsamt verwehrt25. Das hieff, dafl entweder die
Eigenstindigkeit dieses Dienstbereichs oder die Teilhabe an der Kirchenleitung in ihrem
je besonderen Charakter verletzt werden mufften, wenn auch der Bereich des Welt-

87



Karl Forster

dienstes zu den wesentlichen Aufgaben von Gremien der Mitverantwortung an der
kirchlichen Leitung zahlen sollte. Auf der drtlichen Ebene fithrt dieser Sachverhalt zu
einer doppelten Aufgabenorientierung des einen Pfarrgemeinderats und zu einer ent-
sprechend unterschiedlichen Bestimmung der Kompetenz zwischen Pfarrer und Pfarr-
gemeinderat. Fiir die Bistumsebene bedurfte es in der Synode einiger Anstrengung, um
die Eigenstindigkeit des dem Weltdienst der Kirchenglieder zugeordneten Didzesan-
rats der Katholiken neben dem der Teilnahme an der Leitung zugeordneten Didzesan-
pastoralrat auch weiterhin aufrechtzuerhalten.

Plastischer noch trat die Problematik des Verhiltnisses von Welterkenntnis und Welt-
aufgabe einerseits, Kirchenleitung und synodaler Mitverantwortung andererseits her-
vor, wenn es nicht um Strukturfragen, sondern um die Inhalte der synodalen Aussagen
zu den Aufgaben in Welt und Gesellschaft selbst ging. Hier sind zur Kennzeichnung
der einschlagigen Beschliisse und Arbeitspapiere besonders die Stichworte Staat und
Gesellschaft, Verantwortung im Bildungsbereich, gesellschaftliche Kommunikation, Ent-
wicklung und Frieden zu nennen. Auch wesentliche Teile der Texte iiber kirchliche
Jugendarbeit, iiber Kirche und Arbeiterschaft und iiber den Religionsunterricht in der
Schule sind anzufiihren. Wo konnte und mufite der spezifische Ansatz synodaler Aus-
sagen zu solchen Themenbereichen liegen? Sollte es darum gehen, differenzierte und
nicht selten in sich plurale Aussagen der Sozialwissenschaften, der Psychologie, der Ge-
schichtswissenschaft in einem knappen Extrakt zusammenzufassen, zu synodalisieren
und so den beteiligten Bistimern als pastorale Handlungskriterien zu vermitteln?
Sollten die angesprochenen Wirklichkeiten letztlich ohne Riicksicht auf die Erkennt-
nisse der jeweiligen Fachleute nur als Materialien fiir gesellschaftsverindernde Impulse
des Glaubens oder des kirchlichen Heilsdienstes herangezogen werden? Im ersten Fall
wire die Pastoral sikularisiert, die Welterkenntnis ideologisiert worden. Im zweiten
Fall wiren die irdischen Wirklichkeiten instrumentalisiert, wire der Glaube ideologi-
siert worden. Beide Wege mufiten daher fiir die Synode ausscheiden.

Im Lauf der Arbeit an solchen Themen wurde aber deutlich, daf} aus der Pastoral-
konstitution Gaudium et Spes jene Hinweise besondere Beachtung verdienen, die neben
der Betonung der Eigenstindigkeit dieser Bereiche ihre Verflechtung in die Schuldge-
schichte und in die Erlosungsgeschichte der Menschheit hervorheben 28, Von diesen Ver-
flechtungen her galt es die pastorale Relevanz der angesprochenen Weltsituationen und
Lebensbedingungen mit differenzierender Behutsamkeit ins Auge zu fassen. Der An-
satz an der pastoralen Relevanz ohne Verletzung der jeweiligen Eigengesetzlichkeit
scheint der Synode insgesamt in einer anfanghaften, wenn auch nicht von bedeutenden
Mingeln freien, Weise gelungen zu sein. Der aufmerksame Leser der Texte, der mit
den jeweiligen weltlichen Eigengesetzlichkeiten vertraut ist, wird aber Stellen finden,
an denen die pastorale Relevanz durch Soziologismen, Psychologismen, auch durch Di-
daktik oder Gruppendynamik iiberlagert wurde. Er wird Stellen finden, an denen
wirtschaftliche, arbeitsrechtliche, verfassungsrechtliche, politische oder historische Sach-
verhalte von moralisierend-pastoralen Tendenzen iiberdeckt oder verfremdet wurden.

88



Synodale Mitverantwortung in der Bewibrung

Die im zeitlichen Verlauf der Synode letzten und besonders deutlichen Beispiele fiir
das Spannungsfeld zwischen eigenstindiger Welterkenntnis und -gestaltung einerseits,
synodaler Teilhabe an der Leitungsverantwortung andererseits waren die lebhafte De-
batte um die Geschichte des Verhaltnisses von Kirche und Arbeiterschaft und Teile der
Debatte iiber die Vorlage ,Unsere Hoffnung“. In beiden Fillen ging es darum, ob es
moglich ist, historische Tatbestinde aus dem ihnen eigenen Geflecht von Voraussetzun-
gen, Bedingungen, Erkenntnisméglichkeiten und Handlungsspielrdumen herauszuneh-
men, um sie losgelost von dieser Verflochtenheit als Materialien fiir eine von heute in
die Vergangenheit zuriickschauende, moralische Wertung, also beispielsweise fiir eine
sog. Gewissenserforschung der Kirche zu nutzen.

Noch fundamentaler und fiir das Problem vielleicht signifikanter war die kurze,
aber wichtige Kontroverse zwischen Kardinal Héffner und Karl Rahner wihrend der
Diskussion zur Vorlage ,,Unsere Hoffnung®“. Es ging um die Frage, ob die Kirche in der
Geschichte die Botschaft vom letzten Gericht zu sehr vor den Armen und Schwachen
und zu wenig vor den Reichen und Machtigen verkiindet habe. Kardinal Hoffner ver-
suchte zur Kldrung dieser politischen Frage historische Vorgidnge heranzuziehen und so
die Notwendigkeit der Anderung allzu pauschaler Wertungen zu belegen2?. Karl Rah-
ner setzte diesem Versuch die apodiktische Behauptung entgegen, die Kirche, die theo-
logisch als siindige Kirche zu verstehen sei, konne insgesamt in der Verkiindigung der
Botschaft vom letzten Gericht gar nicht die rechten Akzente gesetzt haben. Historische
Analysen konnten daran nichts dndern, sondern nur allenfalls Details ans Licht brin-
gen. Mit knapper Mehrheit lehnte die Synode eine Anderung der pauschalen Wertung
in der Vorlage ab.

Solche Beispiele zeigen, wieviel im Spannungsfeld zwischen synodaler Mitverant-
wortung und Eigengesetzlichkeit der weltlichen Kulturbereiche nach der Synode noch
zu bewiltigen ist. Gleichwohl sind viele Ansitze in den synodalen Texten und nicht
zuletzt auch erkennbare Mingel in den synodalen Beschliissen geeignet, diesem wichti-
gen Aufgabenfeld kirchlicher Weltprisenz zu Impulsen, Anregungen und Kriterien zu
verhelfen.

ITI. Nachsynodale Aufgaben

Die letzte Vollversammlung der Gemeinsamen Synode der Bistiimer in der Bundes-
republik Deutschland stand unter dem Motto ,Die Synode endet — die Synode be-
ginnt“. Ein Riickblick auf die synodale Arbeit mufl sich auch den Aufgaben zuwenden,
die sich von der Synode her fiir die nichste Zukunft des kirchlichen Dienstes in den be-
teiligten Bistiimern stellen. Der Perspektive des Riickblicks entsprechend kann es sich
hier nicht darum handeln, die synodalen Auftrige oder Empfehlungen im einzelnen
aufzuzdhlen oder zu erliutern. Vielmehr soll versucht werden, einige spezifische An-
sitze der vielfaltigen nachsynodalen Aufgabenstellung zu skizzieren. Da diese an

7 Stimmen 194, 2 89



Karl Forster

Aspekten des Riickblicks ankniipfen und ohnehin erst der situationsbezogenen Kon-
kretisierung bediirfen, konnen erste Hinweise verhiltnismafig knapp gefafit werden:

1. Die Synode ist beendet in den ihr zukommenden Aufgaben des Nachdenkens iiber
-den Auftrag der Kirche und iiber die gegenwirtige Situation, der Entwicklung von all-
gemeinen Zielvorstellungen und von Rahmenrichtlinien fiir einen zeitgerechten pa-
storalen Dienst. Die Synode muf8 beginnen in der Umsetzung ihrer Aussagen fiir die
konkrete Praxis. Dazu gehoren die Vermittlung der Aussageinhalte mit den jeweiligen
sittlichen, personellen und sachlichen Bedingungen des pastoralen Dienstes, die Ein-
leitung von iiberschaubaren kurz- oder mittelfristigen Aktionen nach Kriterien der
praktischen Realisierbarkeit und der gegebenen Ankniipfungspunkte. Selbstverstind-
lich verpflichten alle synodalen Beschliisse entsprechend ihrem synodal festgelegten
Verbindlichkeitsgrad. Ohne Zweifel wire es verhiangnisvoll, wenn die synodalen Aus-
sagen nur insoweit akzeptiert wiirden, als sie bereits vorhandene Dienste oder Aktivi-
taten bestitigen. Ebenso sicher ist aber, daf wohl auf keiner Ebene und an keinem Ort
alle synodalen Impulse gleichzeitig verwirklicht werden konnen. Bistums-, gemeinde-
und gruppenspezifische Akzentsetzungen der Dringlichkeit und der Reihenfolge wer-
den unvermeidlich sein. Soll die Phase der Verwirklichung nicht resignativ versickern,
so ist es notwendig, daf} die schrittweise Aneignung der synodalen Zielsetzungen auch
von positiven Erfahrungen in der Durchfiihrung getragen wird. Eine allzu umfassende
Planung fiir den ersten Schritt oder die Fortsetzung der spezifisch synodalen Arbeits-
weise auf didzesaner oder lokaler Ebene kénnten leicht zur praktischen Entmutigung
fiihren. Damit soll natiirlich nicht gesagt sein, dafl nicht auch die praktische Konkreti-
sierung der stindigen Reflexion bedarf. Es wire nur sehr schade, wenn die Ver-
wirklichung der synodalen Beschliisse wieder hauptsichlich in Planungen, Zielformu-
lierungen und Textberatungen bestiinde. Ob sich die Synode bewihrt, entscheidet sich
letztlich daran, zu welchen praktischen Konsequenzen sie fiihrt.

2. Die Synode braucht zu ihrer praktischen Bewidhrung die Mitwirkung, die spiri-
tuelle und pastorale Spontaneitit aller Glieder der Gemeinden. Die von ihr gestellten
Aufgaben kénnen nicht von den Priestern allein erfiillt werden. Es widerspriche dem
synodalen Ansatz ebenso, wenn die Synode an den Priestern vorbei verwirklicht wer-
den sollte oder miifite. Alle aktiv am Gemeindeleben teilnehmenden Kirchenglieder
sind durch die Wegweisungen und Empfehlungen angesprochen. Auch denen, die nur
selten oder kaum am gemeindlichen Leben Anteil nehmen, miissen Informationen {iber
die synodalen Aussagen und Anregungen fiir eine Vertiefung und Verlebendigung
thres Christseins vermittelt werden. Personlicher Glaubensvollzug, im Gewissen ver-
antworteter Weltdienst der einzelnen und der Gruppen, Gemeinschaft des christlichen
Glaubens und Lebens diirfen nicht gegeneinander ausgespielt werden. Erst aus ihrer
Konvergenz wachsen lebendige Gemeinden. Dazu gehort auch, dafl die verschiedenen
theologischen und pastoralen Richtungen innerhalb der Kirche die synodalen Aussagen
aufnehmen, ihren Beitrag zur praktischen Umsetzung leisten und dabei die Verpflich-
tung auf die eine Mitte des Glaubens und der Kirche neu erfahren. Es wire verhingnis-

90



Synodale Mitverantwortung in der Bewibrung

voll, wenn die von der Synode oft nach zihem Ringen gefundenen Einigungsformeln,
auch die da oder dort erzielten Formelkompromisse, durch Einseitigkeiten des nach-
synodalen Engagements im Ergebnis als ,parteiische Formeln wirksam wiirden. Ob
die Synode zum Alibi fiir Einseitigkeiten bestimmter Gruppen oder zum Anstof} fur
das Glaubenszeugnis vieler wird, hingt nicht zuletzt davon ab, wer sich der Interpre-
tation der Aussagen und der praktischen Verwirklichung der Impulse zuwendet.

3. Der Vorgang des miteinander Beratens, der Entscheidungsfindung aus der Betei-
ligung aller Mitglieder bei voller Anerkennung des besonderen Dienstes des kirchlichen
Amts an der Identitit des Glaubens und an der Einheit zeigt ein Grundmodell fiir die
Erfiillung der einen Sendung. Dieses Modell gilt nicht nur fiir die auflerordentlichen
Aufgaben und Bemiihungen einer Synode oder fiir die kiinftige Gemeinsame Konferenz
der Deutschen Bischofskonferenz und des Zentralkomitees der deutschen Katholiken.
Es muf fiir den Alltag in der Kirche und in den Gemeinden giiltig bleiben. Kardinal
Dépfner hat in seiner Schlufansprache zur Synode drei praktische Impulse genannt:
1. Aufeinander zugehen, 2. Miteinander reden und gemeinsam sprechen, 3. Den Geist
Jesu Christi bezeugen und daraus handeln. Nicht ob oder wann Synoden oder synoden-
dhnliche Institutionen auf gleicher oder anderer Ebene tagen und Beschlufitexte produ-
zieren, ist letztlich entscheidend. Entscheidend fiir die Erneuerung der Kirche, der Ge-
meinden und des personlichen Lebens aus dem Glauben ist, wie dieser dreifache Impuls
weitergetragen wird und wie es ihm gelingt, Glaube, Hoffnung und Liebe zu wecken.
Erst wenn sich die Synode in solcher Weise bewihrt, wird es sinnvoll sein dariiber
nachzudenken, ob und wie — vielleicht noch wirkungsvoller, noch mehr dem Auftrag
der Kirche entsprechend — eine dhnliche Form des Sichversammelns von Bischéfen,
Priestern, Ordensleuten und Laien stattfinden soll.

ANMERKUNGEN

! In der Reihenfolge der fiir die Vorbereitung der Vorlagen zustindigen Sachkommissionen handelt es
sich um folgende Beschliisse: (I) Die Beteiligung der Laien an der Verkiindigung; Unsere Hoffnung ~ ein
Bekenntnis zum Glauben in dieser Zeit; (IT) Schwerpunkte heutiger Sakramentenpastoral; Gottesdienst;
(I11) Die auslindischen Arbeitnehmer — eine Frage an die Kirche und die Gesellschaft; Ziele und Auf-
gaben kirchlicher Jugendarbeit; (III-V) Kirche und Arbeiterschaft; (IV) Christlich gelebte Ehe und
Familie; (V) Der Beitrag der katholischen Kirche in der Bundesrepublik Deutschland fiir Entwidslung
und Frieden; (VI) Schwerpunkte kirchlicher Verantwortung im Bildungsbereich; (I-VI) Der Religions-
unterricht in der Schule; (VII) Die Orden und andere geistliche Gemeinschaften — Auftrag und pasto-
rale Dienste heute; Die pastoralen Dienste in der Gemeinde; (VIII) Verantwortung des ganzen Gottes-
volkes fiir die Sendung der Kirche; (IX) Rahmenordnung fiir die pastoralen Strukturen und fiir die
Leitung und Verwaltung der Bistiimer in der Bundesrepublik Deutschland; (VIII-IX) Ordnung fiir
Schiedsstellen und Verwaltungsgerichte der Bistiimer in der Bundesrepublik Deutschland; (X) Pastorale
Zusammenarbeit der Kirchen im Dienst an der christlichen Einheit; Missionarischer Dienst an der Welt.
2 Bei dem Verfahren der Rekognition durch den Heiligen Stuhl geht es nicht um eine Approbation,
sondern um die Priifung der Frage, ob die synodalen Beschliisse im Rahmen der Kompetenz der Bischofs-
konferenz bzw. der Di6zesanbischdfe bleiben.



Karl Forster

3 In der Reihenfolge der fiir die Erarbeitung verantwortlichen Sachkommissionen handelt es sich um
folgende Arbeitspapiere: (I) Das katechetische Wirken der Kirche; (IIT) Die Not der Gegenwart und
der Dienst der Kirche; (IV) Sinn und Gestaltung menschlicher Sexualitit; (V) Zum gegenwirtigen Ver-
hiltnis von Kirche, Staat und Politik; (VI) Kirche und gesellschaftliche Kommunikation; (IX) Deutsches
Pastoralinstitut.

4 In dieser Sicht vertreten die Mitglieder dieser Kirchenversammlungen kirchliche Korperschaften inner-
halb des einen Corpus Kirche.

5 Das Zweite Vatikanische Konzil sagt in der Kirchenkonstitution ,Lumen Gentium®, Art. 31, die
Laien seien auf ihre Weise des priesterlichen, prophetischen und koniglichen Amtes Christi teilhaftig.
In Art. 10 wird gesagt, das gemeinsame Priestertum der Gldubigen und das Priestertum des Dienstes,
d. h. das hierarchische Priestertum, unterschieden sich dem Wesen, nicht blof dem Grad nach. Beide seien
aber einander zugeordnet. Fiir die konkrete Bestimmung der Zuordnung, insbesondere was die vom
Konzil initilerten Rite in der Kirche angeht, bleiben jedoch in den konziliaren Texten manche Fragen
offen.

¢ Zu den Bischofskonferenzen vgl. insbesondere Vat. II, Dekret iiber die Hirtenaufgabe der Bischofe
,Christus Dominus®, Art. 36-38. Die rechtliche Kompetenz der Bischofskonferenzen ist durch diese
Bestimmungen des Zweiten Vatikanischen Konzils sehr begrenzt. Das stellt fiir das Statut einer Synode,
an der mehrere Bistiimer mit iiberwiegender rechtlicher Kompetenz der Dibzesanbischdfe beteiligt sein
sollen, schwierige Aufgaben.

7 Ein Regional- oder Provinzialkonzil wire eine Kirchenversammlung gewesen, die nach c. 281 CIC von
einem pipstlichen Legaten bzw. nach c. 283 CIC vom Metropoliten einer Kirchenprovinz einzuberufen
und zu leiten gewesen wire. Ordentliche Mitglieder wiren in beiden Fillen nur die Bischdfe und ihnen
vergleichbare Oberhirten gewesen.

§ Diesem Ziel dienten hauptsichlich die Bestimmungen in Art. 2 des Statuts, wonach von den je 7 in
den einzelnen Bistiimern zu wiahlenden Synodalen mindestens 3 Priester sein mufiten und wonach von
den 22 durch die Ordensgemeinschaften zu wahlenden Ordensleuten 10 Ordenspriester sein mufiten.

® Vgl Art. 13, Ziff. 3 und 4 des Statuts der Synode.

10 Vgl. das Verfahren der Rekognition der Synodenbeschliisse durch den Heiligen Stuhl, von dem Anm. 2
handelt.

11 Dabei handelt es sich keineswegs immer um Fragen, deren beschlufimifige synodale Bearbeitung —
wie im Fall der Frage der Weihe bewzhrter verheirateter Manner zu Priestern — seitens der Bischofs-
konferenz ausgeschlossen wurde. Vielmehr stand — wie zuletzt in der Frage einer Zulassung wiederver-
heirateter geschiedener Katholiken zu den Sakramenten — die voraussehbare Unmoglichkeit des Erzielens
der Zweidrittelmehrheit fiir einen bestimmten, auch von den Bischofen mitzuverantwortenden Vorschlag
im Vordergrund.

2 Das erste Beispiel fiir einen Formelkompromifl in der Arbeit der Synode war die Riidsstufung der
auch lingerfristigen Beauftragung von Laien mit der Verkiindigung im Gottesdienst vom Anordnungs-
charakter des Vorlagetextes in den Empfehlungscharakter des Beschlufitextes wihrend der 2. Lesung der
einschldgigen Vorlage. Vorausgegangen war eine Intervention des Heiligen Stuhls wegen der gesamt-
kirchlichen Regelungskompetenz, Man glaubte diesem Einwand durch die Riickstufung in eine Empfeh-
lung Rechnung getragen zu haben und iiberlief der Deutschen Bischofskonferenz die weitere Klirung.
Der Brief der Kleruskongregation vom 20. 11. 1973 und die daran anschlieflenden Richtlinien der
Deutschen Bischofskonferenz (vgl. Amtsblatt Erzbistum Miinchen und Freising vom 8. 8. 1974) fiihrten
im Ergebnis zu einer merklichen Verinderung des Tenors und der pastoralen Konsequenzen des Syn-
odenbeschlusses vom 4. 1. 1973.

13 Synode“, die Amtlichen Mitteilungen der Synode mit den offiziellen Texten sowie die von der
Arbeitsgemeinschaft der didzesanen Synodalbiiros herausgegebenen Arbeitshefte zu den Vorlagen wurden
breit in den Gemeinden, Verbinden und Organisationen gestreut. In vielen Bistiimern fanden zahlreiche
Veranstaltungen mit Synodalen auf Gemeinde- oder Dekanatsebene statt. Fiir die Kommunikations-
medien waren in Wiirzburg und durch die laufende Information iiber die Arbeit der Sachkommissionen
optimale Bedingungen gegeben, die auch — insbesondere fiir die Vollversammlungen — zu einem relativ
breiten publizistischen Echo fithrten.

4 Vel G. Schmidtchen, Zwischen Kirche und Gesellschaft (Freiburg 1972); ders., Priester in Deutsch-
land (Freiburg 1973); ders., Umfrage unter Priesteramtskandidaten (Freiburg 1975); K. Forster (Hrsg.),

92



Synodale Mitverantwortung in der Bewibhrung

Befragte Katholiken. Zur Zukunft von Glaube und Kirche (Freiburg 1973); ders. (Hrsg.), Priester zwi-
schen Anpassung und Unterscheidung (Freiburg 1974).

% Es geht bei dieser Unsicherheit vor allem um die Frage nach der Legitimation und nach dem spezi-
fischen Profil des priesterlichen Amtes und Dienstes. Vgl. dazu G. Schmidtchen, Priester, 4784, 115 bis
127; ferner: insbesondere die Beitrige von K. Lehmann, K. Hemmerle, K. Forster, H. Heinz, in: K,
Forster (Hrsg.), Priester.

16 Vgl. G. Schmidtchen, Zwischen Kirche und Gesellschaft, a.a. 0., 103-107.

7 Vgl. die Vorlage der Sachkommission IX fiir die erste Lesung, in: Synode 3/1972 und den ebd. abge-
druckten Kommissionsbericht.

'8 Einen guten Uberblick iiber diese Diskussion und iiber die zahlreichen Veroffentlichungen zu dieser
Thematik geben H. Schilling, Kritische Thesen zur ,Gemeindekirche®, in: Diakonia 2/1975, 78-105,
sowie das im gleichen Heft beginnende und sich in Diakonia 3/1975 fortsetzende Diskussionsforum.
- 1% Vgl. die Vorlage der Sachkommission VII zur ersten Lesung, in: Synode 6/1973, insbesondere 4 und 6.
% Vgl. G. Schmidtchen, Katholiken im Konflikt, in: K. Forster (Hrsg.), Befragte Katholiken 173 ff.
t Die Vorlage erhielt in der Schlufabstimmung am 10. 5. 1975 nur eine Stimme mehr als die erfor-
derliche Zweidrittelmehrheit, Zu den Kontroversen in der Vollversammlung bei der zweiten Lesung
vgl. Synode 4/1975, 75-78.

** Problematisch war der Beschluf der Synode zu diesem Punkt vor allem deshalb, weil die Synode die
prizisen Ergebnisse der internationalen Studiengruppe nicht kennen konnte, die einen Auftrag der
deutschsprachigen Bischofskonferenzen hatte und damals erst mitten in der Arbeit stand.

# Die Sachkommission hatte den Untertitel vorgeschlagen ,Ein Bekenntnis des Glaubens in dieser Zeit“.
Die Deutsche Bischofskonferenz hatte als Untertitel beantragt ,Ein Bekenntnis aus dem Glauben in
dieser Zeit“. In den Formulierungsalternativen wird die Grundschwierigkeit der ekklesialen Orts- und
Qualitdtsbestimmung des Textes deutlich.

* Die Tendenz zur Synodalisierung stand in einem sachlichen Zusammenhang mit einem auch fiir die
Kirche erhobenen Demokratisierungspostulat, mit einem Trend zum Riidkzug aus gesellschaftlichen und
politischen Wirkbereichen des deutschen Katholizismus und mit einer Konzentration der innerkatholi-
schen Diskussion auf kirchliche und theologische Themen.

5 Vat. 11, Pastoralkonstitution ,Gaudium et Spes®, Art. 36 und 43.

%6 Vat. II, ebd. Art. 37-39.

# Der Anderungsantrag von Kardinal Hoffner bezog sich auf folgende Formulierung in der Vorlage
zur zweiten Lesung: ,Freilich: hat die Kirche diesen befreienden Sinn der Botschaft vom endzeitlichen
Gericht Gottes nicht selbst oft verdunkelt, weil sie diese Gerichtsbotschaft zwar laut und eindringlich vor
den Kleinen und Wehrlosen, aber hiufig zu leise und zu halbherzig vor den Michtigen dieser Erde ver-
kiindet hat? Wenn jedoch ein Wort unserer Hoffnung dazu bestimmt ist, vor allem ,vor Statthaltern
und Konigen® (vgl. Mt 10, 18) mutig bekannt zu werden, ist es offensichtlich dieses!® (Synode 6/1975, 14)

93



