Giinter Remmert S|

Schopfungsauftrag und Umweltkrise

Mit dem Stichwort Umweltkrise werden in der gegenwirtigen Diskussion recht ver-
schiedene Probleme benannt: verschmutzte und durch Giftstoffe iiberstrapazierte Ge-
wisser; die mit Staub und Abgasen belastete Luft; ausgelaugter Boden, zersiedelte
Landschaft, Raubbau an Bodenschitzen; Gefihrdungen durch die verschiedensten, auch
radioaktiven Abfille; steigende Lirmbelastung; mit Schadstoffen und Giften angerei-
cherte Lebensmittel; der gemessen an den natiirlichen Ressourcen unverantwortliche
Verbrauch von Energie und Rohstoffen sowie damit zusammenhingende psychische
und soziale Belastungen.

All diesen Problemkreisen ist ein unverantwortlicher Umgang des Menschen mit der
ithn umgebenden Natur gemeinsam. Thre ,Rechte® unterliegen im Interessenkonflikt
mit dem wissenschaftlich-technischen Fortschritt. Der Mensch nutzt bis zur Ausbeu-
tung auf organisierte Weise den Reichtum seines natiirlichen Lebensraums und stort
dort vorhandene Gleichgewichte, ohne sich um die Wiederherstellung einer dem Leben
dienenden Ausgangs- und Endsituation (Rohstoffe und Abfille) zu kiimmern. Er
iberldfit die Regeneration der Natur selbst —eine Aufgabe, die diese in den meisten
Fillen tiberfordert. Die durch Umweltschiden entstehenden Belastungen gefihrden die
leibliche und seelische Gesundheit des Menschen, vernichten pflanzliches und tieri-
sches Leben und bedrohen die Existenzgrundlage .zukiinftiger Generationen. Sie neh-
men an Intensitit wie an Ausbreitung stindig zu und multiplizieren sich hiufig zu
unerwarteten synergistischen Wirkungen.

Mit den genannten einzelnen Gefihrdungen wie mit dem Umweltproblem als gan-
zem ist auch der Christ konfrontiert, der, sei es als Mitverursacher (schon Autofahrer
gehdren dazu!), sei es als Leidtragender — oder meistens beides zugleich — betroffen
ist. Die Situation als sozialethische Herausforderung nétigt ihn dazu, iiber die Verant-
wortbarkeit seines Weltverhaltens nachzudenken. Umweltfragen berithren ja seine
Stellung zu Leben und Tod (das 5. Gebot), seine Mitmenschlichkeit (das Gebot der
Nichstenliebe), seine Ubernahme oder Ablehnung von allgemein akzeptierten Leit-
vorstellungen, die sich hiufig als letzte Werte ausgeben und so zu Idolen und Gotzen
pervertieren (1. Gebot), seine Haltung zur Nutzung der allen Menschen anvertrauten
Giiter der Erde (7., 9. und 10. Gebot).

Die folgenden Ausfiilhrungen beanspruchen weder Vollstindigkeit noch maflen sie
sich an, die Losung fiir die Umweltkrise bieten zu wollen. Sie wollen lediglich die
Herausforderung des Christentums durch die Umweltkrise annehmen, sie mit dem
biblischen Schopfungsglauben konfrontieren und Grundlinien erarbeiten, die eine

117



Giinter Remmert S]

christliche Sicht und Bewiltigung der Probleme charakterisieren konnten !. Thnen liegt
die Uberzeugung zugrunde, daff ein Weltverhalten, in dem Gott als der bleibende
Schopfer aller Dinge theoretisch-praktisch anerkannt wird, sicherlich etwas zur L6-
sung von Problemen beizutragen hat, die durch autonomes ausbeuterisches Produzieren
und unbegrenztes technisch-wirtschaftliches Wachstum verursacht werden. Denn der
rechte christliche Schépfungsglaube kann nicht anders, als sich in Haltungen der Ehr-
furcht vor allem Leben, in soziale Verantwortung auch fiir zukiinftige Generationen
und in einen treuhinderisch verwaltenden Gebrauch der Giiter dieser Erde zu iiber-
setzen.

Vom Versagen der Technik zur Krise der Werte

In einer ersten, etwas groben Unterscheidung stellt sich das Umweltproblem auf
drei vielfach miteinander verflochtenen Ebenen dar: 1. der Ebene von Naturwissen-
schaft und Technik, 2. der Ebene von Politik, Wirtschaft und Gesellschaft, 3. der Ebene
der Wertvorstellungen, des Welt- und Menschenbilds. Macht man Umweltfragen zum
Forschungsgegenstand der Wissenschaft, so sind dementsprechend 1. Natur- und Inge-
nieurwissenschaften, 2. Sozial- und Politikwissenschaften, 3. ethische und philosophisch-
theologische Disziplinen angesprochen 2.

Den Findruck, Umweltschiden kénnten allein mit mehr oder besserer Technik be-
seitigt werden, erwecken hiufig die Programme von seiten der Industrie. Aber auch
anderen Problemstudien liegt meistens eine dhnliche Vorstellung zugrunde. Dabei wird
unbefragt vorausgesetzt, dafl es keine anderen effizienten Mittel als eine quantitativ
und qualitativ gesteigerte Technik gebe, um vorhandene Schiden zu beseitigen und
kiinftige zu verhiiten. Im Vorantreiben der technisch-wirtschaftlichen Entwicklung
sieht man die beste Moglichkeit, soziale Sicherheit und Wohlstand zu stabilisieren und
zu vergrofiern, Ungerechtigkeiten auszugleichen und ein allgemein menschenwiirdigeres
Leben zu garantieren.

Doch nicht ohne Grund zieht sich die Uberzeugung vom Allheilmittel Technik den
Verdacht zu, die Existenzberechtigung bestimmter Industriezweige aus ihrem fak-
tischen Vorhandensein herzuleiten. Die Angliederung von Okologie-Abteilungen (der
sog. oko-industrielle Komplex) 14t ein Unternehmen um so notwendiger erscheinen;
denn an der Therapie 148}t sich mehr als an der Prophylaxe Geld verdienen. Dafl der
Fortschritt um jeden Preis, statt soziale Sicherheit und Wohlstand zu stabilisieren,
hiufig zu Krisen und Zusammenbriichen des wirtschaftlichen und politischen Systems
fithrt, weil er innen- und auflenpolitisch Ungerechtigkeiten vermehrt, hat die Ge-
schichte, auch die jiingste, genitigend veranschaulicht. Krebsartiges Wachstum schiirt
notwendigerweise Konflikte. Wie Georg Picht kiirzlich bemerkte: ,Es ist ein Wider-
spruch in sich selbst, wenn man gleichzeitig industrielles Wachstum steigern und kon-
servativ sein will: denn industrielles Wachstum verandert die Welt und unterminiert

118



Schopfungsanftrag und Umweltkrise

alle bestehende Ordnung ... Die wirklichen Systemverinderer sind die Wachstums-
forderer.“3

Damit ist die politisch-gesellschaftliche Fragestellung angeschnitten. Neben Refor-
mern verschiedener Prigung sind vor allem marxistische Gesellschaflskritiker auf die-
sem Terrain aktiv geworden. Thr grundlegender Ansatz besteht darin, Umweltschiden
als Folge der privaten Verfiigung iiber die Produktionskrifte in den kapitalistischen
Lindern zu begreifen. Profitmaximierung als Antriebskraft der Produktion verursache
die Umdrehung der Beziehung zwischen Bediirfnissen und ihrer Befriedigung: in spit-
kapitalistischen Systemen miifiten Bediirfnisse stimuliert werden, um die Produktion in
Gang zu halten. Zur Losung der Umweltkrise sei es dementsprechend unumginglich,
die private Verfiigung iiber Produktionsmittel in eine gesellschaftliche zu verwandeln
und die Marktregulierung durch die Arbeit zentraler Planstellen zu ersetzen.

Doch auch marxistische Vorschlage lassen viele Fragen offen: Fast einstimmig zielen
auch marxistische Kritiker ein uneingeschrinktes Wachstum der Produktion und Pro-
duktivkrifte an, ohne an Begrenzung zu denken. Sie begreifen Umweltschiden als
typisches Problem des Spdtkapitalismus, konnen jedoch keine iiberzeugende Erklirung
und Losungsstrategie fiir vergleichbar hohe Belastungen in sozialistischen Lindern
bieten. Ihr monokausaler Ansatz a8t die Vielschichtigkeit der Umweltkrise aufier acht,
indem er sie ideologisch in ein vorgefafites Gesellschaftsmodell einfiigt, ohne die spe-
zifische Anfrage wirklich ernst zu nehmen.

Freilich wire alles differenzierte Umweltbewufitsein wertlos, wenn es sich nicht in
technische und wirtschaftliche Losungen konkretisiert und den organisierten Umgang
mit der Natur auf politisch-gesellschaftlicher Ebene verdndert. Doch das verdnderte
technisch- und politisch-praktische Handeln fordert zugleich ein Umdenken in den ithm
zugrunde liegenden Wertvorstellungen.

Zu diesen Wertvorstellungen gehort zunichst die Idee des Fortschritts. Die Expan-
sionsdynamik des Westens wurde in der Neuzeit vor allem durch drei Krifte entbun-
den: die Physik entdeckte die Energien der Natur und machte sie nutzbar, ein dynami-
scher Wirtschafts- und Organisationsstil wedkte schlummernde Krifte des Wettbe-
werbs, und die Demokratie entfesselte den menschlichen Ehrgeiz und Selbstbestim-
mungswillen. Obwohl das Fortschrittsdenken grundlegenden Grenzerfahrungen ausge-
setzt war (Weltkriege, Atombedrohung, Diktaturen, Rezessionen), erscheint es noch
seltsam ungebrochen. So bleibt die Aufgabe bestehen, Grund und Berechtigung des
Fortschritts zu erforschen, Fortschritt von Veridnderung zu unterscheiden, qualitatives
von quantitativem Wachstum, und nicht unkritisch die Gesetzmafigkeiten industriel-
ler Entwicklung auf die Bereiche Gerechtigkeit, Kultur, Humanitit zu iibertragen.
Dazu bedarf es der Versshnung von Kriften des Fortschritts und der Bewahrung, und
zwar durch Grenzziehungen, die das sozial und human kritische Quantum der Tech-
nologie und Organisation respektieren.

Eine weitere Wertvorstellung ist die der Lebensquahmt Welche Bediirfnisse sind
legitim und welche nicht? In welchem Maf ist es verantwortbar, neue Bediirfnisse zu

119



Giinter Remmert S]

wecken, um regional neue Absatzmirkte zu schaffen, in grofleren Zusammenhingen
jedoch Ungerechtigkeiten — wenigstens strukturell — zu vermehren? Welcher Rang
kommt aus sich und im Vergleich mit anderen Giitern folgenden Werten zu und
warum: dem materiellen Wohlstand, der sozialen Sicherheit, einer gesunden Umwelt,
der politischen Interessenvertretung, dem Recht auf Privatheit usw.? Hinter den
tagespolitischen Diskussionen verbergen sich fundamentale Differenzen in den grund-
legenden Uberzeugungen dariiber, was ein menschenwiirdiges Leben ist.

Den Vorstellungen von Fortschritt und Lebensqualitit liegen bestimmte Leitbilder
iiber die Stellung des Menschen in Natur und Geschichte zugrunde. Was ist der Grund
dafiir, dafl der neuzeitliche Mensch trotz Galilei immer noch glaubt, die Welt drehe
sich um ihn, trotz Darwin, er misse sich iber das Tier erheben, trotz Freud und Jung,
er konne unter Verdringung des Religitsen das Leben meistern? Wie weit ist jede
Kultur unausweichlich in Natur eingebunden, Geistigkeit in Leiblichkeit, und wo be-
ginnt die Miflachtung und Zerstérung dieser Lebensbasis?

Es scheint, als ob die grundlegende Herausforderung der Umweltkrise sich in der
Frage nach dem grundsitzlichen Verhaltnis von Mensch und Natur zuspitzte. Hier
liegt auch der Ausgangspunket fiir die mehrfach geduflerte Kritik am Christentum.

Gnadenlose Folgen des Christentums?

In einem der ersten religionsgeschichtlichen Aufsitze zum Thema ging Lynn White*
davon aus, dafl die moderne Naturwissenschaft, geschichtlich gesehen, als Extrapolation
der christlichen natiirlichen Theologie erscheint. Da Gott die Natur erschaffen hat,
mufl diese die gottlichen Gedanken offenbaren. Jahrhundertelang war es Aufgabe und
Kronung des Naturwissenschaftlers, ,Gottes Gedanken nachzudenken®. Die Techno-
logie wiederum erscheint als eine zumindest teilweise, westliche und voluntaristische
Verwirklichung der Uberzeugung vom Menschen als Bild Gottes, der somit an Gottes
Transzendenz iiber die Schpfung teilhat. Der Sieg des Christentums iiber vorchrist-
liche Naturreligionen beruht ja gerade auf der Entdimonisierung und Entmagisierung
von Baum, Quelle, Hiigel. Es ist in diesem Zusammenhang vernachlissigbar, daf die
moderne Naturwissenschaft sich hiufig gegen die Kirche emanzipieren mufite: Man
konnte iiber die gestellte Aufgabe nur in Konflikt kommen, weil man die Uberzeugung
von der grundsitzlichen Uberlegenheit des Menschen iiber die Natur miteinander
teilte.

»Es gibt in der ganzen Welt keine einzige Religion, die in solchem Mafle anthro-
pozentrisch ist wie das Christentum — besonders in seiner westlichen Ausprigung . ..
So hat das Christentum, in volligem Gegensatz zum antiken Heidentum und den
ostlichen Religionen (den Zoroastrismus vielleicht ausgenommen), nicht nur einen
Dualismus von Mensch und Natur errichtet, sondern sogar ausdriicklich erklirt, es
sei Gottes Wille, dafl der Mensch die Natur fiir seine eigenen Zwedke ausbeuten

120



Schépfungsauftrag und Umweltkrise

solle.“ ,Unsere heutige Naturwissenschaft wie auch die heutige Technologie sind so
von orthodoxer christlicher Arroganz gegeniiber der Natur durchtrinkt, daf von ihnen
allein keine Losung der tkologischen Krise erwartet werden kann. Da die Wurzeln
unserer Schwierigkeiten so weitgehend religios sind, mufl auch das Heilmittel im we-
sentlichen religiGs sein, ob wir es nun so nennen oder nicht* (White, 81, 88). Whites
Aufsatz enthdlt viele Nuancierungen, die in einer Zusammenfassung verlorengehen.
Er traut dem Christentum durchaus eine fundamentale Neubesinnung zu, ja sieht in
ithr den wichtigsten Lésungsansatz.

Ahnliche Gedanken hat Carl Amery in seinem Werk ,Das Ende der Vorsehung.
Die gnadenlosen Folgen des Christentums“ (Reinbek 1972) zu einer umfangreichen
Anklage verbreitert und verschirft. Fiir ihn liuft der historische rote Faden kontinuier-
lich durch Gruppen, die sich heftig befehden. Orthodoxe und Ketzer, seien sie nun
romisch oder reformiert, christlich oder sozialistisch, dem Abendland oder dem Ameri-
kanismus huldigend, vereint in allen Gegensitzen eine Botschaft: die Auserwizhltheit
des Menschen vor aller Kreatur, sein totaler Herrschaftsanspruch und Auftrag und
der unbegrenzte Glaubenskonsens, daf eine Verinderung der Welt Fortschritt garan-
tiert. Nach Amery entstand der gegenwirtige katastrophale Weltzustand durch die
restlose Ubernahme und Verinnerlichung dieser Leitvorstellungen der judiisch-christ-
lichen Tradition. An der Wiege der Umweltkrise steht die Ablsung der griechisch-
zyklischen Zeitauffassung durch das Christentum, das die Zukunft als Verheiflung
entdeckte. Zumindest seit Konstantin dem Groflen konstatiert Amery den Abfall der
Kirche von ihrer eigenen Botschaft: die Verwandlung einer nur auf das Kommen des
Herrn ausgerichteten, sich um die materielle Existenz nicht sorgenden Jiingergemeinde
in einen kirchlichen Machtapparat, der sich in immer mehr Angelegenheiten des welt-
lichen Lebens einmischt. In der Argumentation mit Max Weber einig sieht er eine
Kontinuitit zwischen dem Herrschaftsauftrag in Genesis 1, der monchischen Ethik,
der kalvinistischen und neukatholischen Leistungsethik bis in die Konsum- und Pro-
duktionsmoral der Gegenwart.

Auch die Mitarbeiter der MIT-Studie ,Grenzen des Wachstums® sehen christlichen
Einfluf am Werk. Dennis L. Meadows stellt die Frage nach dem zukiinftigen Men-
schenbild: ,Das Pro und Contra des Wachstums hat zu zwei Fraktionen gefiihrt, die
sich um zwei sehr unterschiedliche Menschenbilder versammeln. Das eine Menschen-
bild, das von den Beflirwortern unbegrenzten Wachstums getragen wird, ist der homo
sapiens, ein ganz besonderes Geschopf, dessen einzigartiges Gehirn ihm nicht nur die
Fahigkeit, sondern auch das Recht gibt, alle anderen Geschopfe und alles, was die
Welt zu bieten hat, fiir seine kurzfristigen Zwecke auszubeuten. Dies ist ein uraltes
Menschenbild, fest in der jiidisch-christlichen Tradition verankert . . . Das entgegen-
gesetzte Menschenbild ist ebenfalls uralt, aber es steht den &stlichen Religionen niher
als den westlichen. Es geht davon aus, dafl der Mensch, eine Art unter allen anderen
Arten, eingebettet in das Gewebe natiirlicher Prozesse ist, das alle Formen des Lebens
erhilt und in Maflen hilt.“5

9 Stimmen 194, 2 121



Giinter Remmenrt S|

Jay W. Forrester geht noch weiter: ,Genauer betrachtet ist das Christentum eine
Sammlung kodifizierter Wertvorstellungen, die das Wachstum férdern; es verpflichtet
den Menschen zur Entwicklung missionarischen Ehrgeizes, spricht ihm das Recht der
Herrschaft iiber die Natur zu und interpretiert seine Werte so, als hdtten die Christen,
als Auserwihlte Gottes, die heilige Pflicht, sich zu mehren und ihre Religion iiber die
ganze Erde zu verbreiten ... Das Christentum ist eine Religion des exponentiellen
Wachstums.“ ¢

White, Amery, die MIT-Wissenschaftler sind keine vereinzelten Stimmen. Wurde
das Christentum jahrhundertelang als generell fortschrittsfeindlich etikettiert, so dreht
man nun den Spief um. Dokumentiert die Wetterwendigkeit dieses Urteils nur Ver-
legenheit auf der Suche nach einem Siindenbock? Dieser Verdacht ist nicht einfach von
der Hand zu weisen; denn die erhobenen Vorwiirfe brauchen nicht unerwidert stehen-
zubleiben.

Plidoyer fiir das christlich-biblische Schépfungsverstindnis

Schon wichtige Fakten weisen darauf hin, dafl die Vorwiirfe an die Adresse des
Christentums in der Allgemeinheit, in der sie erhoben wurden, sicherlich nicht zu-
treffen.

Es ist zum Beispiel bemerkenswert, dafl sich im Gegensatz zum lateinischen Westen
der ebenso christliche griechische Osten grundsitzlich anders entwidkelte. Der westliche
Heilige handelte, der griechische meditierte. Die Natur wird bis heute in der Ostkirche
als symbolisches System verstanden, durch das Gott zu den Menschen spricht. Jenes
cher kiinstlerische Verstindnis liel Naturwissenschaft in unserem Sinn nicht erblithen.
Seit dem 7. Jahrhundert, in der das griechische Feuer erfunden wurde, scheint der
Osten keine bemerkenswerte technologische Neuerung mehr hervorgebracht zu haben.

In Zeiten, in denen das Engagement der Kirche zu weltlich wurde, entstanden im-
mer wieder Protestbewegungen. Von den igyptischen Wiistenvatern iiber Cluny und
die Franziskaner bis zu Charles de Foucauld artikulierte sich eine Neubesinnung auf
das Evangelium im radikalen Abstandnehmen von technisch-praktischer Naturbeherr-
schung. L. White ist in diesem Zusammenhang beeindruckt von Franziskus von Assisi,
der seiner Meinung nach ,den Menschen als Monarchen der Natur absetzen und eine
Demokratie aller Geschopfe Gottes“ errichten wollte (White, 86). Er schlagt ihn zum
Schutzheiligen der Okologie vor. Wer davon iiberzeugt ist, dafl der rechte Geist des
Christentums vor allem von seinen Heiligen weitergegeben wird, wird christliche
Orthodoxie und Orthopraxie nicht in der Arroganz iiber die Natur suchen.

Der Gedanke des menschlichen Herrschaftsaufrrags iiber die Natur, so wie ihn
Genesis 1 ausdriickt, wird allein schon durch die praktischen Vorschriften im jiidischen
Gesetz interpretiert und relativiert. Der Glaube an die Oberhoheit Gottes iiber allen
Landbesitz setzt den menschlichen Besitzern klare Grenzen: so z. B. Verpflichtungen,

122



Schopfungsauftrag und Umweltkrise

Armen oder hungrigen Wanderern das Ahrensammeln oder Pflicken von Trauben
zu erlauben, die Abgabe des Zehnten an Jahwe und die Armen, das Brachliegenlassen
der Acker in jedem Sabbatjahr und Jobeljahr (7. und 50. Jahr).

Es ist jedoch unumginglich, auf die alttestamentlichen Schépfungsgeschichten niher
einzugehen. Denn die Kritik am jiidisch-christlichen Naturverstindnis beruft sich gern
auf einen Satz aus dem ersten Kapitel der Bibel. Dort heifit es in einer Rede Gottes
an die gerade erschaffenen Menschen: ,Seid fruchtbar und mehret euch und fiillet die
Erde und macht sie euch untertan und herrschet iiber die Fische im Meer und iiber die
Vogel unter dem Himmel und iiber das Vieh und iiber alles Getier, das auf Erden
kriecht* (Gen 1, 28). N. Lohfink hat in zwei vielbeachteten Aufsitzen die Problematik
in diesem ersten priesterschriftlichen Schopfungsbericht untersucht?. Dabei stellte sich
heraus: Aus der Vorstellung vom Menschen als Bild Gottes (die einige Verse vor dem
obigen Zitat formuliert wird) allein 1ifit sich noch keine Folgerung fiir eine Herr-
scherstellung oder einen Weltauftrag des Menschen ziehen. Diese Rede unterstreicht
nur die besondere Nihe des Menschen zu Gott. Im Denken der Priesterschrift gilt
ferner der Fruchtbarkeitssegen keineswegs fiir alle kommenden Generationen. Viel-
mehr wird im Gegenteil damit gerechnet, dafl dieser Segen (der alles andere ist als
cin Gebot) eines Tages seine Wirkung erreicht hat und die Menschheit nicht mehr
weiter wachsen muf}. Die Aussage ,Macht euch die Erde untertan® ist besser undrama-
tisch zu tibersetzen: ., Nehmt die Erde in Besitz®. Sie bezieht sich darauf, dafl sich die
verschiedenen Rassen und Volker nach dem Plan Gottes auf ihren Landgebieten nie-
derlassen diirfen. ,Uber die Tiere herrschen® heifit schlieflich in der urspriinglichen
Bedeutung nur, sie z. B. auf die Weide fiihren, als Zugtiere benutzen, mit einem Wort:
sie domestizieren. Diese Ergebnisse wurden anhand einer punktuellen Untersuchung
der entscheidenden Formulierungen gewonnen.

Gen 1, 28 ist also alles andere als eine Rechtfertigung dafiir, dafl der Mensch alles,
was die Welt bietet, fiir seine eigenen egoistischen Ziele ausbeutet. Dieser Befund ver-
starkt sich, wenn man den zweiten jabwistischen Schipfungsbericht (Gen 2, 4b-25) mit-
beriicksichtigt. In ihm ist klar die Verbindung des Menschen mit der ihn umgebenden
Materie ausgesagt: Ackererde ist das Material, aus dem sein Korper geformt wird.
Er wird wieder zur Erde zuriickkehren, von der er genommen wurde (V. 19). Mensch
(adam) und Erde ("adama) bilden eine Schicksalsgemeinschaft, die auch nach der Ver-
treibung aus dem Paradies bestehen bleibt (V. 23). Wenn auch Gott fiir sein Geschopf
cinen Garten baut, so hat sich doch auch schon der paradiesische Mensch an der Fiir-
sorge Gottes fiir ihn zu beteiligen und den Garten zu bebauen und zu bewahren. Bei
aller Verinderung soll der Garten eine gute Gabe Gottes bleiben.

Ohne die Erde zu vergbttlichen, wie es in Babylonien, Agypten und Griechenland
der Fall war, bewahrten sich die biblischen Schriftsteller doch einen wachen Sinn fiir
Naturwirklichkeit. Alle Lebendigkeit und fruchtbare Fortpflanzung, die die Erde aus
sich treibt, stammt nicht aus der Eigenkreativitit der ,Mutter Erde® (wie sie etwa die
griechische Demeter verkorpert), sondern aus dem machtvollen Schdpferwort des allein

9% 123



Giinter Remmert S]

Gottlichen. Auch wenn Gott dem Menschen die Erde anvertraut, so hort er doch nicht
auf, ihr Eigentiimer zu bleiben (Jos 22, 19; Os 9, 3; Ps 85, 2; Jer 16, 18; Ez 36, 5).
Fiir das Volk Israel konkretisiert sich diese Tatsache heilsgeschichtlich in der Verhei-
Bung des Gelobten Landes, der Befreiung aus Agypten, dem gottlichen Beistand beim
Einzug und dem Wohnen im Land. Dieses Eigentumsrecht, das Gott iiber alles Land
besitzt und dem Menschen die Aufgabe des Verwalters und Treuhinders zuweist, wird
angerufen, um die Vorschriften tiber das Jobeljahr zu begriinden: ,Grund und Boden
darf nicht fiir immer verkauft werden; denn alles Land ist mein und ihr seid Fremd-
linge und Beisassen bei mir“ (Lev 25, 23). Kraft der Oberhoheit Gottes setzt auch das
religidse Gesetz den menschlichen Landbesitzern Grenzen ihres Rechts. Verpflichtungen
gegeniiber den Armen, den Wanderern, den Leviten und das Brachliegenlassen der
Acker sind prizise festgelegt. Wer auf lange Zeit das Land bebauen will, ist um des
Bewahrens willen in Verantwortlichkeit gegeniiber dem gottlichen Schopfer an sozialer
und okologischer Stabilitdt interessiert.

Die amerikanische Ethnologin M. Mead schrieb zusammenfassend zu den Vorwiir-
fen an die Adresse des Christentums: ,,Solche Diskussionen beriicksichtigen nicht die
ausbeuterische Haltung der Europier, ihr Streben nach Vorherrschaft, schon lange be-
vor sie christianisiert wurden. Sie ignorieren auch die im Alten Testament vorgeschrie-
benen Verfahren zur Erhaltung und zur Umverteilung und die Verhaltensweisen der
Christen im Nahen Osten. Versuche also, Christen zwingen zu wollen, aus einem
Gefiihl der Schuld fiir die Vergangenheit Verantwortung zu iibernehmen, wie ein
aggressives und unternehmungsmutiges Volk schliefllich Europa besiedelte und sich
nach Amerika ausbreitete, fordern ein gefahrliches Miflverstandnis iiber die Geschichte
und die Rolle religitser Ideologie, kultureller Tradition und tatsichlicher Zustinde
bei der Herausbildung der Verhaltensweisen gegeniiber der Umwele.“8

Der Schépfungsauftrag: eine mifiverstandene Tradition?

Das Bild vom Menschen als dem vor allen anderen Wesen ausgezeichneten Geschopf,
das den Rest der Welt beherrschen kann und soll, 128t sich also durch den biblischen
Schopfungsglauben nicht legitimieren. Aber ging nicht von der Schopfungsgeschichte
eine Wirkung aus, die sich vom Sinn des Textes entfernte? Impulse konnen auch von
mifiverstandenen Traditionen ausgehen. Einige historische Streiflichter, die Haupt-
tendenzen in Theorie und Praxis beleuchten, sollen die Entwicklung von Weltbild und
Weltverhalten im Abendland verdeutlichen.

Die Griechen verstanden den Kosmos als in sich ruhende, schone Ordnung. Das Wort
selbst bezeichnet nicht von ungefihr auch die menschliche Rechtsordnung und frau-
lichen Schmuck. Fiir Plato werden im ,,Gorgias® Himmel und Erde, Gotter und Men-
schen durch Freundschaft in einer Einheit zusammengehalten, wenn auch die sinnliche
Welt nur Abbild einer eigentlicheren, geistig erfahrbaren Ideen-Welt ist. Aristoteles,

124



Schipfungsauftrag und Umweltkrise

der in der Nikomachischen Ethik die Kosmologie als grundlegende Wissenschaft be-
zeichnet, begreift die Natur als unbewufft wirkende, kunstfertige Kraft. In der Stoa
ist Gott die alles durchdringende Weltvernunft.

Mit dem Einbruch des Christentums in die Welt der Griechen und Romer wird die
Entsakralisierung der Natur, die bereits im griechischen Polytheismus und der Philo-
sophie gegentiber fritheren magischen und animistischen Naturreligionen vorangeschrit-
ten ist, erheblich weiter gefordert. Es ist diese Entdivinisierung, die Entgottlichung der
Umwelt, die die geistesgeschichtliche Grundlage der spiteren naturwissenschaftlich-
technischen Expansion bilden wird. Jahrhundertelang finden sich jedoch nebeneinander
weltbejahende wie weltverneinende Tendenzen. Nachdem die Kirche eine gesellschaft-
lich einflufireiche Grofle geworden war, engagierte sie sich deutlich auf dem kulturellen
und politischen Sektor. Trotz aller Kultivierungsarbeit der Kloster duflerte sich die
kontemplativ-asketische Spiritualitit jedoch auch weltfliichtig. Die Distanz zum tech-
nisch-praktischen Weltverhalten findet bis in die ,Imitatio Christi“ des Thomas von
Kempen, dem populdrsten Erbauungsbuch des Spatmittelalters, ein beredtes Zeugnis.

Aungustinus, dessen Denken eine groflartige Synthese von griechischem und christ-
lichem Geist bildet, preist die Schénheit und Ordnung der Welt, die als ganze, also
auch als materielle, Schépfung des guten Gottes und so selbst gut ist. Aber das Wesen
des Menschen besteht nicht darin, sich in die Gesamtordnung einzufiigen und sie im
kleinen zu spiegeln, sondern als Person Gott gegeniiberzustehen. Gott und die Seele
interessieren ihn, sonst nichts. Die Auslegung der Schopfungsgeschichte illustriert nur
diese Wende zum Subjekt. Mit Gregor von Nyssa und Ambrosius versteht sie Augustin
als allegorisches Bild fiir den Einzelmenschen und seine Psychologie. Die Gotteseben-
bildlichkeit des Menschen ist die Begabung der rein geistigen Vernunftseele. Sie herrscht
iiber die Affekte (symbolisiert in den Tieren) und iiber den Leib (symbolisiert in
der Erde). Eine solche atechnische Auslegung wird jahrhundertelang vorherrschen, in
der asketisch-monchischen Bewegung weiterentwickelt und fiir das geistliche Leben
fruchtbar gemacht werden.

Erst die Neuentdeckung des Aristoteles im 12. Jahrhundert forderte das Interesse
an einer theoretisch-objektiven Erforschung der Natur. Als aufgeschlagenes Schopfungs-
buch Gottes liegt sie vor dem religits motivierten Forscher. Zunehmende mathema-
tische Exaktheit kann jetzt dazu dienen, die souverine Stellung des Menschen gegen-
iiber der Welt in immer genauere Beschreibung und Erklirung des Naturgeschehens
umzusetzen. Thomas von Aquin schenkte der Kosmologie mehr Aufmerksamkeit als
Augustinus. Fiir ihn ist die Naturbetrachtung notwendig, um zur Erkenntnis Gottes
zu kommen. Lift doch naturwissenschaftliches Forschen Gottes Weisheit, Kunstfertig-
keit und Giite entdecken und schenkt sogar eine gewisse Gleichformigkeit mit Gott.
Ein Irrtum tiber die Geschopfe hat auch einen Irrtum iiber Gott zur Folge (Summa
contra Gentiles). Von der Arbeit und dem Weltauftrag des Menschen scheint dagegen
Thomas keine hohe Meinung zu haben. Das handwerkliche Tun stellt er ganz in den
Dienst der Moral. '

125



Giuinter Remmert SJ

Fiir die Entwicklung von Technik und Wirtschaft bedeutet die Theologisierung und
Verkirchlichung der Kultur im Mittelalter Ansporn und Hemmnis zugleich. Die Frei-
gabe der irdischen Welt durch die transzendente Gottesidee ermoglicht das Ausprobie-
ren menschlicher Fihigkeiten am Stoff. Im Spitmittelalter kommt es zu einer Reihe
wichtiger Erfindungen: Uhr, Schiefpulver, Buchdruck, Turbine, Kompaf}. Doch die
Absorption des Geistigen im Theologischen macht eine theoretisch sich begriindende
und fortentwickelnde Technik noch nicht méglich.

Mit dem Aufkommen experimentell-methodischer Forschungsmethoden und mit den
bahnbrechenden technischen Erfindungen zu Beginn der Neuzeit verindert sich das
Verhidltnis zur Natur grundlegend. Man tut den Schritt vom organischen Rohstoff
zum anorganischen, von der menschlichen und tierischen Kraft zur Naturkraft, vom
Werkstoft zur Maschine. In der Landwirtschaft gewinnen Ziichtungen von Tier- und
Pflanzenrassen Bedeutung. Die Dynamik wird Kennzeichen des Wirtschaftens.

Bezeichnend ist, wie der Naturphilosoph der Renaissance, Francis Bacon, die Schép-
fungsgeschichte umdreht. Erkenntnis der Natur und Herrschaft iiber sie besafl der
Mensch seiner Meinung nach schon im Paradies, das Streben danach kann also nicht
Grund des Sitindenfalls gewesen sein. Durch den Fall verlor er jedoch beide Fihig-
keiten. Nun ist das wahre Ziel wissenschaftlicher Erkenntnis die Wiedereinsetzung des
Menschen in die Souveranitit und Macht, die er zu Anfang der Schopfung schon ein-
mal hatte. Nicht mehr die Gottesebenbildlichkeit ist, wie noch bei Luther, die Voraus-
setzung des Weltauftrags, sondern die Wiedergewinnung der verlorengegangenen
Naturbeherrschung ist das Mittel, um die Gottesebenbildlichkeit im zukiinftigen Pa-
radies herzustellen (Valerius Terminus or The Interpretation of Nature).

Descartes wird herausstellen, dafl es, um die Miihsal des Lebens zu verringern,
darum gehe, sich zum Herrn und Eigentiimer der Natur, ,mailtre et possesseur de la
nature®, zu machen (Discours de la méthode). Diese Herrschaft ist nicht gegeben, sie
muf} erkimpft werden.

Der Sikularisierungsprozell von Naturwissenschaft, Technik und Wirtschaft ist un-
aufhaltsam. Die Entdeckung der neuen Welt hatte ein Land der unbegrenzten Méglich-
keiten erdffnet. Geistige Umbriiche, wie sie in der franzdsischen Revolution signalartig
zum Ausdruck kamen, verindern grundlegend die gesellschaftliche Organisation. Ge-
gen das durch den Siegeszug maschineller Industrialisierung verursachte menschliche
Elend erheben sich die Weber und andere Gruppen. Im Sozialismus Skonomisiert sich
zunehmend Religion, Philosophie und Politik. Der frithe Marx der Pariser Manu-
skripte hilt eine vollendete Wesenseinheit des Menschen mit der Natur, den durch-
gefithrten Naturalismus des Menschen und Humanismus der Natur in der Zukunft
noch moglich. Spiter ist er iiberzeugt von der grundsitzlichen Unaufhebbarkeit beider.
Das Verhiltnis des Menschen zu seiner Umwelt im Reich der Freiheit wire aber den-
noch verindert: mit der Uberwindung des Ausbeuterstandpunkts briuchte sich auch
die Natur nicht mehr am Menschen zu richen. Unkritisch iibernimmt jedoch die
Marxsche Theorie den Wachstumsoptimismus ihrer Gegenspieler.

126



Schépfungsauftrag und Umweltkrise

In der Weise, wie die biblische Schopfungsgeschichte verstanden und verwirklicht
wurde, spiegeln sich geistige Umbriiche ebenso wie technisch-praktische. Wihrend bis
in das Spdtmittelalter eine atechnische Auslegung vorherrscht, legitimiert sie in der
Neuzeit den Siegeszug von Wissenschaft und Technik. Die Sonderstellung des Men-
schen, die Freigabe irdischer Wirklichkeit zum Forschen und Verarbeiten werden in
wirtschaftliche und industrielle Expansion umgesetzt. Die Verantwortung vor Gott,
die Einbezichung des Menschen als Kreatur ins Kreatiirliche, Grenzzichungen, die
aus der Aufgabe des treuhinderischen Bewahrens folgen, geraten aus dem Blidk.
Technisch-wirtschaftliche Ausbeutung und Expansion werden zur innerweltlichen Ant-
wort auf menschliche Erlésungssehnsucht.

Diejenigen, die den biblischen Schopfungsbericht zum geistesgeschichtlichen Grund-
datum der Umweltkrise stempeln, werden nicht nur seinen urspriinglichen Intentionen
nicht. gerecht, sondern vernachldssigen ebenso die komplexe und widerspriichliche
Wirkungsgeschichte dieses Textes. Zwar 1488t sich schon in der frithen Theologie eine
hohe Wertschitzung des Menschen nachweisen; seine ganze Existenz bleibt aber mit
der handwerklich-praktischen Weltbewiltigung eingeborgen in die von Gott gegebene
Schépfungsordnung. Erst mit der Neuzeit setzt die Verselbstindigung von Wissen-
schaft und Technik ein. Die aufkommende Herrschafts- und Ausbeutungsideologie ist
weniger Schuld des Christentums als ein Produkt des Wissenschaftsoptimismus und
Fortschrittsglaubens der Neuzeit. ‘

ANMERKUNGEN

! Vgl. den Literaturbericht: G. Remmert, Schopfungsauftrag oder Selbstmordprogramm?, in: Bibel und
Kirche 1975, 92-99.

2 Vgl. G. Liedke, Von der Ausbeutung zur Kooperation, in: Humanokologie und Umweltschutz, hrsg. v.
E. v. Weizsidcker (Stuttgart 1972) 37 £.

¢ G. Picht, Wir brauchen neue Uberzeugungen, in: Neue Ziele fiir das Wachstum, hrsg. v. J. Schlemmer
(Miinchen 1973) 132. ;
4 L. White, The Historical Roots of Qur Eccologic Crisis, in: Science, Vol. 155, 10 March 1967, 1203
bis 1207. Deutsch in: F. Schaeffer, Das programmierte Ende (Genf 1973) 71-88.

5 D. L. Meadows, Wachstum bis zur Katastrophe? (Stuttgart 1974) 28 f.

6 J. W. Forrester, Die Kirchen zwischen Wachstum und globalem Gleichgewicht, in: D. L. Meadows, Das
globale Gleichgewicht (Stuttgart 1974) 253.

7 N. Lohfink, Macht euch die Erde untertan?, in: Orientierung 38 (1974) 137-142; ders., Die Priester-
schrift und die Grenzen des Wachstums, in dieser Zschr. 192 (1974) 435-450.

8 M. Mead, Kulturelle Verhaltensweisen und die Umwelt des Menschen, in: Umweltstrategie, hrsg. v.
H. D. Engelhardt (Giitersloh 1975) 17 f.

127



