Umschan

wegen deren grofler Chancen zukiinfrig be-
sonders sorgfiltig geschehen miissen: Minner,
die viel Zeit fiir die Jugend aufbringen kon-
nen (auch auflerhalb der Schule), die mit Ju-
gendlichen dialogfahig sind, die gern studieren
und Zivilcourage besitzen. Ein Religionsleh-
rer, der gleichzeitig mit der Kollegstufe noch
cinen Pfarrseelsorge-Auftrag iibernimmt, bzw.
die kirchliche Behorde, die einen solchen Auf-

trag erteilt, miissen wissen, dafl sie einen
wirksamen Leistungskurs Religion unmoglich
machen. Fillt aber dieser Leistungskurs lan-
gere Zeit hindurch aus, dann sinkt die Be-
deutung des Fachs Religionslehre innerhalb
der Kollegstufe erkennbar ab, wobei an die
verspielte Chance der Jugendpastoral noch
gar nicht gedacht ist.

Karl Theodor Kehrbach

Auf dem Weg zu einer Anerkennung der Amter

die Zeitschrift
»Catholica® ein eigenes Heft den Problemen

Im Sommer 1972 widmete

um Amt und Eucharistiegemeinschaft zwi-
schen den Kirchen. Albert Brandenburg schrieb
in der Einleitung zu diesem Heft: ,Wir sind
so weit, festzustellen, dafl uns von unseren
christlichen Mitbriidern evangelischen Be-
kenntnisses eines wirklich trennt: das Prie-
stertum® (S. 85). Im gleichen Text zitierte
Brandenburg die Stelle des Okumenismus-
dekrets des Zweiten Vatikanums (Nr. 22), in
dem es heifit, dafl die Lehre ,von den Dienst-
dmtern der Kirche notwendig Gegenstand des
Dialogs“ zwischen den Kirchen sein miisse.
Seither ist die Diskussion um die Fragen
von Amt und Sukzession in breitem Umfang
gefithrt worden, und dies sowohl in den ver-
schiedenen christlichen Kirchen als auch in
interkonfessionellen Dialogen in 6kumeni-
schen Gesprichskreisen und in offiziellen
Studienkommissionen®. Eine
»Catholica® erschienene Literaturiibersicht zu
diesen Fragen (Beiheft 1, 1975) nennt aus
den letzten Jahren mehr als 600 Titel - eine
fast entmutigende Bilanz fiir jeden, der auf

wiederum in

eine rasche und umfassende Information an-
gewiesen ist. Um so mehr ist man fiir die Ar-
beit von Heinz Schiitte dankbar, die die Lite-
ratur zu den Fragen des Amts, soweit sie im
deutschen Sprachraum erschienen ist, sichtet,
unter systematischen Gesichtspunkten gliedert
und damit leicht zugidnglich macht®.

“ Schiitte stellt die Fragen, die sich in der
heutigen Diskussion als strittig herausgestellt
haben und die heute kirchentrennende Kraft
zu haben scheinen, an die verschiedenen Posi-
tionen, namlich die Frage nach dem Amt, nach

154

der Ordination und nach der Sukzession. Un-
ter dieser streng systematischen Ausrichtung
werden in fiinf Teilen die Vorstellungen mo-
derner Theologie iiberpriift- in einem ersten
Teil die Aussagen evangelischer Exegeten zu
diesen Problemen, im zweiten Teil die Kon-
zeptionen evangelischer Dogmatiker. Anschlie-
flend werden die Antworten der katholischen
Exegeten und im vierten Teil die der katho-
lischen Dogmatiker der Gegenwart dargelegt.
Ein fiinfter Teil umreifit die Aussagen dku-
menischer Dokumente zu den gestellten Fra-
gen.

Der methodische Weg, die gleichen Fragen
an verschiedene Disziplinen zu stellen, fihrt
zu manchen Uberschneidungen und Wieder-
holungen; andererseits wird auf diese Weise
die Gliederung des Buchs sehr durchsichtig. In
den beiden Teilen, die sich mit der evangeli-
schen Theologie beschiftigen, werden sowohl
in der Exegese als auch in der Dogmatik ver-
schiedene Positionen unterschieden, wobei die
Auffassung A jeweils die der katholischen
Tradition am nichsten stehende ist. In der
Darstellung der katholischen Exegese und
Dogmatik ist diese Aufgliederung in verschie-
dene Positionen nicht vorgenommen worden.

An die evangelische Theologie wird die
Frage gestellt, ob sie ein Amt kennt, das auf
dem Apostelamt basierend die Aufgaben der
Apostel in der Kirche gegenwirtig hdle. Wird
dieses besondere Amt als fiir die Kirche kon-
stitutiv erachtet? Wird es vom Willen Christi
her verstanden und nicht allein als Beauftra-
gung seitens der Gemeinde gedeutet? Wird
dieses Amt durch Ordination verliehen?
Schiitte kann fiir den Bereich der heutigen



Umschau

lutherischen Kirchen in Deutschland alle diese
Fragen mit Ja beantworten. Somit finden die
fiir das katholische Verstindnis vom besonde-
ren Amt konstitutiven Grundelemente im
lutherischen Verstindnis durchaus ihre Ent-
sprechung, so dafl eine grundlegende Uberein-
stimmung gegeben ist, die eine Anerkennung
oder Validisierung des Gegebenen als moglich
erscheinen lift. Die im katholischen Bereich
hiufig anzutreffende Argumentation, in den
evangelischen Kirchen gebe es zu viele ein-
ander widersprechende Auffassungen, als dafl
man die heute faktisch gegebenen Amter ,an-
erkennen® konnte, iibernimmt Schiitte nicht;
abweichende ,Theologenmeinungen® kénnen
die offizielle Lehre nicht grundlegend in
Frage stellen, sie konnen vor allem die katho-
lische Kirche nicht davon abhalten, positive
Schritte in Richtung auf eine Anerkennung
der lutherischen Amter zu unternehmen. (Daff
es in den evangelischen Kirchen durchaus eine
weithin einheitliche und gemeinsame offizielle
Lehre vom Amt gibt, zeigt besonders ein-
drucksvoll: A, Burgsmiiller — R. Frieling, Amt
und Ordination im Verstindnis evangelischer
Kirchen und dkumenischer Gespriche. Eine
Dokumentation im Auftrage der Arnoldshai-
ner Konferenz, Giitersloh 1974.) Die Amts-
vorstellungen aus dem Bereich der reformier-
ten Tradition und damit zusammenhingend
die Aussagen der Leuenberger Konkordie be-
handelt Schiitte dagegen wesentlich kritischer.

In zwei umfangreichen Teilen seines Werks
stellt Schiitte die Fragen der heutigen Kon-
troversen um das Amt den evangelischen und
den katholischen Exegeten. Diese Fragestel-
lung kann der Vielfalt der exegetischen An-
sitze nur sehr begrenzt gerecht werden; ande-
rerseits ist es sicher das Recht einer systema-
tischen Arbeir, die heutigen Fragen mit den
primiren Quellen der Kirche und ihrer Lehre,
wie sie sich im Neuen Testament darstellen,
zu vergleichen. Hier ist festzustellen, dafl sich
die Exegeten in den anstchenden Fragen iiber
die Konfessionsgrenzen hinweg durchaus ver-
stindigen kénnen, dafl diese Ubereinstimmung
fir die dogmatischen Formulierungen und
vor allem fiir die kirchliche Praxis aber weit-
hin ohne Bedeutung bleibt. (Zur Wertung

dieses weithin zu beobachtenden Phidnomens
vgl. E. Schlink, Die Methode des dogmatischen
okumenischen Dialogs, in: Kerygma und
Dogma 12, 1966, 205 f.)

Daraus ergibt sich die Anfrage an Schiitte,
ob es sinnvoll sein kann — wie es in seinem
Werk geschieht —, die Darstellung der evan-
gelischen und der katholischen Exegeten in
den Teilen 1 und 3 vorzustellen und sie durch
die Aussagen evangelischer Dogmatiker zu
trennen. Alle vorgestellten evangelischen und
katholischen exegetischen Entwiirfe erkennen
in der neutestamentlichen Situation eine grofie
Vielfalt und Breite von Verwirklichungen des
Christlichen, die in der spiteren kirchlichen
Entwicklung nur zu einem kleinen Teil reali-
siert wurden. Die Kontroversen zwischen den
Exegeten fallen somit kaum mehr mit den
Konfessionsgrenzen zusammen. Als spezifisch
Jkatholisches® Problem — hierin kdnnte man
eine Rechtfertigung fiir die gesonderte Dar-
stellung der katholischen Exegese erblidten —
untersucht Schiitte die Frage, ob man die
Amrstrdger in der Kirche als ,Priester be-
zeichnen solle. Er kommt zu der sehr deut-
lichen Formulierung, man miisse ,sich ernst-
lich fragen, ob die Bezeichnung ,Priester® fiir
die christlichen Amtstrager nicht einer weni-
ger problematischen Platz machen miifite”
(268). -

Den verschiedenen katholischen Ansitzen
zu einer Theologie des kirchlichen Amts, die
Schiitte im vierten Teil darstellt, ist gemein-
sam, dafl sie sich bemiihen, das Amt aus der
nachtridentinischen Engfiihrung herauszuho-
len, dafl sie den Verkiindigungsdienst ins Zen-
trum stellen und dem Gedanken des allgemei-
nen Priestertums breiten Raum geben. Nach-
driidklich betont Schiitte die Notwendigkeit
einer episkopalen Verfassung der Kirche, wo-
bei er aber ,den unbiblischen Ausdruck ,Hier-
archie® wieder zuriickereten lassen® will (305).
Allerdings ist auch in der katholischen Theo-
logie die Deutung des bischéflichen Amts und
das Verhiltnis von Bischof und Priester theo-
logisch keineswegs eindeutig gekldrt. Dies
wird vor allem durch die Fille einer Ordina-
tion durch Priester und damit einer presbyte-
rialen Sukzession belegt. Auch in Kirchen, in

155



Umschan

denen die Bezeichnung ,Bischof* nicht iiber-
nommen wurde, kann nicht von wvornherein
ausgeschlossen werden, dafl in ihnen der Sache
nach das Bischofsamt beibehalten sein kann.
Somit ist es nach Schiitte nicht gerechtfertigt,
allein aus dem Fehlen des Bischofsamts in
historischer Kontinuitit in den evangelischen
Kirchen die Ungiiltigkeit der evangelischen
Ordination abzuleiten. Aus dem Vergleich des
katholischen und des evangelischen Verstind-
nisses des besonderen Amts in der Kirche er-
gibt sich fir Schiitte, daf} tiber die Giiltigkeit
der evangelischen Amter keine letzte Sicherheit
zu gewinnen sei: weder konne man sie als
sicher giiltig noch als sicher ungiiltig ansehen.
In dieser Situation ist es weder méglich, fiir
die evangelischen Amtstrager eine Re-Ordina-
tion zu fordern, noch die evangelischen Or-
dinationen als solche katholischerseits anzu-
erkennen.

Von dieser Uberzeugung ausgehend iiber-
prift Schiitte im fiinfren Teil seiner Arbeit
eine Reihe der wichrigsten Dokumente aus
dem Okumenischen Bereich. Dabei wird das
Memorandum der kumenischen Universitits-
institute, das eine Anerkennung fir moglich
erklart, deutlich kritisiert. Wihrend an diesem
Memorandum verschiedentlich geriigt wurde,
daf} es iiber andere 8kumenische Dokumente
weit hinausgehe, ist Schiitte der Meinung, es
folge zwar weithin dem Konsens, der dort
erreicht wurde, falle aber ,in einigen wesent-
lichen Punkten wieder dahinter zuriick® (410).
Dagegen stellt sich der Verfasser fast unein-
geschrankt hinter die Aussagen der Gruppe
von Dombes, nach denen die Amtstrager der
Kirchen der Reformation die volle Zeichen-
haftigkeit des Amts durch die Riickgewinnung
der episkopalen Sukzession anstreben. Uber-
wiegend positiv werden in diesem Teil auch
die Dokumente des katholisch-lutherischen
Dialogs in den USA iiber Eucharistie und
Amt, der Malta-Bericht und das Studiendoku-
ment der Kommission fiir Glauben und Kir-
chenverfassung iiber ,Das ordinierte Amt in
Skumenischer Perspektive® beurteilt.

In einem sechsten und letzten Teil fafic das
Buch die in den Teilen 1 bis 5 gewonnenen
Erkenntnisse nochmals darstellend zusammen

136

und macht sie so leicht und iibersichtlich greif-
bar. Auf dieser Basis werden dann Modelle
vorgestellt, die eine Anerkennung moglich
machen kénnten. Dabei kénne man weder
eine Re-Ordination fordern noch die Amter
in der gegenwirtigen Lage anerkennen: ,Es
bedarf einer Validisierung der Amter in den
Reformationskirchen ,sub conditione'® (431).
Die grundlegende Einheit im Verstandnis des
Amts mache eine solche Validisierung moglich.

Fir die praktischen Moglichkeiten dieser
Validisierung stellt Schiitte drei Modelle dar.
Hier ist zuerst an eine ,sanatio in radice® zu
denken, die analog zum Eherecht auch auf die
Ordination angewandt werden konnte: Wie
bei einem fortdauernden Ehewillen die beste-
hende Ehe als kirchlich rechtmiflig anerkannt
werden kann, so konnte man auch die Wirk-
lichkeit des faktisch gewordenen und beste-
henden Amts in den Kirchen katholischerseits
anerkennen und damit zu einem giiltigen
Amt konstituieren. Gegen diesen Vorschlag
wendet Schiitte allerdings ein, daf} im Gegen-
satz zur Theologie der Ehe hier nicht der
fortbestehende Wille zur ,radix® gemacht
werden koénne, wenn der Ordinierende nicht
die Ordinationsvollmacht hatte. Die Anwen-
dung der ,sanatio in radice* auf die Frage
der Ordination erscheint darum Schiitte nicht
moglich. Leider konnte Schiitte Kar]l Rahners
»Vorfragen zu einem Skumenischen Amtsver-
stindnis“ (Freiburg 1974), die ungefihr gleich-
zeitig mit seinem Buch erschienen sind, in seine
Uberlegungen nicht mehr einbeziehen. Rah-
ner deutet die ,sanatio in radice® als die
kirchenamtliche Bestitigung einer faktisch ge-
wordenen Wirklichkeit, die durch diese Be-
statigung kirchliche Realitdit und Anerken-
nung gewinnt. Es will scheinen, dafl Rahners
Uberlegungen durch Schiittes allerdings sehr
zurickhaltende Verwerfung dieses Modells
noch nicht abgetan sind.

Als die zweite Moglichkeit einer Validisie-
rung nennt Schiitte die gegenseitige Handauf-
legung der Amtstrager auf der Ebene der Bi-
schofe, die dann innerhalb der jeweiligen Kir-
che weitergegeben werden miifite. Diese Hand-
auflegung wiirde bewuflt in der zeichenhaften
Vieldeutigkeit belassen: sie wiirde einen Ver-



Umschan

sbhnungsgestus ausdriicken, sie konnte aber
auch als eine notfalls eintretende Ordination
verstanden werden. Jedem Amtstriger wiirde
auf diese Weise vermittelt, was ihm noch
fehlt. Dieses Modell der gegenseitigen Hand-
auflegung, das vor allem von der Gruppe von
Dombes herangezogen wurde (es war bereits
Grundlage fiir die gescheiterten anglikanisch-
methodistischen Unionsplane in England; vgl.
dazu K.-E. Apfelbacher, Kirchenunionen im
20. Jahrhundert, in dieser Zschr. 191, 1973,
770-773), erscheint jedoch Schiitte in der Pra-
xis als ,kaum praktikabel®, weswegen er auf
diese Form nicht niher eingeht.

An dritter Stelle legr Schiitte einen hochst
originellen eigenen Vorschlag vor, wie eine
Validisierung der Amter der Reformations-
kirchen heute moglich sein konnte: ,Konnte
die katholische Kirche nicht, wenn die er-
wihnten Voraussetzungen gegeben wirem,
durch einen Hoheitsakt die Amter der Refor-
mationskirchen (sub conditione) validisieren?
Dieser Hoheitsakt sub conditione mifite sa-
kramentaler Art sein.“ Dabei wire es nach
Schiittes Uberzeugung denkbar, daff dieser
sakramentale Akt ,(dhnlich einer General-
absolution oder dem Segen urbi et orbi) vom
Papst generell unter Handausstreckung mit
der entsprechenden Intention vollzogen wird“
(433). Von den Amutstrigern der Reforma-
tionskirchen miifite dabei lediglich gefordert
werden, dafl sie positiv davon Kenntnis neh-
men, ,dafl von dem Augenblick der Kon-
validation (sub conditione) an die katholi-
sche Kirche sie als giiltig ordiniert anerkennt®
(433). Nicht dagegen miifiten sie ihre bishe-
rige Ordination fiir ungiiltig halten, eine
eventuell notige Re-Ordination intendieren
und sich nach dieser Validisierung ‘in einer
kirchlich neuen Situation verstehen. Dennoch
wiirden sie auf diesem Weg, soweit sie es nicht
sind, sakramental ordiniert, auch wenn sie
dies nicht intendieren, sondern lediglich eine
Anerkennung ihres bereits bestehenden Amits
und nicht den Neuempfang eines Amts an-
streben.

Schiitte legt diesen eigenen Vorschlag ledig-
lich als eine Art Anfrage auf der letzten Seite
seines umfangreichen Werks vor. Trotzdem

10 Stimmen 194, 2

hat sich die Auseinandersetzung um dieses
Buch gerade auf diesen eher als Anhang ver-
standenen Vorschlag konzentriert. In der
evangelischen Theologie hat der Plan kaum
Gegenliebe gefunden. Soweit man nicht tiber-
haupt die ganze Frage als ein innerkatholi-
sches Problem abtat, wurde das Werk gerade
wegen dieser Erérterung teilweise recht deut-
lich kritisiert. Am zurtidkhaltendsten war noch
Harding Meyer, der den Vorschlag als wenig-
stens originell bezeichnet und ihn insofern
positiv wiirdigt, als er ,,uns gleichsam mit der
Nase auf die keineswegs leichte und belang-
lose Frage (stofit), wie denn nun in concreto
theologischer Konsens im Amtsverstindnis in
praktische und gelebte Gemeinschaft der Am-
ter umgesetzt werden kann“ (Lutherische
Rundschau 25, 1975, 299-302). Deutlicher
wurde in seiner Kritik Reinhard Mumm von
der evangelischen Michaelsbruderschaft, der
die katholische Kirche aufforderte zu lernen,
,sich entgegen ihren Bindungen an das ro-
misch-rechtliche Denken stirker den Erkennt-
nissen ihrer eigenen Theologie zu beugen®
(Deutsches Pfarrerblatt 75, 1975, 26; dhnlich
A. Ahlbrecht in: Okumene am Ort 1975,
Nr. 7/8, 21-23). Recht massiv fiel die Kritik
K. Herberts in der ,Okumenischen Rund-
schau® aus (24, 1975, 118-120), dem diese
Uberlegung beweist, dafl fiir Schiitte ,Aner-
kennung offenbar nur unter Preisgabe jeder
Freiheit einer anderen Sicht denkbar® ist, und
der in diesem Werk ,keine wirkliche Hilfe
zur Okumenischen Verstindigung® erblickt.
Der Gedanke, das Amt aus Papstes Gnaden
zu empfangen — eine Sicht des Amts, die bis-
her auch in der katholischen Theologie in die-
ser Schirfe noch nicht durchgefithre wurde —,
stofit auf eine breite Front evangelischer
Skepsis.

Doch auch katholischerseits erscheint dieser
Vorschlag nicht unbedenklich. Hier wird der
objektive Inhalt des papstlichen Akts der Va-
lidisierung — in der Intention eine bedingte
Ordination — von der Intention des Empfan-
gers in einer Weise getrennt, die das hier
vorgelegte Sakramentsverstindnis problema-
tisch macht. Kann die Intention, die bei dem
evangelischen Amtscriger als ausreichend er-

87



Umschan

achtet wird, nimlich in seinem Amt jetzt auch
in der katholischen Kirche anerkannt zu wer-
den, geniigen, damit er tatsichlich, falls er
noch nicht giiltig ordiniert sein sollte, nun
gewetht wird? Kann jemand ordiniert werden,
der dies nicht positiv will? Welchen Sinn soll
ein Ritus haben, in dem der ,Spender® offen-
sichtlich etwas anderes intendiert als der
~Empfinger? Grenzt diese Hoffnung auf den
alles bewirkenden Vollzug des Ritus auch
ohne eine entsprechende Intention seitens des
potentiell eine Ordination Empfangenden
nicht so sehr an ein magisches Sakramenten-
verstindnis, dafl diese Form einer sakramen-
talen Validisierung sich eigentlich verbieten
miifite?

Schiittes Anliegen, bis an die Grenzen des
katholischerseits eben noch Méglichen zu ge-
hen, um dadurch zum angestrebten Ziel einer
Anerkennung der Amter zu kommen und da-
mit einen entscheidenden Stein auf dem Weg
zur Einheit der Kirche auszuriumen, mufd
ausdriicklich und positiv gewiirdigt werden.
Dennoch — so will es scheinen — ist der Preis,
den Schiitte hier zu zahlen bereit ist, ganz ein-
fach zu hoch. Auf einem zum mindesten mif3-
verstindlichen Sakramentenverstindnis lafit
sich eine Anerkennung der Amter und eine
Kirchengemeinschaft nicht aufbauen.

Dennoch fiihrt hier Schiittes Vorschlag einen
Schritt weiter. Kénnte man sich nicht damit
begniigen, den dargestellten universalen Akt
des Papstes inhaltlich so zu umschreiben, dafl
er das umfaflt, was vom Amtstriger der
evangelischen Kirche intendiert sein miifite:
eine Anerkennung seines Amts als rechte Ver-
kiindigung des Wortes Gottes und als rechte
Darreichung der Sakramente? Reinigt man
Schiittes Vorschlag von einer problematischen
sakramentalen Wirkweise eines isolierten ob-
jektiven Vollzugs, haben wir das Modell einer
Anerkennung vor uns. An dieser Stelle kon-
nen Rahners Uberlegungen hinsichtlich einer

138

moglichen Anerkennung einer historisch ge-
wordenen Wirklichkeit durch die kirchliche
Autoritdt weiterhelfen. Vor allem wiirde
diese Anerkennung eine Skumenisch bedeut-
same Gegenseitigkeit ermdglichen, und sie
vermiede damit den unangenehmen Beige-
schmack, den einseitige Validisierungen im-
mer an sich haben miissen.

Schiitte hat seinen Vorschlag auf der letzten
Seite seines umfangreichen Werks gleichsam
als Denkanstofl formuliert. Wenn man sich
an diesem Punkt nicht anschlieflen kann,
bedeutet dies keine Absage an das Gesamt-
werk mit seinen umfangreichen Darstellungen
und umsichtigen Beurteilungen. Auf der Basis
der Thesen zum Abendmahl, die das Strafi-
burger Institut fiir Skumenische Forschung
vorgelegt hat, ist nach Schiittes Uberzeugung
eine Eucharistiegemeinschaft zwischen den lu-
therischen Kirchen und der rémisch-katholi-
schen Kirche nicht mehr grundsitzlich unmég-
lich. Inzwischen wurde Schiitte zum Mitarbei-
ter im Sekretariat zur Forderung der Einheit
der Christen in Rom ernannt; er wird das
Referat ,Beziechungen der katholischen Kirche
zu Lutheranern, Reformierten und Altkatho-
liken® leiten, Es scheint, dies ist ein Zeichen
der Hoffnung in der Welt der Okumene, die
derartiger Hoffnungszeichen so notwendig

bedarf. Peter Neuner

! Einige der wichtigsten Dokumente sind zusam-
mengefafit und kommentiert in: H. Meyer, Lu-
thertum und Katholizismus im Gesprich. Ergeb-
nisse und Stand der katholisch/lutherischen Dia-
loge in den USA und auf Weltebene (Okumenische
Perspektiven 3, Frankfurt 1973).

2 H, Schiitte, Amt, Ordination und Sukzession im
Verstindnis evangelischer und katholischer Exege-
ten und Dogmatiker der Gegenwart sowie in Do-
kumenten okumenischer Gespriiche. Diisseldorf:
Patmos 1974, 471 S. Lw. 38,~.



