Besprechungen

liche Aussagen vorzulegen. Der Gedanke des
sproexistenten Christus®, der Schiirmanns
Anliegen pragnant bezeichnet, sollte auch bei
christologischen Versuchen katholischer Dog-
matik Beachtung finden. Der Begriff ,Pro-
Existenz® kam in den fiinfziger Jahren unter
Studenten in der DDR auf, um die Rolle des
Christen in einer atheistisch-sozialistischen Ge-
sellschaft zu beschreiben; er spielte dann auch
in den Rassenkdmpfen der USA eine Rolle.
Schon lautlich legt er Vergleich und Konfron-
tation mit dem christologischen Thema der
wPrae-Existenz® nahe, mit dem auch in un-
serer Zeit nicht selten die Gefahr einer nur
objektivistischen Betrachtung Jesu Christi ver-
kniipft ist. Solche Sicht hat trotz aller ver-
meintlichen Orthodoxie heute kaum Chancen,
die Menschen wirklich zu treffen, und sie
bleibt vor allem hinter wichtigen neutesta-
mentlichen Aspekten zuriids, die Schiirmann
mit dem Gedanken des ,Fiir Gott und fiir
andere Da-Seins“ Jesu Christi betont heraus-
stellt. In diesem Sinn darf sein Buch geradezu
als notwendig gelten. K. H. Neufeld §]

Hemmerre, Klaus: Theologie als Nachfolge.
Bonaventura — ein Weg fiir heute. Freiburg:
Herder 1975. 186 S. Kart. 25,—.

Der Titel 14t einen historischen Versuch
mit Anwendungen fiir heute vermuten; diese
Vermutung erweist sich als unzutreffend. Es
handelt sich vielmehr um ein auflerordent-
lich anregendes und fruchtbares Gespriich
zwischen dem mittelalterlichen Kirchenlehrer
und heutigem Denken iiber die Theologie,
ithre Aufgaben und Méglichkeiten in unserer
Zeit, Beide Gesprichspartner kommen gleich
gewichtig zu Wort und sind immer spiirbar
prisent, doch der Austausch selbst vollzieht
sich bewuflt in unserer Zeit. Diese Gesprichs-
situation ist nicht einfach selbstverstandlich.
Wie lific sich Bonaventura aus dem 13. Jahr-
hundert in die Gegenwart zitieren, was ver-
bindet ithn mit uns, was trennt ithn von uns?
Diesen Fragen gilt die Anfangsiiberlegung
(11-35).

Mit der Frage nach dem ,, Ansatz der Theo-
logie (36-62) beginnt die sachliche Auseinan-

142

dersetzung dariiber, ,aus welcher Wurzel
Theologie . . . Sinn, Methode und Plausibilitit
gewinnt® (6). Uber blofles Glaubensverstehen
hinaus ist damit auch die Ubersetzung ins Le-
ben, die Nachfolge angesprochen. Moglich
wird solche Theologie nur durch ,Die ,andere!
Logik der Theologie® (63-99), mit der die in-
haltlichen Aussagen von Liebe, Auferstchung
und Kreuz innerlich verkniipft sind. Erst
danach beantwortet Hemmerle die Frage, wel-
che Rolle und welches Wesen der Theologie in
der Perspektive seines Gesprichs mit Bona-
ventura zukommt: ,Integration... Welt-
wissen und Wissenschaftslehre® (100-133).
Diese formale Antwort wird anschliefend er-
ganzt in dem Kapitel: ,Einsatz und Spitze
der Theologie: Gottesfrage und trinitarische
Antwort® (134-167). Ein kurzer ,Nachgang®
vergleicht noch einmal zusammenfassend den
Weg Bonaventuras mit dem unseren (168-179),

Der Reichtum des Buchs liflc sich in die-
sen wenigen Hinweisen kaum andeuten. Theo-
logisch von grofler Bedeutung und in der
augenblicklichen geistigen Situation not-wen-
dig sind Hemmerles Uberlegungen zum Phi-
nomen des Anfangens (65-72) sowie seine
Darlegungen zur Logik der Produktivitit
(72-84), wo im Grund die heute gingigsten
und unbedachtesten Denkkategorien wie Neu-
heit, Unableitbarkeit, Urspriinglichkeit oder
Kreativitdc kritisch durchgedacht werden. Me-
thodisch hilft vor allem die Vorstellung des
»Weges“ und die damit verbundene Idee von
Steigerung und Stufung weiter. Die Gefahren
eines bloflen Denkens in Alternativen treten
deutlich in den Blick und scheinen mic der
»Logik des Komparativs, des abgestuften
und nicht des gegensdtzlichen Vergleichs, iiber-
windbar (vgl. z. B. 43 ff., 86 {.).

Die &ftere Rede vom dreifachen Schriftsinn
(120 u. 8.) hat allerdings am Zitat Bonaven-
turas keinen Halt, das im Einklang mit der
ganzen mittelalterlichen Tradition den vier-
fachen Schriftsinn bezeugt. Dieser kritische
Hinweis ist deshalb unerldflich, weil in unse-
ren Tagen Semantiker und Strukcuralisten
gerade iber den von Hemmerle nicht be-
riicksichtigten ,buchstiblichen Sinn“ proble-
matisieren und diesem grundlegenden Sinn



Besprechungen

eine neue Deutung zu geben versuchen. Den
allegorischen, moralischen “und anagogischen
Sinn der Schrift aber iiberlassen sie von vorn-
herein einer Theologie, die nach ihrem Urteil
hoffnungslos hinter einem modernen Bewufit-
sein zurtidk ist.

Ob Hemmerle bei seinem Entlanggehen an
den Texten Bonaventuras und bei seiner ei-
genstindigen Interpretation auch historisch
richtig gerroffen hat, ist von seiner eigenen
Aufgabenstellung her unwichtig. Sein Ge-
sprach mit Bonaventura ist anders und breiter
angelegt. Leicht lifit sich diesem Gesprich
nicht folgen, doch von der Sache her bietet
es mit dem im franziskanischen Ursprung ge-
deckten Modell der ,Nachfolge® (151) wich-
tige und fruchtbare Impulse. Dem Verfasser
sei darum fiir dieses Buch gedankt.

K. H. Neufeld S]

FINSTERHOLZL, Johann: Die Kirche in der
Theologie Ignaz wvon Déllingers bis zum Er-
sten Vatikanum. Aus dem Nachlafl hrsg. v.
Johannes Brosseder. Gottingen: Vandenhoeck
& Ruprecht 1975. 574 S. (Studien zur Theo-
logie und Geistesgeschichte des 19. Jahrhun-
derts. 9.) Lw. 89,—.

I. v. Dollinger darf als der &ffentlichste
Theologe im deutschen Katholizismus des letz-
ten Jahrhunderts gelten. Immer historisch-poli-
tisch interessiert und engagiert zwang er durch
seine vielfaltigen Stellungnahmen wie durch
sein personliches Schicksal die Menschen seiner
Zeit zur Entscheidung. Sachlich ging es dabei—
das darf man J. Finsterhlzl, dem frith ver-
storbenen Assistenten von H. Fries in Miin-
chen, als These abnehmen — um die Kirche.

Die drei Teile der umfangreichen Arbeit
bieten eine summarische Einleitung mit ,,Dol-
lingers Leben und Theologie in der Kirche
seiner Zeit® (19-58) sowie einen dhnlich kom-
primierten Schlufl in den ,Erwigungen zu
Déllingers Kirchenbild nach dem Vatikanum
I (515-532), zwischen die als die eigentliche
Untersuchung ,D6llingers Kirchenverstandnis
bis zum Vatikanum I* (61-511) gestelle ist.
Dieser Hauprteil gliedert sich in sieben the-
matisch angeordnete Kapitel: Die ,,Vorhalle®

der Kirche; Die Bilder und Sakramente der
Kirche; Die Gliederung der Kirche; Die Eigen-
schaften der Kirche; Die Kirche und die Kir-
chen; Die Geschichtlichkeit der Kirche, und
schlieflich: Die Unfehlbarkeit der Kirche. Im
einzelnen folgen diese Abhandlungen einem
einfachen, immer wiederkehrenden Schema,
das sich an der Chronologie der Auflerungen
Déllingers orientiert und jeweils mit einer
knappen Wiirdigung schliefit. Die dadurch
verursachten Lingen und Wiederholungen wa-
ren wohl nicht vermeidbar; leider wird durch
sie die Lekriire stellenweise umstidndlich und
ermiidend.

Mit offenkundiger Sympathie fiir Dollinger
und sein Denken stellt Finsterholzl dessen
Kirchenidee dar, ohne doch im einzelnen
Grenzen und Schwiichen zu verschweigen. Vor
allem sucht er Fehldeutungen sowohl auf sei-
ten nachvatikanischer Freunde wie Gegner
des Miinchener Theologen aufzudecken. Vieles
bleibt allerdings doppeldeutig und unent-
scheidbar trotz Finsterhdlzls nachdriicklichem
Bemiihen, die Deutung im Sinn eines rémisch-
katholischen Verstindnisses wahrscheinlicher
zu machen.

Sein Wohlwollen hat Finsterholzl, der auch
reiches handschriftliches Material heranzieht,
allerdings in der Interpretation der Déllin-
gerschen Auflerungen an die Grenze des Mog-
lichen, wenn nicht dariiber hinaus gefiihrt.
Das sei hier andeutungsweise an einem wichti-
gen Punke illustriert. Besal Dollinger eine
echte und moderne Vorstellung von Geschicht-
lichkeit oder nicht? Finsterholzl beantwortet
die Frage durch die Unterscheidung von drei
Perioden, von denen die erste und die letzte
von einem statischen Identititsgedanken be-
stimmt seien, wihrend Déllinger ,in seiner
theologisch lingsten und fruchtbarsten Periode
die Urkirche als den Keim der spiteren Kirche
und alle spateren Formen als genuine Entfal-
tung dieser Kirche der Grundlegungszeit® be-
trachte (54). Das den neutestamentlichen
Wachstumsgleichnissen entlehnte Bild wird im
6. Kapitel des Hauprtteils ,Die Geschichelich-
keit der Kirche® genauer entfaltet. Leider be-
gniigt sich Finsterholzl hier unter Verweis auf
die Arbeit J. Speigls, Traditionslehre und

143



