Kirchliche Autoritit im Widerspruch

Jenseits des Verlangens, seine eigene Anschauung in einem R&mischen Dokument be-
stitigt zu finden, miissen jeden, der um die Autoritit des kirchlichen Lehramts besorgt
ist, zwel Fragen bewegen: Stimmen die Auflerungen der einzelnen kirchlichen Institu-
tionen in ihren Grundaussagen tiberein? Baut nicht die eine Institution (unbeabsichtigt)
die Autoritit der anderen ab, wenn diese Ubereinstimmung — zumal fiir den wenig
differenzierenden theologischen Laien — nicht mehr festzustellen ist? Um die zweite
Frage schirfer zu formulieren: Tragen die kirchlichen Institutionen selbst zum Abbau
ihrer Autoritit bei?

Anla zu solchen Uberlegungen gibt die ,Erklirung zu einigen Fragen der Sexuali-
tat*, die am 29. 12. 1975 von der romischen Kongregation fiir die Glaubenslehre her-
ausgegeben wurde. Dieser Erklirung gingen drei deutsche Dokumente voraus: der
»Hirtenbrief der deutschen Bischofe zu Fragen der menschlichen Geschlechtlichkeit®
(verabschiedet auf der Vollversammlung der Deutschen Bischofskonferenz vom 12. bis
15. 3. 1973), das Arbeitspapier der Sachkommission IV der Synode ,,Sinn und Gestal-
tung menschlicher Geschlechtlichkeit® (vom Prisidium der Synode am 3. 11. 1973 zur
Veroffentlichung freigegeben) und der Synodenbeschluff ,,Christlich gelebte Ehe und
Familie* (von der Vollversammlung der Synode am 9. 5. 1975 angenommen). Der
Synodenbeschluff zumindest ist vom kirchlichen Lehramt gebilligt, da die Bischéfe bei
seiner Beschlufifassung beteiligt waren und da die zustindige romische Kongregation
bei der ,,recognitio® kein Veto einlegte.

In der Argumentation der drei deutschen Dokumente ist der Anteil der modernen
Humanwissenschaften nicht zu {ibersehen. Mit Recht wird immer wieder auf die Er-
gebnisse der Anthropologie, Psychologie und Soziologie hingewiesen, ohne daff deren
Aussagen den Rang von ,Glaubenssitzen® erhielten. Demgegeniiber greift das Romi-
sche Dokument primir auf die kirchliche Tradition zuriick, bestreitet den soziologi-
schen Erhebungen etwa fiir die ,Beurteilung des sittlichen Wertes menschlicher Hand-
lungen® jede Bedeutung und zitiert das Wort der Schrift, vor allem aus den Paulus-
briefen, oft ohne Riicksicht auf den jeweiligen Zusammenhang.

Uber diese formalen Unterschiede in der Art der Argumentation hinaus fallen in-
haltliche Differenzen auf. Wihrend die Deutsche Bischofskonferenz die Selbstbefriedi-
gung ,nicht als selbstverstindliche Betitigung der Sexualitit“ gutheiffen kann und die
Synode im ,Arbeitspapier® nur bestreitet, daf sie nicht ,als unerheblich bezeichnet
oder sogar empfohlen werden® kann — beides auf dem Hintergrund entwicklungs-
psychologischer Einsichten, stellt das Rémische Dokument fest: ,Im allgemeinen darf
jedoch nicht von vornherein das Fehlen einer schweren Verantwortung angenommen
werden® (im lateinischen Text steht ,culpa gravis“ — ,schwere Schuld). In der Frage

11 Stimmen 194, 3 145



Kirchliche Autoritit im Widerspruch

der vorehelichen Sexualitit legen die deutschen Texte — bei grundsitzlicher Einwei-
sung des Geschlechtsverkehrs in die Ehe — eine primir pastorale Sicht des Verhaltens
an den Tag. Im ,Arbeitspapier® ist zu lesen: . ..sowenig wird eine undifferenzierte,
pauschale Verurteilung bestehender vorehelicher sexueller Beziehungen den betreffen-
den Menschen in ithrem Verhalten gerecht.® Diesem Satz fiigt der Synodenbeschlufy an:
»Dennoch konnen diese Beziehungen nicht als der sittlichen Norm entsprechend an-
gesehen werden.“ Das R&mische Dokument spricht eine kategorische moraltheologische
Verurteilung aus und hat fiir dieses Verhalten nur die Bewertung ,leibliche Vereini-
gung in Unzucht®. Wo die deutschen Texte bei der Homosexualitit — ,ohne jede mo-
ralische Wertung der betroffenen Menschen® — von einer ,,Einschrinkung der Existenz-
mdglichkeit sprechen®, ,insofern die Mbglichkeit der Bereicherung durch das andere
Geschlecht wegfillt”, sagt das Romische Dokument: ,Nach der objektiven sittlichen
Ordnung sind homosexuelle Beziehungen Handlungen, die ihrer wesentlichen und
unerldfilichen Zuordnung beraubt sind. Sie werden in der Heiligen Schrift als schwere
Verirrungen verurteilt . . .*

Diese Differenz im Text kann gewifl nicht nur auf die Unterschiede: hie pastorale,
dort moraltheologische Sicht, hie Beurteilung des subjektiven Akts, dort Aussage iiber
dessen objektive Qualitit zuriickgefiihrt werden. Es zeigen sich Meinungsverschieden-
heiten in der Beurteilung des sexuellen Verhaltens.

Diese Feststellung dringt die zweite Frage auf. Da das Wort der Synode, das Wort
der deutschen Bischdfe und das Wort der pipstlichen Kongregation je anders lautet,
fragt sich der Christ: Wem soll ich glauben? In solcher Zwangslage werden die einen
als Kriterium ihrer Zustimmung die kirchenamtlich hohere Position der Rdmischen
Kurie nehmen; andere werden sich der volksniheren Bischofskonferenz zuwenden.

Es scheint, daf hier die eine Institution in der Kirche die Autoritit der anderen
herabsetzt. Dieser Vorgang mufl jeden Christen mit Sorge erfiillen. Wenn das kirch-
liche Lehramt — aus welchen Griinden auch immer — in seinen Grundaussagen nicht
iibereinstimmt, fordert es entweder einen kirchlichen Partikularismus, weil der ein-
zelne Gliubige sich die Entscheidung einer Bischofskonferenz zu eigen macht, oder er
verstarkt einen hierarchischen Absolutismus, weil man sich nur auf rémische Entschei-
dungen beruft. Beide Tendenzen diirften nicht im Sinn der Beschliisse des Zweiten
Vatikanischen Konzils liegen. Auf jeden Fall fithrt eine solche Praxis unter den Gliu-
bigen zur Verwirrung. Die Institutionen, die Einheit stiften und Klarheit bringen
sollen, erzeugen das Gegenteil: Differenzen und Unklarheit.

Bedeutsamer als die Problematik der inhaltlichen Differenzen in den Aussagen iiber
die Sexualmoral ist also der Vorgang, in dem eine Instanz gegen die andere ausgespielt
werden kann und wo dem Gliubigen gerade das entschwindet, was er in der Zeit des
Umbruchs braucht: das eine Wort einer iiberzeugenden Autoritit. Ist dieser Selbst-
abbau der kirchlichen Autoritit nur das Ergebnis einer Kommunikationsstorung?
Oder hat er tiefere Ursachen?

Roman Bleistein S|

146



