Ulrich Asendorf
Katholizitat und Amt bei Luther

Perspektiven heutiger 6kumenischer Theologie

Das Thema des geistlichen Amts ist ein instruktives Beispiel fiir den Fortschritt des
substantiellen Skumenischen Dialogs zwischen Katholiken und Lutheranern heute.
Angesichts vieler sikularistischer Ausuferungen gerade im protestantischen Bereich
kann man diese Entwidklung nur dankbar begriiffen. Inzwischen liegen offizielle zwi-
schenkirchliche Verhandlungsergebnisse vor, der Malta-Text und die Texte des grofien
amerikanischen Dialogs. Parallel wire auf die Arbeit der Gruppe von Dombes in
Frankreich hinzuweisen. Immer wieder ist von einer Konvergenzbewegung gesprochen
worden. Noch vor kurzem hitte niemand zu behaupten gewagt, dafl auch in der Amts-
frage ein weitgehender Konsensus moglich ist.

Es ist nicht die Absicht dieses Beitrags, die inzwischen erzielten Ergebnisse auszu-
werten, zu der eine Reihe weiterer Dokumente gehdren wie das Memorandum der
deutschen Universititsinstitute und die Texte der Kommission fiir Glauben und Kir-
chenverfassung, wie sie nach der Sitzung in Accra (Ghana) im Sommer 1974 vorgelegt
wurden!. Entgegen einem iiberwundenen &kumenischen Pessimismus von einst hat
sich in diesen vielfiltigen Bemiihungen immer wieder gezeigt, dafl die groflen Fragen
des Glaubens und der Lehre die Kirchen nicht trennen, sondern im Ringen um die
Wahrheit immer enger zusammenfiihren. Diese Feststellung ist deswegen im Zeitalter
einer breiten Skumenischen Fehlentwicklung auf eine illusionire kiinftige Weltgesell-
schaft hin wichtig, weil hier alle konfessionellen Differenzen bis zur Bedeutungslosig-
keit nivelliert werden. Unter diesen Voraussetzungen hért freilich auch jeder sinnvolle
okumenische Dialog auf.

Im einzelnen hat die auch sonst weit verbreitete Indifferenz gegeniiber der Lehre
der Kirche ganz verschiedene Griinde, denen hier nicht weiter nachzugehen ist. Da es
sich dabei um einen Erosionsvorgang quer durch alle Konfessionen handelt, kommt
einer konfessionell geprigten Theologie eine erhdhte Bedeutung zu. Eine 8kumenische
Theologie, die diesen Namen verdient, setzt daher beides voraus, eine gewachsene Tra-
dition und eine verbindliche Lehre. Unter diesen Voraussetzungen ist die Lehre Luthers
vom geistlichen Amt neu zu untersuchen, und zwar in einem bestimmten Sinn. Es
geschieht das nicht in der Absicht, den immer zahlreicher werdenden Arbeiten dieses
Bereichs eine neue Spezialuntersuchung im Hinblick auf einige noch ungeklirte Spe-
zialfragen hinzuzufiigen. Vielmehr geht es um die Frage, ob die bisherigen Horizonte
weit genug waren. Nach der umfinglichen neueren Literatur, die noch einmal von

196



Katholizitit und Amt bei Luther

A. Brandenburg in dieser Zeitschrift mit ihren wichtigsten Titeln zusammengestellt
wurde (193, 1975, 616-623), kann es sich nur um das Aufzeigen einiger weiterer Per-
spektiven handeln, die in diese Richtung weisen.

Der katholische Charakter der lutherischen Reformation

Hier bedarf die Basis der bisherigen Forschung der erheblichen Verbreiterung, und
zwar in der bewufiten Verlingerung der Achse der grofien katholischen Lutherfor-
schung seit Joseph Lortz. Um es vorwegzunehmen, es geht sowohl um den patristischen
Bereich, besonders in der Ekklesiologie, als auch um das Aufsuchen von Parallelen zur
ostlichen Kirche. Statt vieler Einzelheiten sei hier nur daran erinnert, dafl eine der
folgenreichsten Schriften Luthers, nimlich ,,Von der Freiheit eines Christenmenschen®
von 1520, das Kontinuititsmoment in verschiedener Weise betont. Die Schrift ist ab-
gefaflit in der Form eines Sendbriefs an Papst Leo X., den ,allerheiligsten in Gott
Vater®, wie der Titel ausweist, wobei in Geist und Haltung kein tieferer Gegensatz
vorstellbar ist als der zwischen diesem Renaissancepapst und dem Augustinermonch
Luther. Der Katholik Jan Aarts hat neuerdings noch einmal auf den Text aufmerk-
sam gemacht, den Luther den 95 Thesen als Erklirung vorangeschickt hat, in dem er
feierlich erklirt, er wolle nichts behaupten noch fiir wahr halten, aufler dem, was
allem voran in der Heiligen Schrift und ferner in den von der Romischen Kirche an-
erkannten Kirchenvitern enthalten ist und nicht im Widerspruch zum Kirchenrecht und
den pépstlichen Dekreten steht (WA 1, 529, 33).

Was die augustinische Tradition angeht, so hat E. Iserloh auf einen fiir das Gesamt-
verstdandnis Luthers wichtigen Punkt hingewiesen, ndmlich darauf, daf die Recht-
fertigungslehre Luthers christologisch im Zusammenhang von Augustins Sacramentum-
Exemplum-Schema verstanden werden mufl. In dem Maf, wie die christologischen
Voraussetzungen und Konsequenzen untersucht werden, zeigt sich immer deutlicher
die Verwurzelung Luthers in der Theologie der alten Kirche, wie in einigen spiteren
Andeutungen noch zu zeigen ist. Luthers reformatorischer Durchbruch war mehr als
ein biblizistisch motiviertes pietistisches Bekehrungserlebnis, womit man es evangeli-
scherseits oft verwechselt hat. Noch in dem biographisch schwer einzuordnenden Selbst-
zeugnis von 1545 geht der biblische Durchbruch, ausgeldst durch Rém 1,17, parallel
mit einer durch Augustins ,De spiritu et littera® neu formulierten Christologie (WA
54, 185f.; BoA 4, 427f.). Augustiner bleibt Luther nicht nur in seinem Schriftver-
standnis, in das die eben genannte Schrift zentral hineingehort, er bleibt es genauso in
seiner Ekklesiologie in dem breit ausgefiihrten Ringen der beiden Kirchen, der Kirche
Kains mit der Kirche Abels, um es augustinisch auszudriicken. Noch in seinen Spit-
schriften ,,Von den Konziliis und Kirchen® (1539) und ,Wider Hans Worst“ (1541)
bestimmt er seine eigene Position als bei der alten Kirche stehend, gegen die neue
Kirche des Papsttums.

197



Ulrich Asendorf

Er ist aber, abgesehen von dem breiten ekklesiologischen Material besonders der
zweiten Psalmenvorlesung, zeitlich parallel in der Leipziger Disputation auf Zusam-
menhinge gestoflen, die heute im Sinn katholischer Erneuerung von besonderer Be-
deutung sind, und zwar im Hinblick auf das, was man die hochmittelalterliche
Schwelle, nicht nur im Gottesdienst, nennen konnte. In der spiter eingefiigten
13. These bezeichnet Luther den groflen Umschwung in der westlichen Kirche als in-
nerhalb der letzten vierhundert Jahre eingetreten (2, 161, 35). Er hat damit ein Datum
gesetzt, das in der groflen liturgiegeschichtlichen Forschung, etwa in Maria Laach,
bedeutsam war. O. Casel und J. A. Jungmann, um nur diese zu nennen, haben die
folgenschweren Veridnderungen der Liturgie im Ubergang zur Gotik untersucht. Sie
bereiten die tiefgreifende liturgische Erneuerung der katholischen Kirche vor, deren
reife Friichte das Zweite Vatikanische Konzil eingebracht hat.

Die Quellen, aus denen Luther schopfte, soweit es die Liturgie und die ménchische
Spiritualitdt angeht, sind erst wenig erforscht. Die protestantisch interpretierte Ab-
sage an das Monchtum hat diese Zusammenhinge gern iibersehen, ohne die etwa die
beiden Psalmenvorlesungen nicht denkbar wiren. Luthers monchische Spiritualitit hat
sich in dem Prinzip ,,Allein die Schrift“ (sola scriptura) genauso niedergeschlagen wie
in der Bibeliibersetzung und in der spiteren evangelischen Bibelfrommigkeit. Bezeich-
nenderweise sind aber erst in den zuletzt edierten Binden der Weimarer Ausgabe die
liturgischen Texte stirker beriicksichtigt worden. Eine Auswertung des monchischen
Breviers steht noch aus.

Was die patristische Verwurzelung der Theologie Luthers angeht, sei nur zweierlei
erwihnt. Wenn er in den Abschnitten 10-12 des Freiheitstraktats unter dem Stichwort
des ,,frohlichen Wechsels® unserer Siinde und der Gerechtigkeit Christi auf den christo-
logischen Interpretationsrahmen seiner Rechtfertigungslehre hinweist, so folgt er da-
mit, wie W. Maurer im einzelnen gezeigt hat, dem christologischen Schema des Atha-
nasius. Der Tausch, der Wechsel von Sterblichkeit und Unsterblichkeit wird iibersetzt
in den anderen von Siinde und Gerechtigkeit. Auf diese Weise setzt Luthers Recht-
fertigungslehre die altkirchliche Christologie voraus.

Dasselbe gilt fiir den Abendmahlsstreit mit Zwingli und seinem Anhang. Auf der
Seite Luthers geht es dabei neben dem biblischen Bezug um die umfassende Interpre-
tation und Meditation der chalcedonensischen Doppelformel des ,wahrer Gott® und
»wahrer Mensch®, wie sie ihren klassischen Ausdruck in der Erklarung des zweiten
Artikels im Kleinen Katechismus gefunden hat, die jedes lutherische Kind lernt. Ge-
rade diese Verankerung der grofien christologischen Tradition in der Volksfrommig-
keit ist eines der eindrucksvollsten Zeichen von Luthers evangelischer Katholizitit.

Wenn also das Kontinuititsmoment in Luthers Theologie allenthalben hervortritt,
so lifit sich das an einer entscheidenden Stelle auch so interpretieren: Das Dringen
Luthers auf die Rechtfertigungslchre als auf das Zentrum des Glaubens und der Lehre
ist oft als forcierter Paulinismus mifiverstanden worden, der es als zweifelhaft erschei-
nen lief}, ob Luther Vollhérer der Heiligen Schrift war. Wie ich an anderer Stelle zu

198



Katholizitit und Amt bei Luther

zeigen versucht habe, muf8 dieser Eindruck korrigiert werden, und zwar aus einer dop-
pelten Motivation heraus. Die Rechtfertigungslchre muff ndmlich als umfassende Aus-
legung der neutestamentlichen Christologie in ihren verschiedenen Schichten verstan-
den werden. Nur so verdient sie ihren Anspruch. Zum anderen muf sie unter diesen
Voraussetzungen als Schnittpunkt der beiden Linien von Kreuzes- und Auferstehungs-
theologie verstanden werden, wie sich etwa an der Auslegung der Schliisselstelle von
Rom 4, 25 zeigen lifit (56, 296, 16; BoA 5, 246), die im iibrigen der iltesten Gestalt
des christologischen Bekenntnisses in 1 Kor 15, 3-5 entspricht.

Der Hintergrund in Luthers Rechtfertigungslehre ist damit viel breiter und 1Bt sich
also auch nicht auf eine enggefafite Kreuzestheologie reduzieren. Wie schillernd der
Begriff einer Kreuzestheologie zumal im spiten Mittelalter ist, hat erst kiirzlich Walter
Elliger mit seiner monumentalen Miintzer-Biographie gezeigt, die Thomas Miintzer
als den Vertreter einer extremen Kreuzestheologie darstellt. Dadurch, dafl Luther
immer beide Aspekte, die Kreuzes- und Auferstehungstheologie, miteinander verbin-
det, erweist er sich als schopferischer Exeget, der sich besonders auf das Johannes-
evangelium als das Hauptevangelium mit seiner Verschrinkung beider Linien stiitzt,
aber auch neben den Paulusbriefen auf die Christologie des Hebrierbriefs.

Damit ist eine bedeutsame Skumenische Entscheidung gefallen, bei der noch einmal
die schon erwihnte Monchstheologie Luthers in einer anderen Beleuchtung erscheint.
Luthers kumenisches Genie erweist sich nimlich in der Verbindung der beiden Tradi-
tionsstrome der Ostlichen und der westlichen Kirche. Diese gelingt ihm in seiner Theo-
logie der Rechtfertigung. Aus der dstlichen Tradition iibernimmt er die immer wieder
betonte sterliche Linie, die sich deutlich von der einseitig dominierenden spatmittel-
alterlichen Kreuzestheologie abhebt. Mit der westlichen Tradition bleibt er iiber Ter-
tullian und Anselm durch die Satisfaktionslehre verbunden, ohne die die Tiefe von
Luthers Kreuzestheologie nicht denkbar wire. Die Schwere der Anfechtung und der
Durchbruch durch den Ring der Anfechtungsmichte, Gesetz, Siinde und Tod in der
Rechtfertigung werden in ihrem Gewicht nur von diesen innerlich verbundenen Tra-
ditionen her verstindlich. Erst in diesem Beziehungsgefiige zeigt sich auch der Sinn
von Luthers Worttheologie, die. von einem Verbalismus moderner Prigung in Gestalt
einer zu kurz gefafiten kerygmatischen Theologie weit entfernt ist. Folgt man dieser
Linie, so kann die lutherische Theologie von heute den neuen katholischen Aufbruch
nur so verstehen, wie sich die Reformation selbst verstanden hat, ndmlich als den
Durchbruch des sich selbst durchsetzenden Wortes Gottes.

Der weite Anmarsch zum eigentlichen Thema erweist sich deshalb als notwendig,
weil jede spezielle Skumenische Frage lutherischer Theologie nur aus dem ganzen
Komplex Luthers heraus zu begreifen ist. Dieses Ganzheitsphinomen ist bisher
erst in Ansitzen sichtbar geworden. Fiir die lutherische Tradition ist hinzuzufiigen,
daR die offiziellen und verbindlichen Lehrdokumente der lutherischen Kirche in Ge-
stalt ihrer Bekenntnisschriften diese Skumenische Linie fortsetzen. Auf dreierlei sei in
der gebotenen Kiirze hingewiesen. Die Kontinuitdt mit der einen katholischen Kirche

199



Ulrich Asendorf

wird darin dokumentiert, daff dem Konkordienbuch die drei altkirchlichen Symbole
als ,Symbola catholica sive oecumenica“ vorangestellt sind. Das Kontinuitdtsmotiv
erscheint an wesentlichen Stellen, so in der Vorrede zum gesamten Konkordienbudch,
zur Confessio Augustana, aber auch im Beschluf} ihres ersten Teils, wo nach der Be-
griindung der Lehre aus der Schrift hinzugefiigt wird, daf diese ,,gemeiner christlichen,
ja auch romischen Kirchen, so viel aus der Viter Schriften zu vermerken, nicht zu-
wider noch entgegen ist“.

Zum Text und zur Anordnung der Artikel der Confessio Augustana sei noch darauf
hingewiesen, dafi der Rechtfertigungsartikel (IV) die auf den altkirchlichen Konzilien
fufenden christologischen Artikel I und III voraussetzt. Noch Luthers spiter in die
Bekenntnisschriften aufgenommene Schmalkaldische Artikel von 1537 sind im Hin-
blick auf ein immer noch erwartetes, wenngleich in seinen Aussichten pessimistisch be-
urteiltes allgemeines Konzil entworfen.

Schlieflich, was die Papstfrage dabei besonders angeht, so hat Harding Meyer noch
einmal unlingst darauf hingewiesen, daff nach den Bekenntnisschriften gegen eine
Geltung des Papstamts ,iure humano®, aufgrund menschlichen Rechts, keine Bedenken
erhoben werden, dafl aber, was bisher nicht beachtet wurde, auch der Anspruch dieses
Amts ,iure divino®, kraft gottlichen Rechts, jedenfalls hypothetisch offengehalten wird.
Trotz der Hirte der Polemik sind immer noch Tiiren des Verstehens offengeblieben.
Heutige Uberlegungen kénnten hier ankniipfen. Damit ist in einem breiteren Rahmen
das eigentliche Thema anvisiert.

Die Frage des Amts

Die bisherigen Uberlegungen versuchten etwas von der Breite des Katholischen in
Luthers Theologie sichtbar zu machen. Von dieser breiten Ausgangsbasis her ist vor-
auszusetzen, dafl Luther in der Amtsfrage und ihren ekklesiologischen Konsequenzen
weit mehr zu sagen hat, als bisher angenommen wurde. Vorauszuschicken wire noch,
dafl die Ekklesiologie in Luthers Theologie bis jetzt eigentiimlich vernachlissigt wor-
den ist. In ihrem groferen Horizont ist auch mit neuen Ergebnissen in der Amtsfrage
zu rechnen, die hier nur andeutungsweise skizziert werden sollen. Eine katholische
Untersuchung aus der Lortz-Schule, die Pariser Dissertation von W. Stein, hat in
diesem Sinn eine Reihe von neuen Perspektiven gezeigt. Stein hat auf seine Weise den
katholischen Luther neu herausgestellt. Er hat damit auch der evangelischen Forschung
zu einer breiteren Basis verholfen. Trotz der vielfiltigen Bearbeitung des Themas ist
nicht zu iibersehen, dafl der innerprotestantische, auf Schleiermacher zuriickgehende
Streit, ob das Amt als Institution oder als Delegation verstanden werden mufi, die
Fragestellung zu sehr verengt hat. Anmerkungsweise sei darauf hingewiesen, dafl die
im Kern kongregationalistische Delegationsthese naturgemifl im Zug der Demokrati-
sierung der Kirche neue Anhinger gefunden hat, wenn es fiir ,fortschrittliche® Pro-

200



Katholizitit und Amt bei Luther

testanten ohne nihere Nachfrage als ausgemacht gilt, dafl der Inhaber des gemeinde-
leitenden Amts nur Funktionir der Gemeinde sein kann.

Im Hinblick auf die Arbeit von W. Stein lassen sich die fiir die weitere Debatte
wichtigsten Gesichtspunkte folgendermaflen skizzieren: Luther kennt nur eine Ordi-
nation im Hinblick auf die Gemeinde gemifl Kanon 6 von Chalcedon. Damit stellt
er die Funktions- und Dienstbezogenheit des Amts heraus. Ferner ist fiir Luther die
Einheit von Episkopat und Presbyterat charakteristisch. Die Verwerfung des priester-
lichen Ordo mufl im Zusammenhang mit dem im spiten Mittelalter besonders aus-
geprigten Opferpriestertum geschen werden. Zur Kirche gehort das besondere Amt.
Deshalb hat Luther de facto die Priesterweihe anerkannt, sich prinzipiell fiir die Ordi-
nation entschieden und sich also keineswegs mit der Einsetzung durch die Obrigkeit
oder die Gemeinde zufriedengegeben. Die Ordination wird verstanden als effektive
Ubertragung des Auftrags Christi an Wort und Sakrament. Sie ist heilsnotwendig fiir
die Kirche als Gemeinschaft. Daher geht auch die ,successio apostolica® nicht einfach
in einer allgemeinen ,successio fidei“ auf. Als die Bischofe sich weigerten, evangelische
Prediger zu ordinieren, hat Luther in dieser tragischen Situation, wie das Ordinations-
formular (38, 423-431) zeigt, die wesentlichen Elemente der Tradition besonders in
Gestalt von Epiklese und Handauflegung festgehalten. In Skandinavien und England
lagen, was in den neueren Untersuchungen nicht deutlich gesehen wird, die Verhilt-
nisse insofern anders, als dort die spezifischen Hypotheken der ottonischen Reichs-
reform nicht zu tragen waren.

Die Untersuchung von W. Stein diirfte, zusammenfassend geurteilt, vor allem in
doppelter Hinsicht bedeutsam sein, nimlich fiir das weitergehende Gesprich iiber die
Anerkennung der Amter, ferner aber im Blick auf die iiber das Konzil hinausgehende
Entwicklung, wie sie mit den Stichworten Episkopat und Presbyterat bezeichnet werden
kann. Maflgeblich ist dafiir die gottesdienstlich gefafite Bedeutung des bischéflichen
Amts in der Kirchenkonstitution des Zweiten Vatikanums (26) mit ihrer deutlichen
Ankniipfung an altkirchliche Vorbilder. Luther hat sicher auch in polemischer Wen-
dung gegen die Denaturierung des Bischofsamts in der spitmittelalterlichen Kirche die
Einheit von Bischofsamt und Pfarramt stirker betont, ohne daff die bisherige evan-
gelische Forschung darauf besonders geachtet hitte, schon gar nicht im Hinblick auf °
die liturgiegeschichtlichen Perspektiven. Als Vorbild dient immer wieder Augustin
als Bischof und Pfarrer (38, 237f.). Hinzuweisen wire auch auf die Darstellung des
Ambrosius von Mailand als Bischof und Prediger in Augustins Confessiones.

Wie stark Luther auch in dieser Frage in einem weiteren Sinn der altkirchlichen
Theologie verbunden ist, zeigt sich an einer wichtigen, aber bis jetzt zu wenig beachte-
ten Stelle seines Werks, ohne daf es hier mdglich wire, den damit gestellten umfing-
lichen Fragen weiter nachzugehen. Gemeint ist die Leipziger Disputation von 1519,
die so etwas darstellt wie ein unbekanntes 8kumenisches Bekenntnis des Reformators.
Erschwerend ist, dafl eine wissenschaftlich zureichende Ausgabe bis heute nicht vor-
liegt. Der Text in WA 2 ist veraltet, weil er den Erfordernissen einer modernen Edi-

201



Ulrich Asendorf

tionstechnik durch das Fehlen eines wissenschaftlichen Apparats nicht mehr entspricht.
Ein neuer Text, der seit Jahren von Prof. E. Kihler in Greifswald vorbereitet wird,
ist noch nicht verdffentlicht. Solange eine neue kritische Ausgabe nicht verfiigbar ist,
148 sich auch nicht mit einiger Sicherheit sagen, wieweit sich Luther zeitgendssischer
Argumente bedient. Die Reformkonzile des 15. Jahrhunderts hat er, wie die neuere
Forschung nachweisen konnte, scharf kritisiert. Er hat sich darum auch Eck gegeniiber
auf patristische Zeugen berufen, wenn es um das Petrusamt geht.

Eine der Grundlinien in Luthers Ekklesiologie ist durch Augustin vorgegeben, und
zwar durch den groflen geschichtstheologischen Rahmen von De civitate Dei, nimlich
durch das Motiv der beiden miteinander ringenden Kirchen. Das Petrusamt spielt
keine nennenswerte Rolle, wie es im iibrigen der durch Cyprian geprigten nordafrika-
nischen Tradition entspricht. Luther hat nicht nur in Leipzig wiederholt mit den Kir-
chen des Ostens argumentiert, die nie unter dem Papst waren (2, 225, 35; 236, 14).
Seine Ekklesiologie ist auch darum der &stlichen verwandt, wenn diese von der Voll-
kommenheit jeder katholischen Kirche in der Einheit mit den tbrigen katholischen
Kirchen spricht. Alle Apostel sind gleichermaflen und unmittelbar von Christus ge-
sandt. Andere Apostel haben ,sine autoritate Petri“ das Evangelium gepredigt und
Bischofe und Presbyter ordiniert. Mt 16, 18 ist, wie Luther unter Berufung auf Hiero-
nymus, Origenes und Augustin sagt, im Blick auf die Kirche und alle Apostel in der
Person des Petrus gesprochen (2, 188, 30; 189, 7). Nach Augustin ist der Fels Christus
oder, was dasselbe ist, der Glaube an Christus im Geist (7, 714, 20). Die Deutung auf
Christus als den Fels geht, wie O. Cullmann gezeigt hat, unter Voraussetzung von 1
Petr 2, 5 auf die Apostolischen Viter und die Apologeten zuriick.

Was zu allen Aposteln gesagt ist, kann nicht allein fiir die Nachfolger eines Apostels
gelten, sondern gilt fiir die Nachfolger aller Apostel (2, 192, 15f.; 194, 24-28). Luther
befindet sich in Ubereinstimmung mit der Ostlichen Tradition, wonach alle Bischofe
Nachfolger aller Apostel sind. Nach orthodoxer Auffassung ist ferner die Gemein-
schaft der Bischofe Nachfolger des Petrus, was unter anderem auch damit begriindet
wird, daf Petrus zu Pfingsten die erste Eucharistiefeier der Kirche geleitet hat. Im
Hinblidk auf Luther ist ferner zu erwihnen, dafl nach orthodoxer Lehre einem Bischof
die Wiirde des Amts nur zukommt, sofern er in der Orthodoxie verharrt. Luther beruft
sich auch verschiedentlich auf Cyprian im Hinblick darauf, daf} Petrus ,,primus inter
aequales Apostolos“, der erste unter ihm gleichrangigen Aposteln ist (2, 202, 7-10;
186, 13). Wenn er die besonderen Anspriiche Roms bestreitet, so verweist er immer
wieder auf das Konzil von Nizia (2, 216, 20; 238, 28; 397, 27).

Was hier nur andeutungsweise anhand einiger Stellen aus der Leipziger Disputation
an patristischen Verweisen angedeutet wurde, bediirfte einer sorgfiltigen Untersu-
chung sowohl im Hinblick auf die Ubereinstimmungen mit der stlichen Theologie in
fundamentaler Hinsicht wie auf die romisch-katholische Theologie der Gegenwart.
Uber den Dialog zwischen Orthodoxen und Lutheranern ist zu sagen, dafl dieser bis
jetzt kaum iiber ein Anfangstadium hinausgekommen ist.

202



Katholizitit und Amt bei Luther

Ehe die Konsequenzen eines solchen erweiterten Dialogs erwogen werden, lassen
sich drei Schwerpunkte erkennen. Vorauszuschicken wire noch etwas anderes im Sinn
eines knappen Hinweises, was in der modernen Skumenischen Theologie — trotz So-
lowjows ,Antichrist“ — noch nicht den ihm gemiflen Platz gefunden hat: das end-
zeitliche Ringen von wahrer und falscher Kirche. Der Skumenische Prozef} der gegen-
seitigen Anniherung bliebe substanzlos, wenn er nur auf der evolutionidren Ebene
gesehen wiirde. Das von Augustin bezeichnete Thema des Ringens der wahren mit der
falschen Kirche bleibt.

Luther geht auf diesem Weg weiter, wenn in seiner Ekklesiologie der Antichrist
erscheint. Hier sind die alten konfessionellen und konfessionalistischen Ubersteigerun-
gen und Identifikationen lingst gefallen, und zwar durch das gottliche Wunder einer
erncuerten Kirche. Aber der Schatten des Antichristen bleibt. Er sitzt nach 2 Thess 2, 4
nicht vor dem Tempel, im Profanen, sondern im Heiligtum selbst. Der hirteste Feind
kommt nicht von auflen! Antichrist heifit ferner mit Luther jene Macht, die sich an die
Stelle Christi setzt. Eine Erneuerung der Kirche kann es nicht geben ohne das pro-
phetische Amt, das diesen letzten apokalyptischen Schaden aufdeckt. Schliefilich aber
steht iiber diesem Ringen der Kirche um die Wahrheit des Evangeliums die christolo-
gische GewifSheit, daf die Pforten der Unterwelt sie nicht iiberwiltigen werden.

Die heutige Okumene hat in ihren vielfiltigen innerweltlichen Heilserwartungen
zugleich eine apokalyptisch defizitire Ekklesiologie, verursacht durch einen Utopismus,
der die Geister nicht mehr unterscheiden kann. Auch diese Dimension muf} im katho-
lisch-lutherischen Dialog bewuftbleiben, der ja zugleich als stillen Teilhaber auch
einen Skumenisch etablierten Sikular-Okumenismus hat. Luther halt die Christenheit
angesichts ihrer letzten elementaren Gefihrdung auf dem Boden einer irdischen Wirk-
lichkeit fest, wo sie in der Spannung des ,simul iustus et peccator auf ihre ewige
Vollendung wartet.

Unter dieser eschatologisch-apokalyptischen Primisse sind innerhalb des Themas
drei Komplexe von besonderer Bedeutung.

1. Die Einbeit von Episkopat und Presbyterat. Die Kirchenkonstitution des Zwei-
ten Vatikanums geht von einer doppelten Kollegialitdt aus. Es ist dies einmal die
Kollegialitit der Bischife unter dem Papst (22, 23) und in Korrespondenz dazu die
Kollegialitit der Presbyter unter dem Bischof (28). Das eine kann nicht ohne das
andere sein. Die Einheit von Episkopat und Presbyterat ist vor allem, was in der
Sstlichen Tradition besonders ausgeprigt ist, liturgisch motiviert, was Luther wieder
aufnimmt (38, 247), wie beispielsweise die bekannte, eindrucksvolle Stelle aus seiner
Schrift ,Von der Winkelmesse und Pfaffenweihe® (1533) zeigt. Diese Linien werden
in der Kirchenkonstitution bewufit aufgenommen. Luthers Amtslehre ist von hier aus,
das heifit aus einer so verstandenen gottesdienstlichen Funktion, in einem ihrer wesent-
lichsten Motive zu begreifen. Von hier aus ist auch innerprotestantisch eine Reduktion
des geistlichen Amts auf das Predigtamt als unangemessen zu korrigieren, weil Luther
aus der Situation heraus einseitige Akzente gesetzt hat. Sein eigentliches Anliegen ist

203



Ulrich Asendorf

die Einheit von Episkopat und Presbyterat. Deswegen gehoren in die weitere Aus-
formung dieser Beziige im innerkatholischen Bereich diese Elemente aus Luthers Theo-
logie des geistlichen Amts wesentlich hinein. Sie sind deshalb so etwas wie eine dku-
menische Briicke.

2. Die apostolische Sukzession ist new zu prizisieren. Dieser Vorgang ist in der
romisch-katholischen Tradition keineswegs abgeschlossen, ebensowenig in den evange-
lischen Kirchen. Luther selbst hat geltend gemacht, daff eine mechanisch aufgefafite
»successio apostolica® keineswegs eine Sicherung vor dem Abfall ist (30 II, 684, 26).
Sie darf ebensowenig zu einem kirchengeschichtlichen Mythos in dem Sinn werden,
als ob sich die Kette tatsichlich liickenlos schlieflen lasse. Sie mufl also jenseits eines
gesetzlichen Schemas als ein notwendiges Element der evangelischen Wahrheit neu
erschlossen werden. Eine blofle Rechtskonstruktion ist reine Gesetzlichkeit. Deswegen
kann die apostolische Sukzession nur unter der befreienden Kraft des Evangeliums
verstanden werden.

In der noch keineswegs abgeschlossenen Debatte iiber die Anerkennung der Amter
ist dies mit zu beriicksichtigen. Eine Anerkennung der Amter kann von einem Status-
quo-Denken ausgehen. Das ist nicht rundweg falsch, weil es vom Konkreten ausgeht.
Es geht aber in der Sache letztlich nicht um den Ausgleich eines verschiedenen ,Besitz-
stands®, den man fiir weitgehend fixiert hilt, sondern um den Skumenischen Dienst
der Vertiefung in der Wahrheit des Evangeliums, der keinen der miteinander reden-
den Partner unverindert lifit. Deswegen ist zunichst dankbar festzustellen, dafl die
offiziellen Gespriche iiber das Amt, wobei das Malta-Papier und die amerikanischen
Dokumente besonders genannt seien, viel mehr Ubereinstimmung erbracht haben, als
man erwarten konnte. Die Schwierigkeiten liegen in den Konsequenzen. Es ist darum
hilfreich, wenn P. Manns als katholischer Theologe und bekannter Lutherforscher mit
Nachdruck darauf hingewiesen hat, dafl die neuerdings errichtete Notbriicke einer
presbyteralen Sukzession nicht die geniigende Tragfahigkeit besitzt. Die Losung in der
Amterfrage diirfte hier nicht zu finden sein. Auflerdem geht es nicht um Vereinbarun-
gen, die allein die Katholiken und die Lutheraner betreffen, sondern die &stlichen
Traditionen miissen mit eingefiigt werden, wenn der Anspruch des Okumenischen
gerechtfertigt sein soll.

Deswegen mufl mit Nachdruck die Forderung nach Einbeziehung der orthodoxen
Kirchen in die Amtsdebatte erhoben werden. Hier kann der in der letzten Zeit welt-
weit intensivierte orthodox-lutherische Dialog hilfreich sein. Luthers Theologie wird
auch durch diese Perspektive neue Akzente bekommen, wie das in analoger Weise
in der katholischen Forschung iiber das Amt bei Luther der Fall ist. Dafl mit der
Erweiterung der Skumenischen Basis keineswegs ein 6kumenisches Alles-oder-nichts-
Prinzip gefordert wird, ist spiter noch zu zeigen. Vielmehr ergibt sich aus der Erwei-
terung des Kreises fiir die bis jetzt beteiligten Dialogpartner auch untereinander eine
Offnung. Die Berechtigung zu einer solchen Hoffnung ergibt sich nicht zuletzt aus dem
Ansatz der Kirchenkonstitution in der Frage Gottesdienst und Amt.

204



Katholizitit und Amt bei Luther

3. Die Gegenwart Christi im Amt wire im Sinn eines lutherischen Beitrags in diesen
beiden Kernsitzen der Bekenntnisschriften zu umschreiben, nimlich daf von den Tra-
gern des Amts gilt, daf} sie die Person Christi reprisentieren, und zwar von ihrem
gottesdienstlichen Auftrag an Wort und Sakrament her, so dafl sie es stellvertretend
und anstelle Christi tun, wenn sie das Wort Gottes predigen und die Sakramente dar-
reichen (Apol. VII, 28). Ferner hat die Kirche den gbttlichen Befehl, dafl sie Pfarrer
einsetzen soll, und zwar unter der Voraussetzung, dafl Gott durch Menschen, die von
Menschen gewihlt sind, predigen und wirken will und daf er selbst in der Titigkeit
des geistlichen Amts anwesend und gegenwirtig ist (Apol. XIII, 12£.). Man hat auch
keine Bedenken, das so verstandene geistliche Amt als Sakrament zu bezeichnen (10).
Auf dieser Linie liegt alles iiber das gottliche Recht in Melanchthons Traktat ,De
potestate et primatu papae“ Gesagte, wobei ferner im Zusammenhang des bischaflichen
Amts auf Artikel XX VIII der Confessio Augustana zu verweisen ist.

Soweit ich es zu iiberschen vermag, ist die hier anschlieflende Interpretation des
Cooperator-Dei-Motivs bei Luther durch M. Seils in der 6kumenischen Debatte kaum
beachtet worden. Danach handelt Christus in seiner unter Wort und Sakrament ver-
borgenen Kirche nicht direkt, sondern indirekt, indem er gemdfl Lk 10, 16 Menschen
in seinen Dienst ruft, durch die er selbst handeln will. Die so verstandene Gegenwart
Christi bedarf weiterer Uberlegungen, wobei gleichzeitig darauf hinzuweisen ist, daf}
der gleiche Zusammenhang fiir Luthers Regimentenlehre von entscheidender Bedeu-
tung ist.

Okumenisches Neuland

Gegenwirtig geht es um zweierlei, die Klirung innerhalb der eigenen Reihen und
den Dienst der Begleitung. Daneben geht es um die Revision einstiger Trennungen.
Neuerdings wird wieder, wie schon vor Jahren von einer Gruppe Wormser Katholi-
ken, die Aufhebung des Banns gegen Luther verlangt, jetzt auch auf evangelischer
Seite. Entsprechendes wire dann auch von bestimmten Aussagen der reformatorischen
Bekenntnisschriften zu fordern. Es gibt dazu ein innerevangelisches Seitenstiick, wenn ,
die Leuenberger Konkordie die einstigen Verwerfungen zwischen Lutheranern und
Reformierten als den heutigen Partner nicht mehr betreffend erkldrt. So berechtigt
Feststellungen dieser Art in bestimmter Hinsicht sein mdgen, so gespenstisch wirken
papierene Erklirungen. Hier ist offenbar der richtige Weg noch nicht gefunden
worden, der die Kirchen aus ihrer Vergangenheitsfixierung herausfiihren kénnte, gar
nicht davon zu reden, dafl synodale Mehrheitsentscheidungen dieser Art mehr als pro-
blematisch sind.

Hier kommt es zu einem Dilemma. Die Lehrentscheidungen der Vergangenheit kin-
nen nicht einfach mit Kompromissen iiberdeckt werden. Das zeigt im evangelischen
Bereich der Weg von den Arnoldshainer Abendmahlsthesen zur Leuenberger Konkor-

205



Ulrich Asendorf

die. Es ist nicht gelungen, die alten Gegensitze in der Tiefe zu {iberwinden. Selbst wenn
das geschehen wiire, so hitte man damit keineswegs der Forderung nach dem heute
zu Sagenden entsprochen. Leuenberg ist daher ein 6kumenisches Modell ohne Zukunft.
Die Kirchen bleiben ihrer Vergangenheit verhaftet, was zugleich positiv und negativ
zu werten ist — positiv im Sinn des Reichtums jeder Konfession, negativ, wenn die
alten Positionen der heutigen Lage nicht mehr gerecht werden.

Auf dem Weg zur Einheit geht es um den begleitenden Dienst. Die Lutheraner
sind der rémisch-katholischen Kirche bis heute eine detaillierte und verbindliche Stel-
lungnahme zum Zweiten Vatikanischen Konzil schuldig geblieben. Martin Chemnitz’
»Examen Concilii Tridentini“ wartet in einer verinderten Lage auf einen modernen
Nachfolger! Auch miissen sich die Lutheraner fragen lassen, ob nicht ihr Reden iiber
das Amt einen bisweilen schizoiden Charakter annimmt, wenn mit dem katholischen
Partner volltonend iiber das Amt geredet wird, wihrend sonst in den seichteren syn-
odalen Gewissern ein kaum noch zu bindigender laizistischer Enthusiasmus als angeb-
liche Vollstreckung der reformatorischen Freiheit eines Christenmenschen herrsche.

Unter diesen Voraussetzungen ist das Mitbedenken der Position des anderen ein
Skumenischer Dienst, der die Verheiflung einer vertieften Einheit hat. So waren
beispielsweise die kritischen katholischen Stimmen zur Leuenberger Konkordie eine
wesentliche Hilfe in der Auseinandersetzung mit einem letztlich kirchenpolitisch
motivierten, undkumenischen protestantischen Nivellement.

Die innerkatholische Arbeit an den Konzilstexten geht weiter. Auch die gemein-
samen Texte deuten eine Umstrukturierung des Papstamts als des der Einheit der
Kirche dienenden Petrusamts an. Manchmal scheinen die Fronten eigenartig verkehrt
zu sein, wenn sich die Lutheraner wieder stirker dem Papstamt 6ffnen, wihrend die
Katholiken vielfach auf ein differenzierteres Verstindnis des Papstamts dringen. Die
evangelische Position bedarf der Ausarbeitung. Die gegenwiirtige Phase ist beider-
seits noch die des Abtastens. Es fehlt nicht an enthusiastischen evangelischen Aufie-
rungen zu einem lediglich symbolisch gefafiten Petrusamt, das die Einheit der Chri-
stenheit in diesem Sinn reprisentieren soll. Mit symbolischen Gesten aber kommt eine
verantwortliche §kumenische Theologie nicht aus.

Der Klarungsprozef} geht weiter. Um so wichtiger ist die Einbeziechung der Ortho-
doxen. In der Ekklesiologie gibt es, wie andeutungsweise gezeigt werden sollte, eine
Fille von Beziehungen zwischen Orthodoxen und Lutheranern, deren Aufarbeitung
auch fiir die rémisch-katholische Ekklesiologie neue Aspekte ergeben wird. Luthers
Verwurzelung in der patristischen Theologie bekommt unter diesen Voraussetzungen
neues Gewicht. Jedenfalls ist die Forderung nach dem Petrusamt, das alle verbindet,
ein kriftiges Signal des in einem verbindlichen 6kumenischen Dialog Erreichten,
auch wenn die offiziellen Texte sich in dieser Spitzenfrage nur behutsam Zuflern.
Diese Forderung wird ebensowenig verstummen wie die nach der Anerkennung der
kirchlichen Amter. Das nichste Stadium des Dialogs wird den herkémmlichen Rah-
men sprengen.

206



Katholizitidt und Amt bei Luther

Die gemeinsame Arbeit der Bibelwissenschaften geht weiter. Sowohl die katholische
Lutherforschung wie die evangelische Thomasforschung haben gezeigt, wie ergiebig
cine neue Skumenische Theologie ist, die an die Quellen herangeht. Auch haben die
verschiedenen 8kumenischen Kommissionen Ergebnisse vorlegen konnen, die zu gro-
Beren Hoffnungen berechtigen. Eine neue Phase der Skumenischen Begegnungen, an
Umfang und Tiefe mit dem Bisherigen kaum vergleichbar, bereitet sich vor. Das
Zweite Vatikanische Konzil verlangt nach einem Konzil der ganzen Christenheit.
Diese Forderung der Reformatoren hat alle Aussicht auf eine spite Erfiillung.

Wie soll es weitergehen, nicht nur im Blick auf dieses grofie, ferne Ziel? Die These
von der Konvergenz in der Amtsfrage hat sich in den letzten zehn Jahren des katho-
lisch-lutherischen Dialogs immer mehr bestitigt, bis hin zur Papstfrage. Namentlich
die amerikanischen Texte sind eine bis dahin nicht gekannte Herausforderung nach
beiden Seiten. Werden die Kirchen darauf angemessen antworten?

Die Frage mufl doppelt gewendet werden: Gibt es fiir die katholische Kirche fiir
die im Malta-Text und im amerikanischen Text ausgeklammerte papstliche Unfehlbar-
keit einen neuen Weg? Oder gibt es einen pipstlichen Primat im Sinn der petrinischen
Funktion abgesehen von der Unfehlbarkeit? Der amerikanische Text deutet die
Méglichkeit einer Neuinterpretation des Unfehlbarkeitsdogmas an. Wird ferner die
Offnung der Lutheraner gegeniiber einem erneuerten Papstamt Postulat bleiben oder
Schritt fiir Schritt Wirklichkeit werden? Die theologischen Texte und Entwiirfe den-
ken weit voraus, aber die Details sind tiickisch. Wie werden schlieilich die Ortho-
doxen reagieren, wenn Katholiken und Lutheraner in der Amtsfrage aufeinander
zugehen? Was allen gemeinsam aufgegeben ist, geht in die Richtung eines neuen Ver-
stindnisses des Katholischen. Die Lutheraner miissen sich entscheiden, ob sie sich
erneut zur lutherischen Katholizitit bekennen wollen oder ob sie als Protestanten
protestantisch bleiben wollen.

ANMERKUNGEN

! Die wichtigsten Texte sind: a) der amerikanische Dialog: Lutherans and Catholics in Dialogue. I. The
Status of the Nicene Creed as Dogma of the Church; IT. One Baptism for the Remission of Sins; III. The
Eucharist as Sacrifice; IV, Eucharist and Ministry; V. Papal Primacy and the Universal Church, 1965-1974.
b) Malta-Bericht: Das Evangelium und die Kirche, in: Lutherische Rundschau 22 (1972) 344-362. c) Accra-
Bericht: Eine Taufe, Eine Eucharistie, Ein Amt. Drei Erklirungen, erarbeitet und autorisiert von der
Kommission fiir Glauben und Kirchenverfassung, in: Okumenische Rundschau 24 (1975) Beiheft 27, 1-51.
Vgl. dazu die zusammenfassende Darstellung von H. Meyer, Luthercum und Katholizismus im Gesprich.
Ergebnisse und Stand der katholisch-lutherischen Dialoge in den USA und auf Weltebene (Frankfurt
1973). Kritisch: W. M. Oesch, Quousque Tandem — Tu Lutheranisme? in: Lutherischer Rundblick 22
(1974) 116-129. — Fiir die 8kumenische Diskussion um das Amt: Papsttum und Petrusdienst, hrsg. v. H.
Stirnimann und L. Vischer (Frankfurt 1975). — Als katholische Darstellungen iiber Luther: J. Aarts, Die
Lehre Martin Luthers iiber das Amt in der Kirche. Eine genetisch-systematische Untersuchung seiner Schrif-

207



Ulrich Asendorf

ten von 1512-1525 (Helsinki 1972); P. Manns, Amt und Eucharistie in der Theologie Martin Luthers, in:
Amt und Eucharistie, hrsg. v. P. Bldser (Paderborn 1973) 68-173; W. Stein, Das kirchliche Amt bei
Luther (Wiesbaden 1974). — Zur orthodoxen Theologie des Amts: K. Ch. Felmy, Eucharistie, Gemeinde,
Amt. Ein Neuansatz in russischer Orthodoxie und Luthertum, in: Kerygma und Dogma 18 (1972) 139
bis 160; ders.: Petrusamt und Primat in der modernen orthodoxen Theologie, in: Ukumenische Rund-
schau 24 (1975) 216-227; J. D. Zizioulas, Priesteramt und Priesterweihe im Licht der dstlich-orthodoxen
Theologie, in: Der priesterliche Dienst V. Amt und Ordination in 6kumenischer Sicht, hrsg. v. H. Vor-
grimler (Freiburg 1973) 72-113. - Als Zusammenfassung der Amtsdebatte aus katholischer Sicht: B. Klop-
penburg, Conversations oecuméniques sur le ministére, in: Antonianum 48 (1973) 429-475. Als umfas-
sende Literaturiibersicht: V. Pfniir, Kirche und Amt (Catholica 1975, Beiheft 1). — Zur Frage des Ver-
hiltnisses der Rechtfertigungslehre Luthers zur altkirchlichen Christologie: W. Mauerer, Von der Freiheit
eines Christenmenschen. Zwei Untersuchungen zu Luthers Reformationsschriften 1520/21 (Gottingen
1949); E. Iserloh, Luther und die Mystik, in: Kirche, Mystik, Heiligung und das Natiirliche bei Luther.
Vortrige des Dritten Internationalen Kongresses fiir Lutherforschung (Géttingen 1967) 60-83, wieder
abgedruckt in: E. Iserloh, Luther und die Reformation. Beitrige zu einem Skumenischen Lutherverstind-
nis (Aschaffenburg 1974); U. Asendorf, Gekreuzigt und Auferstanden. Luthers Herausforderung an die
moderne Christologie (Hamburg 1971) 291 ff., dort auch Nachweise iiber die Rechtfertigungslehre Luthers
als Auslegung der verschiedenen Schichten der neutestamentlichen Christologie. — Zur ménchischen Spiri-
tualitit vgl. J. Leclercq, Wissenschaft und Gorttverlangen. Zur Monchstheologie des Mittelalters (Diissel-
dorf 1963); ders.: Théologie traditionelle et théologie monastique, in: Irénikon 37 (1964) 50-74. — Zur
patristischen Exegese von Mt 16 vgl. O. Cullmann, Petrus. Jiinger — Apostel — Mirtyrer (Ziirich 1952)
176 ff.

208



