Besprechungen

als die ,verborgene Fithrung“, die ,hinter-
griindig sinnvolle Anordnung® (12). Der Ver-
fasser diskutiert sodann die ,Doppelbodig-
keit“ dieses Begriffs und zieht die Konsequen-
zen aus Transzendenz und Transzendental-
philosophie fiir schidksalspsychologische Uber-
legungen. Hier (wie durch das ganze Buch
hindurch) spielt die von C. G. Jung und W.
Pauli konzipierte Synchronizitits-Theorie eine
wichtige Rolle. Die Synchronizitit stellt fiir
die paranormalen Ereignisse (z. B. Hellsehen,
Telepathie, Prikognition) den iibergeordneten
Bezugspunkt dar und wird als ,brauchbares
Modell zur Einordnung des sogenannten ok-
kulten Bereichs in unser Weltverstindnis®
(17) aufgefaflt. Danach duflert sich in der
Synchronizitit das Transzendente durch eine
eigentiimliche Konvergenz inneren (psychi-
schen) und Hufleren (physischen) Geschehens.
Zur weiteren Vertiefung dienen die folgenden
Kapitel iiber das Menschenbild der modernen
Psychologie und die Schicksalsvorstellungen in
der Tiefenpsychologie (Adler, Freud, Jung).
Hie und da mahnt der Verfasser zur Kritik
am Aberglauben: , Vielleicht noch nie war das
Interesse an ,okkulten Fragen® so grofl wie in
dieser Zeit, damit ist natiirlich auch die Ge-
fahr der zahlreichen Vulgirformen ,parapsy-
chologischer® Beschiftigung zum echten psy-
chohygienischen Problem geworden. Echte
Aufklirung im Sinne einer positiven Kritik
des Aberglaubens ist eine tiberaus aktuelle
Forderung geworden. Aber auch die zahlreich
gewordenen echten Dokumentationen ,iiber-
sinnlicher’ Phinomene legen nahe, die von
Jung in die Wege geleitete wissenschaftliche
Integration paranormaler Phinomene in unser
Selbst- und Weltverstindnis weiterzufiihren®
(102f.). In den beiden folgenden Kapiteln
sucht der Verfasser den Nachweis zu fiihren,
dafl in der Psychologie von C. G. Jung para-
psychologische und astrologische Problemstel-
lungen von zentraler Bedeutung sind.

Das Buch schlieffit mit einer Dokumenta-
tion, in der ,bestimmte praktische Aspekte
der Astrologie® konkret dargestellt werden
sollen (z. B. Hitler-Horoskop von 1930 und
eine astrologische Blinddiagnose iiber Charles
Manson). Jedoch ist das Kapitel zu kurz ge-

286

raten, so dafl der mit auflerordentlich vielen
Fragezeichen behaftete Stoff nicht befriedigen
kann. Das ist schade, denn das Buch ist scharf-
sinnig und mit grofler Sachkenntnis geschrie-
ben und enthilt bedeutende Anregungen.

A. Haas §]

Bis bierher und nicht weiter. Ist die mensch-
liche Aggression unbefriedbar? Hrsg. v. Ale-
xander MirscHerLICH. Frankfurt: Suhrkamp
1975. 296 S. (suhrkamp taschenbuch. 238.)
Kart. 7,-.

1964 fand in Frankfurt ein Symposion iiber
»Aggression und Anpassung® statt. Alexander
Mitscherlich hatte bekannte Psychoanalytiker
und Psychiater eingeladen. Die ergdnzten und
weiter ausgebauten Vortrige sind im vorlie-
genden Buch zusammengestellt. Im Vorwort
betont der Herausgeber: , Aggression ist eines
der eindrucksvollsten Merkmale menschlichen
Verhaltens, vor allem deshalb, weil sich so viel
aggressives Geschehen zwischen Menschen ab-
spielt. Dennoch ist sie wissenschaftlich umstrit-
ten und bis heute nur unbefriedigend geklare.

Die Fragen, die immer wieder auftauchen:
Sind die aggressiven Ausbriiche zufillig, will-
kiirlich geschehen oder kénnen wir nicht an-
ders?

Handelt es sich bei den groflen Epidemien
aggressiven Verhaltens um einen eingeborenen
Rhythmus, in dem sich Aggression, die sich
weder vom Individuum noch von der Gesell-
schaft als ganzer auffangen ldfit, explosiv ent-
lade? Als wichtigste Einsicht aus dem Vergleich
aggressiver Auflerungen bei Tier und Mensch
ist das Ausmafl der Unterschiedlichkeit fest-
zustellen: ,Beim Menschen kann in einem
sonst unbekannten Mafl ,der Artgenosse zur
Beute werden® (Lincke). Das gleiche gilt von
der Rivalititsaggression. Keine Ritualisierung
vermag wirkungsvoll kollektive Durchbriiche
durch die Schranke der T6tungshemmung fiir
Artgenossen zu verhindern® (7).

Zwel grofie Gruppen von Interpretationen
stehen einander gegeniiber: die eine erklirt die
Aggression fiir ein triebhaftes Geschehen, das
hervorgebracht wird von der ,psychischen Re-
prisentanz einer kontinuierlich fliefenden
innersomatischen Reizquelle® (Freud). Daraus



Besprechungen

folgt nach Freud eine andere Eigenschaft: ihre
Unbezwingbarkeit durch Fluchtaktionen. Die
andere Gruppe vertritt die behavioristische
These, dafl man von einem Aggressionstrieb
nicht reden kann und darf. Aggressives Ver-
halten entstehe aus Enttiuschung, die wieder
Aggression hervorbringe usw. Nach dieser
Frustrationstheorie miifite man nur ,die un-
vollkommene menschliche Gesellschaft zweck-
mifliger einrichten, dann liefle sich vermeiden,
was bisher so viel Elend, Tod und Verzweif-
lung unter den Menschen verbreitet hat®. Der
Herausgeber meint, daff nach einem dreivier-
tel Jahrhundert genauer klinischer Beobach-
tung ,der gesellschaftliche Einflufl mehr ins
Gewicht zu fallen scheint als erbgenetisch un-
veranderlich sich auszeugende Anlagen. Natiir-
lich sind wir dabei in Gefahr, nach der Ideo-
logie der ,Erblichkeit nun einer Ideologie un-
begrenzter Verinderbarkeit des Menschen
durch erzieherische Einfliisse aufzusitzen® (9).
Im vorliegenden Buch wird das Aggressions-
problem besonders aus psychoanalytischer Sicht
ausgebreitet. Natiirlich wird in vielen Bei-
trigen eine Auseinandersetzung mit Konrad
Lorenz und seinem damals erschienenen Buch
(1964) ,Das sogenannte Bose“ gefithrt. An
den Diskussionen nehmen teil: A. M. Becker,
H. Lindke, P. C. Kuiper, A. Mitscherlich, P.
Heimann, H. Stierlin, Fr. C. Redlich, René A.
Spitz (mit einer beachtenswerten Auseinander-
setzung mit Lorenz), T. Brocher, E. Buxmann,
P. Parin und H. Kunz. Ein zusammenfassen-
des Nachwort des Herausgebers und eine gute
Bibliographie (mit 194 Titeln) beschliefen das
wertvolle Taschenbuch, das dem intensiven

Studium empfohlen werden kann.
A. Haas §]

PoLL, Wilhelm: Das religiése Erlebnis und
seine Strukturen. Miinchen: Kosel 1974. 303 S.
Lw. 38,—.

In Fortsetzung seiner 1965 erschienenen
»Religionspsychologie® legt W. Péll nun seine
Forschungen iiber das ,religiése Erlebnis und
seine Strukturen® vor. Wiederum stehen seine
Ausfithrungen im Zusammenhang der reli-
gionspsychologischen Publikationen wvon R.

Otto, K. Girgensohn und W. Gruehn, deren
Ergebnisse er aber nicht unkritisch iibernimmt,
sondern jeweils aufgrund der neuesten For-
schungen priift. Die sechs Kapitel des Buchs
befassen sich mit dem Begriff, der materialen,
funktionalen und personalen Struktur des re-
ligiosen Erlebnisses, seinem Auftreten und
seiner Echtheit. Dabei diskutiert P&ll ausfiihr-
lich in jedem einzelnen Fall das Pro und Con-
tra der Stellungnahmen und kommt — vor
allem im Bereich der personalen Struktur des
religisen Erlebnisses — zu Erkenntnissen, die
fir die religiose Erziehung von Bedeutung
sind, etwa iiber die Grundentscheidung, iiber
das Vaterbild und das Muttererlebnis (165 bis
203). Ebenso bedeutungsvoll ist das sechste
Kapitel iiber das Auftreten religitser Erleb-
nisse, wo ,Auslosungsverfahren® (254 ff.) be-
sprochen werden. Dabei scheint mir allerdings
der Begriff ,Stimulierung® (262) fiir die Dis-
position zu einem religiosen Erlebnis etwas
zu negativ zu klingen, obgleich die Anregun-
gen fiir die Praxis (situativ, sensitiv-exzita-
tiv) beachtenswert sind.

Inzwischen ist natiirlich die Diskussion iiber
die in diesem Buch behandelten Probleme
weitergegangen. Neue Fragen stellen sich:
Welcher Zusammenhang besteht zwischen
Sinnerfahrung und Vaterbild (vgl. dazu die
Kontroverse zwischen H. Gollwitzer und D.
Solle)? Welche Bedeutung fiir die religigsen
Reifungsprozesse haben heute die weithin von
ferndstlichen Methoden bestimmten ,neuen
Jugendreligionen® (Fr. W. Haadk)? Wieso
steht bei den Jugendlichen ein Jesusbild im
Vordergrund, das weniger die Gotelichkeit
Jesu betont (vgl. vor allem 199 ff.)? Deutet
sich darin nicht auch auf religionspsychologi-
scher Ebene ein neuer Zugang zu einer ,,Chri-
stologie von unten® an? Selbst wenn W. Poll
diese Fragen nicht bespricht, enthilt sein mit
grofler Akribie geschriebenes Buch Grundiiber-
legungen, die fiir die religionspsychologischen
Antworten auf die genannten Fragen wichtige
Informationen bieten und die vor allem die
Fundamentaltheologie auf neue Perspektiven
im Blick auf den glaubenden Menschen hin-

weisen. R. Bleistein S]

287



