Karl Rabner S|

Priestertum der Frau?

Unter dem 15. Oktober 1976 verdffentlichte mit Approbation Papst Pauls VI. die
romische Kongregation fiir die Glaubenslehre eine ,Erklirung zur Frage der Zulassung
der Frauen zum Priesteramt®. Im folgenden sollen zu dieser Erklirung einige theolo-
gische Uberlegungen vorgetragen werden. Diese Uberlegungen beschrinken sich, schon
wegen der Enge des hier zu Gebote stehenden Raums und der sonst drohenden Ufer-
losigkeit des Themas, auf das eigentlich Theologische der anstehenden Frage, und zwar
auf das Theologische dieser Erklirung, nicht auf alles Theologische, das mit der Frage
nach der Moglichkeit oder Nichtméglichkeit der Priesterweihe der Frau an sich gegeben
ist. Diese Beschrankung mufl von vornherein beachtet werden. Wir klammern also
auch alle Fragen aus, die von einer profanen Anthropologie iiber die Geschlechter, von
der Kulturgeschichte, von einer Analyse der modernen Gesellschaft mit ihrer Forde-
rung nach Gleichberechtigung der Geschlechter usw. auch an unser Thema herange-
bracht werden konnten und vielleicht miifiten. Wir handeln auch nicht von allen
pastoraltheologischen Problemen, die heute gegeben sind und die Frage nach der Zu-
lassung der Frauen zum Priesteramt in einer ganz neuen Weise aktuell werden liefien.
Wenn wir so unsere Uberlegungen auf das streng Theologische eingrenzen, das heifit
auf die Frage, ob es sicher sei, daf} die christliche Offenbarung in ihrem unverinder-
lichen Inhalt die Frau vom Priesteramt in der katholischen Kirche ausschlieffe, dann
konnen wir auch alle Emotionen vermeiden, die nach der einen oder nach der anderen
Seite einer Frageldsung in der heutigen Offentlichkeit eine erhebliche Rolle spielen.

Die Erklirung der Glaubenskongregation vom 15. Oktober 1976

Die Erklirung der Glaubenskongregation, die in der amtlichen Ubersetzung aus
Rom 19 Seiten umfaflt, ist nach einer Einleitung iiber die Stellung der Frau in der
modernen Gesellschaft und in der Kirche in sechs Teile gegliedert. Der erste Teil ver-
weist auf die ,Tatsache der Tradition®, die immer und iiberall in der ganzen Kirchen-
geschichte (von einigen hiretischen Sekten abgeschen) unangefochten und einheitlich
die Frau vom Priesteramt ausschlof, so daf das Lehramt niemals einzuschreiten
brauchte, um einen Grundsatz und ein Gesetz zu bekriftigen, die man nicht in Frage
stellte. Im zweiten Teil wird auf das Verhalten Christi eingegangen, der keine Frau
unter die Zahl der Zwolf berufen hat, obwohl sein Verhalten sonst gegeniiber den
Frauen sich in einzigartiger Weise von dem seiner Umwelt unterscheidet und einen

21 : 201



Karl Rabner §]

absichtlichen und mutigen Bruch mit dieser Umwelt darstellt. Daraus wird geschlossen
auf einen von Jesus grundsitzlich gemeinten Ausschluff der Frau vom Priesteramt,
wenn auch zugegeben wird, dafl eine rein historische Exegese der Texte der Schrift
skeine unmittelbare Evidenz® tiber einen solchen grundsitzlichen Ausschlufl der Frau
vom Priesteramt fiir alle Zeiten und gesellschaftlichen Situationen biete.

In einem dritten Abschnitt wird auf die Handlungsweise der Apostel verwiesen, die
trotz einer hoheren Wertschitzung der Frau im Vergleich zu den Sitten des damaligen
Judentums und trotz gewisser Emanzipationstendenzen in der hellenistischen Welt
niemals daran dachten, Frauen die Priesterweihe zu erteilen, weil sie davon iiberzeugt
waren, in diesem Punkt dem Herrn die Treue wahren zu miissen. In einem vierten
Punkt der Erklirung wird die bleibende Bedeutung der Verhaltensweise Jesu und der
Apostel gewiirdigt. Es wird gesagt, dafl es unbewiesen sei, daff das Verhalten Jesu und
seiner Apostel in dieser Sache sich allein aus soziologisch-kulturellen Motiven erkliren
lasse, weil Jesus und die Apostel sich ja die Diskriminierungen der Frau in threr Zeit
gar nicht zu eigen gemacht hitten. Es wird dann weiterhin darauf hingewiesen, daf}
die Kirche zwar eine gewisse Verfiigungsgewalt iiber die Sakramente hinsichtlich der
genaueren Gestaltung des dufieren Zeichens und der Bedingungen der Spendung habe,
aber keine Gewalt iiber die Substanz der Sakramente; daraus wird in einer nicht recht
durchsichtigen Argumentation geschlossen, dafi die Praxis der Kirche einen normativen
Charakter habe, wenn sie die Frau vom Priestertum ausschliele, jedenfalls also die Ver-
fligungsgewalt der Kirche iiber die Sakramente nicht zum Argument fiir die Zulassung
der Frau zum Priestertum gemacht werden konne.

In einem fiinften und sechsten Teil wird das Priestertum im Licht des Geheimnisses
Christi und der Kirche betrachtet, um das in Abschnitt eins bis vier gewonnene Resultat
durch die , Analogie des Glaubens® zu erhellen. Da dabei ausdriicklich festgestellt wird,
dafl es sich bei diesen Uberlegungen nicht um einen stringenten Beweis handelt, da fer-
ner diese Uberlegungen wohl nur dem einleuchtend sind, den die vorausgehende Argu-
mentation schon iiberzeugt hat, und fiir einen andern recht ,spekulativ® wirken, so
braucht hier in einem kurzen Aufsatz iiber diese Abschnitte wohl nicht lange referiert
zu werden, obwohl sie einen verhiltnismifig groflen Raum der Erklarung ausmachen.
Aus Raumgriinden lassen wir sie darum auch bei unseren weiteren Uberlegungen un-

beriicksichtigt, obwohl sie sehr oft zu Gegenfragen und zu Widerspruch herausfordern.

Die theologische Qualifikation der romischen Erklirung

In einer eigentlich theologisch begrenzten Fragestellung ist wohl die theologische
Qualifikation dieser Erklirung die erste Frage fiir einen Theologen, der nicht schon von
vornherein mit einer eindeutig vorgefafiten Meinung und mit menschlich verstdndlicher
Emotionalitit gegen den Grundinhalt der Erklirung herantritt, sondern die Lehr-
autoritit der Glaubenskongregation grundsitzlich zu respektieren gewillt ist. Hin-

292



Priestertum der Fran?

sichtlich der theologischen Qualifikation dieser Erklirung ist schlicht und unbefangen
zu sagen: Es handelt sich um eine authentische Erklirung der rémischen Glaubensbe-
hérde; eine solche hat selbstverstindlich schon von der formalen Autoritit des romi-
schen Lehramts her, unabhingig von den in der Erkldrung des Lehramts vorgetragenen
Argumenten, ihr Gewicht; sie darf von einem Theologen nicht einfach als die Aufierung
beliebiger Theologen gewertet werden, deren Bedeutung identisch ist mit der Bedeu-
tung der vorgetragenen Argumente. Die Erklirung ist aber trotz der Approbation
durch den Papst keine definitive Entscheidung, sie ist grundsitzlich reformabel, sie
kann (was nicht von vornherein heifit: muf}) irrig sein.

Wenn die Erkldrung sich auf eine ununterbrochene Tradition beruft, so braucht diese
Berufung nicht notwendigerweise und berechtigterweise die Berufung auf eine absolut
und definitiv bindende Tradition zu sein, die Berufung auf eine Tradition, die einfach
eine im strengen Sinn ,gottliche® Offenbarung darbietet und weiter iiberliefert, weil es
selbstverstindlich auch in der Kirche eine blofl menschliche Tradition gibt, die auch bei
langer Unangefochtenheit und ,Selbstverstindlichkeit® keine Garantie der Wahrheit
bietet. Es ist deshalb grundsitzlich bei dieser Erkliarung authentischer, aber nicht defi-
nierender Art die Frage, ob die Berufung an eine ,gottliche® Uberlieferung oder an
eine blofl menschliche ergeht. Die Erklarung selbst insinuiert natiirlich das erste, macht
aber dies nicht einfach schlechthin deutlich, zumal ja zugestanden wird, daf} bisher die
unangefochtene Praxis keine genauere und eingehendere Reflexion hervorgerufen hart,
also bisher auf den genaueren Charakter dieser Tradition in der faktischen Praxis kaum
wirklich reflektiert worden ist.

Wir haben es also in dieser Erklirung mit einer authentischen, aber grundsdtzlich
reformablen Erklirung zu tun, bei der ein Irrtum nicht von vornherein sicher ausge-
schlossen ist, und nicht mit einem bloflen Hinweis auf eine absolut sichere Glaubens-
lehre, die von anderswoher schon eindeutig und irreformabel verbindlich ist. Wie sich
der Theologe und der Glidubige gegeniiber einer solchen authentischen, aber in sich
grundsitzlich reformablen Erklirung des romischen Lehramts gegeniiber zu verhalten
haben, geht vielleicht am deutlichsten aus dem Schreiben der deutschen Bischéfe vom
22.9. 1967 an alle, die von der Kirche mit der Glaubensverkiindigung beauftragt sind,
hervor, ohne dafl hier dieser Text nochmals zitiert werden mifite (vgl. J. Neuner-H.
Roos, Der Glaube der Kirche in den Urkunden der Lehrverkiindigung, #1971, Nr.
468 £.). Dieses Lehrschreiben spricht unbefangen von der ,, Tatsache, daf der kirchlichen
Lehrautoritit bei der Ausiibung ihres Amtes Irrtiimer unterlaufen kénnen und unter-
laufen sind“, dafl die Kirche diese Maglichkeit immer gewufit hat, in ihrer Theologie
auch sagt und Verhaltensregeln fiir eine solche Situation entwickelt.

Die Situation des Theologen ist bei einer solchen theologischen Qualifikation der in
Frage stehenden romischen Erklirung nicht einfach. Er mufl den einem solchen Dekret
entsprechenden Respekt aufbringen; er hat aber auch nicht nur das Recht, sondern auch
die Pflicht, es kritisch zu priifen und ihm unter Umstinden zu widersprechen. Der
Theologe respektiert dieses Dekret, indem er mdglichst unvoreingenommen die Griinde

293



Karl Rabner §]

zu wiirdigen versucht, die es vortrigt, indem er selbstverstindlich die aus ihm folgende
Praxis der Kirche als fiir ihn verbindlich (wenigstens jetzt noch verbindlich) respektiert,
indem er aus dem Dekret die Erkenntnis bestitigt sicht, dafl das allgemeine BewuRtsein
der Kirche tiber die legitimen Mdglichkeiten der Frau in der Kirche im ganzen noch
nicht jenen Punkt erreicht hat, an welchem es allgemein anders geworden ist und daraus
praktische Konsequenzen ableiten kann.

Der Theologe hat aber auch Recht und Pflicht zu einer kritischen Priifung dieser
romischen Erklarung bis zur Moglichkeit, es als sachlich in seiner Grundthese irrig zu
halten. Es gibt (von fritheren Zeiten ganz abgesehen) im 19. und 20. Jahrhundert cine
ganze Reihe von Erklirungen der romischen Glaubensbeharde, die sich unterdessen als
irrig oder mindestens weitgehend als iiberholt herausgestellt haben. Ein solcher Fort-
schritt der Erkenntnis ist fiir die Wirksamkeit der Verkiindigung der Kirche unbedingt
notwendig und kann faktisch ohne eine solche kritische Mitarbeit der Theologen gar
nicht gedacht werden. Ja man darf wohl sagen, dafl solche Revisionsprozesse in den
letzten 150 Jahren zum Schaden der Kirche nicht selten zu langsam abgelaufen sind,
weil die Theologen zu dngstlich und auch bedroht durch kirchendisziplinire Mafinah-
men ihres unerldfilichen Amtes gewaltet haben. Bei der heute immer schneller werden-
den Entwicklung und Verinderung des Bewuftseins der profanen Gesellschaft sind
solche Revisionsprozesse unter Umstinden noch dringlicher und erfordern noch mehr
als frither die ehrliche und mutige Arbeit der Theologen heraus, auch wenn sie mithsam
ist, und zunidchst einmal mit wenig Dank und Anerkennung von seiten des rémischen
Lehramts rechnen kann.

Bemerkungen zur Argumentation

Bei dieser Sachlage hat also der Theologe Recht und Pflicht, die Argumentation des
Dekrets zu priifen, und zwar unter der Voraussetzung, dafl, wenn eine Priifung der
Argumente negativ ausfallt, auch die Grundthese der rémischen Erklirung bezweifelt
oder auch sogar als irrig angefochten werden kann. Wie steht es nun mit der Argumen-
tation, die im zweiten bis vierten Abschnitt der romischen Erklirung vorgetragen
wird? (Wir sehen also, wie schon gesagt wurde, vom Abschnitt fiinf und sechs der Er-
klirung ab, weil diese Argumentation aus der , Analogie des Glaubens“ eingestande-
nermaflen nur den iiberzeugt, der fiir die Grundthese schon durch die Argumentation in
Abschnitt zwei bis vier gewonnen worden ist.) Die eigentliche Argumentation der Er-
klirung geht dahin, dafl die Praxis Jesu und der Apostel, die keine Weihe der Frau
zum Priester kennt, sich nicht aus der soziologisch-kulturellen Situation der damaligen
Zeit erkldren lasse, also einen Willen Jesu voraussetze, der nicht geschichtlich und ge-
sellschaftlich bedingt sei, also fiir alle Zeiten gelte, den daher die Kirche zu allen Zeiten
in Treue zu respektieren habe. Diese Argumentation wird mit dem Hinweis darauf ver-
deutlicht, dafl Jesus (und in etwa auch Paulus) in der gesellschaftlichen und religigsen

294



Priestertum der Fran?

Einschitzung der Frau durchaus eine gegensitzliche Position gegen die damalige Ab-
wertung der Frau einnehme, und somit sich auch gegen den Ausschluff der Frau von
Fithrungspositionen in einer profanen oder religidsen Gemeinschaft hitte aussprechen
konnen, wenn bei ihm selbst dieser Ausschluff nur durch die damalige gesellschaftliche
Situation bedingt gewesen wire. Was ist zu dieser Argumentation zu sagen?

Bevor wir zum Kernpunkt einer unserer Meinung nach richtigen Kritik an dieser
Argumentation kommen, seien in aller Kiirze einige Bemerkungen vorausgeschickt. Die
ganze Argumentation macht nicht in geniigender Weise klar, bei wem eigentlich die
Beweislast in der ganzen Streitfrage liegt. Wenn die Erklirung z. B. sagt, die der Er-
kldrung entgegengesetzte These sei nicht ,,bewiesen, es sei nicht moglich, sie ,nachzu-
weisen®, dann schiebt die Erklirung die eigentliche Beweislast ihren Gegnern zu. Aber
ist dies schlechthin gerechtfertigt, solange die Grundthese der Erklirung nicht schon
sicher feststeht, oder (anders gesagt), wenn doch mindestens mit der Moglichkeit zu
rechnen ist, dafl die Praxis Jesu und der Apostel einfach durch die gesellschaftlichen
und kulturellen Bedingungen ihrer Zeit erklirt werden kann, zumal da die Erkldrung
doch zugesteht, daBl es bei Paulus Vorschriften iiber das Verhalten der Frau gibt, die,
weil beeinfluflt durch die ,Sitten seiner Zeit®, keinen normativen Wert mehr haben?

Die Argumentation der Erklirung leidet auch an anderen Mingeln. So ist der Uber-
gang vom Begriff des Apostels und der Zwdlf zum Begriff des Priesters (und Bischofs)
in der Erklirung zu einfach, als daB er den heutigen Erkenntnissen des Werdens der
Urkirche, ihrer Struktur und Organisation geniigen konnte. Wenn man solche sehr
schwierigen, aber heute nicht mehr zu umgehenden Erkenntnisse wiirdigt, dann kann
man sich fragen, ob sich etwas Bestimmtes und Eindeutiges aus der Wahl von Mannern
fir das Zwolfer-Kollegium durch Jesus fiir die Frage eines normalen und schlichten
Gemeindeleiters und Vorstehers der Eucharistiefeier in einer beliebigen Gemeinde in
spiterer Zeit ableiten lasse. Alle die schwierigen Fragen iiber das konkrete Werden der
Kirche, ihre Herkunft von Jesus, fallen in der Erklarung aus, obwohl sie fiir das Thema
dieser Erklirung eine grofie Bedeutung hitten. :

Man kann woh! auch fragen, ob bei Jesus und den Aposteln bei der damaligen kul-
turell-soziologischen Lage einerseits und bei deren ,Naherwartung® anderseits (die
heute wohl allgemein als gegeben anerkannt wird) iiberhaupt ein solcher Wille beziig-
lich der Struktur der Gemeinden erwartet werden konne, daf er sich (iiber das hinaus,
was sich vom Ereignis des Heils in Jesu Tod und Auferstehung fiir die Kirche ableiten
14Rt) wirklich auf spitere Zeiten eindeutig und fiir immer beziehen lasse.

Die Erklirung arbeitet auch nicht mit einem klaren und umfassenden Begriff des
Priesteramts; besonders in Punkt fiinf und sechs scheint die eigentliche Aufgabe des
Priesters mehr oder weniger auf die sakramentale Konsekrationsgewalt eingeengt zu
sein, so dafl man fast den Eindruck hat, die Erklirung wire bereit, so ungefahr alle
kirchlichen Funktionen den Frauen zuzugestehen, aufier dieser einen (und der ,offiziel-
len und éffentlichen Verkiindigung der Frohbotschaft®, die aber doch nur schwer ab-
grenzbar ist von Jesu Auftrag an Frauen, die erste 8sterliche Botschaft sogar den Apo-

295



Karl Rabner S]

steln mitzuteilen: Nr. 2). Es kann aber nicht bezweifelt werden, daf§ eine solche Eng-
fiihrung im Begriff des Priesters grofite dogmatische und besonders pastorale Bedenken
hervorrufen mufl.

Die Argumentation der Erklirung gesteht, daf sie ,keine unmittelbare Evidenz® be-
sitzt. Wenn es schon feststeht, dafl ein bestimmter Satz sicher zum Inhalt der Offen-
barung gehort, darf man von der Argumentation fiir ihn gewif keine ,unmittelbare
Evidenz“ verlangen. Aber wie steht es dann, wenn ein solcher Satz nicht als sicher in
der Offenbarung enthaltend nachgewiesen ist, wenn gerade die Frage ansteht, ob eine
lange und unangefochtene Praxis der Kirche (und die darin implizierte Lehre) auf
einer wirklich géttlichen Offenbarung beruht oder nur eine menschliche Tradition dar-
stellt, die auch lange und unangefochten in der Kirche gegeben sein kann, doch nicht
geoffenbart ist und irrig sein oder keine bleibende Normativitit besitzen kann? In sol-
chen Fillen kann man sich doch nicht einfach darauf berufen, dafl eine theologische
Argumentation keine unmittelbare Evidenz von der historischen Exegese der Texte her
haben miisse, auch wenn zugegeben werden kann, dafl ,Evidenz* ein vieldeutiger Be-
griff ist und viele Arten und Grade solcher Evidenz zuldft.

Ist das Verhalten Jesu und der Apostel kulturell-gesellschaftlich bedingt?

Kommen wir nun endlich zum entscheidenden Punkt der Argumentation der rémi-
schen Erklirung! Hier muff zunidchst nochmals eine Vorbemerkung gemacht werden.
Eine praktische Handlungsmaxime kann kulturell und gesellschaftlich bedingt sein und
durch eine Verinderung einer kulturellen und gesellschaftlichen Situation verinderbar
sein und auch veriandert werden, und kann doch in der fritheren Situation nicht nur
gegeben und gesellschaftlich anerkannt, sondern auch sittlich verpflichtend sein. Eine
solche Situation und die daraus abgeleitete Maxime konnen auch in einem ,0bjektiven®
Widerspruch zu allgemeineren und grundsitzlicheren sittlichen Prinzipien stehen, die
auch schon in dieser Situation erkannt und bejaht werden, deren Widerspruch aber zu
einer solchen Situation damals im Bewufitsein einer Gesellschaft nicht bemerkt wurde
oder erst langsam deutlich wurde, so dafl das allgemeinere Prinzip erst langsam die
Situation der Gesellschaft inderte und so auch eine neue konkretere Handlungsmaxime
ins Bewufltsein brachte, obwohl vorher eine gegenteilige konkrete Maxime nicht nur
faktisch existierte, sondern auch hier und jetzt sittlich erlaubt oder sogar verpflichtend
war, weil man die sie bedingende gesellschaftliche Situation nicht oder nur durch un-
sittliche Gewalt hitte indern kénnen.

Diese grundsitzliche Uberlegung braucht hier wohl nicht durch Beispiele belegt oder
grundsitzlich begriindet zu werden. Wer Beispiele haben will, denke an das Institut der
Sklaverei zur Zeit der ersten christlichen Jahrhunderte oder der Polygamie im Alten
Testament oder an das Kriegsrecht des Alten Testaments oder an das kirchliche Zins-
verbot bis ins 18. Jahrhundert hinein. Bei all diesen Fillen ist es entscheidend wichtig

296



Priestertum der Frau?

zu bemerken, daf§ eine konkrete Handlungsmaxime existierte zusammen mit allgemei-
neren sittlichen Prinzipien, zu denen ein solches Handlungsprinzip konkreterer Art
eigentlich, ,abstrakt®, im Widerspruch stand, ohne dafl dieser Widerspruch grundsitz-
licher Art in der fritheren gesellschaftlichen Situation praktisch bemerkt werden konnte.
So konnte sogar ,rebus sic stantibus® diese partikulire Handlungsmaxime erlaubt, ja
sogar geboten sein, und dies verlangsamte auch den Wandel der sie bedingenden Situa-
tion.

Wenn man nun diese an sich selbstverstindlichen Voraussetzungen sich vor Augen
hilt, dann kann man ruhig und mit geniigender Sicherheit historischer Erkenntnis
sagen: In der kulturellen und gesellschaftlichen Situation ihrer Zeit konnten sich prak-
tisch Jesus und die erste Kirche keine weiblichen Gemeindeleiter und Vorsteher der
Eucharistiefeier denken oder dies gar durchsetzen; ihr Vorgehen konnte sogar durchaus
sittlich geboten sein aus der ihnen vorgegebenen konkreten Situation heraus; sie brauch-
ten und konnten konkret einen ,an sich® und abstrakt bestehenden Widerspruch zwi-
schen ihrer allgemeinen Einschitzung der Frau (in der sie sich von der Mentalitit ihrer
Zeit distanzierten) und ihrer konkreten Praxis und der darin gegebenen konkreten
Maxime gar nicht zu bemerken, so wenig wie Jesus oder Paulus den Widerspruch
zwischen ihrer grundsitzlichen Einschitzung des Menschen und der Hinnahme der
damaligen Sklaverei ausdriicklich bemerken mufiten oder gar hitten versuchen miissen,
diese Sklaverei ausdriicklich zu bekimpfen und abzuschaffen.

Das praktische Bestehen einer dies alles bedingenden und erklirenden Situation
wird auch nicht durch den Hinweis widerlegt, dafl es auch schon in dieser Situation
Randphinomene gegeben hat, die eigentlich im Widerspruch mit der kulturellen und
gesellschaftlichen Situation im ganzen standen, weil solche unbemerkten und letztlich
unbemerkbaren Widerspriiche nun einmal zur menschlichen Existenz und zum dauern-
den Wandel in der Geschichte gehdren. Das Judentum aber zur Zeit Jesu basierte (wie
bei Paulus noch deutlich zu merken ist) auf einer solchen selbstverstindlichen Min-
nerherrschaft, dafl gar nicht daran zu denken ist, dafl Jesus und seine Apostel (auch
mit deren vom Judentum her geprigten hellenistischen Gemeinden) diese Priponderanz
der Minner in ihren Gemeinden hitten abschaffen kénnen oder auch nur diirfen trotz
der bei ihnen zum Durchbruch gekommenen grundsitzlicheren und allgemeineren Er-
kenntnis der Gleichwertigkeit und Gleichberechtigung der Frau in der religidsen und
ansatzweise auch in der profangesellschaftlichen Dimension.

Dabei darf nicht tibersehen werden, dafl doch offenbar, wenn die Grundthese der
Erklarung nicht schon von vornherein als sicher vorausgesetzt wird, die Beweislast bei
der Erklirung und nicht bei deren Bestreitern liegt: Die kulturelle und gesellschaftliche
Situation zur Zeit Jesu war hinsichtlich der Stellung der Frau auf jeden Fall doch so,
dafl sie mindestens einmal einen erheblichen Widerstand (wenn nicht mehr) gegen die
Beauftragung der Frau mit der Gemeindeleitung bedeutete. (Von der Gemeindeleitung
her und nicht von engeren sakramentalen Vollmachten her ist dabei die Frage zu sehen,
will man nicht von vornherein die Urkirche ganz unhistorisch interpretieren und dabei

297



Karl Rabner S]

tibersehen, dafl eine eucharistische Sondervollmacht im Neuen Testament iiberhaupt
nicht unmittelbar greifbar ist.) Wenn somit auf jeden Fall kulturelle und gesellschaft-
liche Griinde fiir die Nicht-Verwendung der Frau als Gemeindeleiterin gegeben sind,
dann miifite eindeutig bewiesen werden, dafl diese Griinde nicht ausreichen, um das
Verhalten Jesu und der Apostel verstandlich zu machen. Das aber beweist die Erkli-
rung nicht.

Hinzu kommt noch folgendes: Wenn man einmal annimmt, daff Jesus und die Apo-
stel noch andere und wesentlichere Griinde fiir ihr Verhalten gehabt haben als die vor-
gegebene kulturelle und gesellschaftliche Situation, dann miifite man doch auch inhalt-
lich genauer sagen, worin diese anderen Griinde bestehen, wenn man dieses Verhalten
nicht auf einen willkiirlichen Entschlufl Jesu und der Apostel griinden will. In dieser
Hinsicht schweigt sich aber die Erkldrung im Grund aus. Das blofle Faktum, daf Jesus
ein Mann war, ist hier noch keine Antwort, weil nicht einsichtig wird, dafl ein Mensch,
der im Auftrag Christi und insofern (aber doch auch nicht anders) ,in persona Christi®
handelt, diesen dabei gerade in seinem Mannsein reprdsentieren miisse. Wiirde man
aber unter Berufung auf die ,gottliche Schopfungsordnung® solche Griinde zu finden
und zu entwickeln suchen, dann wire wohl schwer vermeidbar (wie die Kirchenviter
und die mittelalterlichen Theologen mit ihren falschen Argumentationen zeigen), sich
nicht auf eine Anthropologie zu berufen, die doch wieder die gleiche Wiirde, die gleiche
Berechtigung der Frau bedroht, die auch von der Erklirung anerkannt werden.

Es ist in einem kurzen Aufsatz nicht moglich, das historische Material im einzelnen
auszubreiten, das verstindlich macht, daff Jesus und die Apostel in ihrem konkreten
kulturellen und gesellschaftlichen Milieu nicht daran denken konnten (ohne damals
Unmogliches zu unternehmen), Frauen zu eigentlichen Gemeindeleitern und Vor-
stehern der Eucharistiefeier zu bestellen, ja daf eine solche Moglichkeit von dieser
Situation her ernsthaft nicht einmal als Méglichkeit auftauchen konnte, daff an so etwas
zu denken ihnen dasselbe zumuten wiirde, wie wenn man von ihnen verlangen wollte,
sie hitten das damalige Institut der Sklaverei ausdriicklich bekdimpfen und wenigstens
im christlichen Raum abschaffen miissen, bloff deshalb, weil sie doch von der grund-
sitzlichen Gleichberechtigung und Wiirde aller Menschen iiberzeugt waren. Fiir das
historische Material im allgemeinen mufl auf die einschligige Fachliteratur verwiesen
werden. Fiir den Nicht-Fachmann gentigt auch heute noch das Material (samt weiterer
Literatur), das Haye van der Meer in seinem Buch: ,Priestertum der Frau?“ (Freiburg
1969) bietet und auswertet.

Wenn hinsichtlich der Sichtung und Wiirdigung dieses historischen Materials in etwa
zu differenzieren ist zwischen dem jiidischen und dem hellenistischen Milieu (worauf die
Erkldrung insistiert), dann ist dieser Unterschied fiir unsere Frage letztlich unerheblich,
weil die Struktur einer hellenistischen christlichen Gemeinde erheblich mitgepragt ist
vom jiidischen Urchristentum, und weil auch im hellenistischen Milieu eine massive
Diskriminierung der Frau gegeben war; die Existenz von Priesterinnen in einigen Kul-
ten heidnischer Gottheiten (welche Kulte doch von den durch das Judentum geprigten

298



Priestertum der Fran?

Christen nur zutiefst verabscheut wurden) dndert daran nichts. Wie wire es anders zu
erkldren, dafl die Kirchenviter (und sogar die mittelalterlichen Theologen) in massiv-
ster Weise unter dem Einflufl der hellenistischen Gesellschaft und Philosophie die Frau
abgewertet haben, was doch, wenn auch zaghaft, die Erklirung selber zugibt, und daf
sie diese (und nicht andere) Griinde gegen die Zulassung der Frau zum Priestertum
breit ins Feld fiihrten, wenn sie andere und bessere, von einer solchen Abwertung ver-
schiedene Griinde besessen und vom Evangelium her anerkannt hitten? Nochmals:
Dieses historische Material kann und soll hier nicht ausgebreitet werden.

Wenn man aber die oben dargelegten Voraussetzungen und die methodischen, ebenso
angedeuteten Uberlegungen gelten lifit, dann scheint die Erkenntnis unausweichlich:
Fir das Verhalten Jesu und seiner Apostel geniigt zur Erklirung das damalige kul-
turelle und gesellschaftliche Milieu, in dem sie handelten und so handeln mufiten, wie
sie gehandelt haben, ohne dafl ihr Verhalten eine normative Bedeutung fiir alle Zeiten
haben muf, also auch dann, wenn und soweit sich dieses kulturelle und gesellschaftliche
Milieu wesentlich gewandelt hat. Dafl das faktische Verhalten Jesu und der Apostel
eine Norm gottlicher Offenbarung im strengen Sinn des Wortes impliziert, scheint nicht
bewiesen zu sein. Diese Praxis (auch wenn sie lange und unangefochten bestand) kann

durchaus als ,,menschliche® Uberlieferung verstanden werden, wie andere Traditionen
in der Kirche, die einmal unangefochten gegeben waren, lange bestanden und dann
doch durch einen gesellschaftlichen und kulturellen Wandel obsolet wurden.

Die Diskussion muf} weitergehen

Der Theologe steht also heute nach dieser Erklirung vor folgender Situation: Die
rung des romischen Lehramts, der der Theologe mit Respekt, aber auch mit dem Recht
und der Pflicht einer kritischen Wiirdigung gegeniibertreten mufl. Mindestens einigen
oder vielen Theologen scheint bei einer solchen kritischen Priifung die Argumentation
der Erklirung unzulinglich zu sein. Somit kann man nur sagen: Auch nach dieser Er-
klirung darf und mufl die Diskussion iiber das anstechende Problem weitergehen;
diese Diskussion ist nicht zu Ende und kann nicht nur in einer Apologie der Grund-
these und der Argumente der Erkldrung bestehen. Wenn dem so ist, dann muf} sich
die Diskussion nicht mehr allein auf die im engeren Sinn dogmatische Frage beziehen,
ob im Verhalten Jesu und der Apostel eine eigentliche Offenbarungslehre im strengen
Sinn des Wortes impliziert ist oder nicht.

Die Diskussion muff und kann wieder erweitert werden auf all die Gesichtspunkte
und Fragen hin, die in der theologischen Diskussion der letzten Jahrzehnte ausdriick-
licher oder neu ins Spiel gebracht worden sind: Fragen der gesellschaftlichen Emanzipa-
tion der Frau in Theorie und Praxis, Fragen der Auswirkung der gesellschaftlichen
Emanzipation der Frau fiir die Dimension der Kirche (Fragen, die es auf jeden Fall

299



Karl Rabner S]

gibt), Fragen der Uberwindung der Diskriminierung der Frau in der Kirche, die noch
langst nicht restlos iberwunden ist, selbst wenn man von unserem engeren Thema ab-
sieht, Fragen nach dem echten und vollen Wesensbild des Priestertums, das nicht auf
seine blofle sakramentale Vollmacht eingeengt werden darf, Fragen der heute gebote-
nen Struktur einer christlichen Gemeinde und der von daher zu bestimmenden Funktion
der Frau in der Kirche, Fragen nach den konkreten Mitteln und Mafinahmen, durch
die vor und nach blof theoretischen Idealen die in Kirche und Gesellschaft immer
noch bestehende Diskriminierung der Frau im Leben und in der Gesellschaft wirksam
iberwunden werden kann, und zwar in je nach den einzelnen verschiedenen Kultur-
kreisen verschiedener Weise, Fragen, wie Bildung und Verinderung des Gesamt-
bewufitseins der Kirche bewerkstelligt werden kénnen, wo Ursachen und Hemmungen
solcher Bewuftseinsverdnderung in der Kirche liegen, wie und in welcher Weise auch
eine gebiihrende Riicksicht auf das ,schwache® Bewufitsein in vielen Gliedern und
Teilen der Kirche nach der Lehre Pauli genommen werden darf und mufl (was auch
fiir unsere enge Frage von grofler Bedeutung ist), Fragen schliefilich grundsitzlich
methodischer Art, wie denn eigentlich das engere Problem, das uns hier beschiftigt,
sachgemdfl angepackt und bewiltigt werden muff (Fragen, die noch lingst nicht im
Detail eine klare und allgemein akzeptierte Losung gefunden haben, weil man z. B. im
Grund keine deutliche Antwort auf das Problem hat, wie man eine ,gbttliche® Tradi-
tion von einer allgemein und lange dauernden ,menschlichen® Tradition grundsitzlich
unterscheiden kénne). e R
..... Tn den Horizont all dieser Fragen und der Antworten darauf miifite unser engeres
Problem gestellt werden, wenn man hoffen will, dafl in absehbarer Zeit auf dieses
Problem eine Antwort gefunden wird, auf die sich die Gliubigen in der Kirche und
das Lehramt in Rom mit voller Zustimmung in Theorie und Praxis einigen kénnen.
Die Theologie ist immer auch, weil es gar nicht anders sein kann, trotz ihrer Argumen-
tation geschichtlich bedingt und abhingig von dem vorwissenschaftlichen Milieu, von
kulturellen und gesellschaftlichen Vor-Urteilen, Einstellungen, Lebenserfahrungen,
vom Ethos der Gesellschaft und ihrem Lebensstil. Diese Voraussetzungen sind unter
Umstidnden sehr verinderlich, kénnen aber nicht von der theoretischen Reflexion der
Wissenschaften allein gedndert werden, sondern letztlich nur vom Leben und der Ge-
schichte in Freiheit, Tat und Entscheidung.

Wenn in solcher Weise die Gesamtsituation der Frau in der Gesellschaft und auch
in der Kirche der niheren Zukunft, und zwar iiberall, noch weiter verdndert wird,
wenn daran Verteidiger und Bestreiter der romischen Erklirung arbeiten, weil eine
solche gemeinsame Anstrengung moglich und notwendig ist, da ja noch bestehende
Diskriminierungen der Frau in der Kirche von beiden Seiten zugegeben werden, dann
kann jene kulturelle und religidse Situation in dieser gemeinsamen Arbeit herbeigefiihre
werden, in der das noch gegebene, jetzt aber fiir die Praxis der Kirche unldsbare
Problem der Erklirung eine allseits annehmbare Losung erwarten lassen kann. Mit
anderen Worten: Wenn die Frau in der Kirche praktisch und auch institutionell jene

300



Priestertum der Frau?

Bedeutung gefunden haben wird, die sie an sich haben miifite, die ihr auch diese Er-
klirung grundsitzlich zubilligt, die sie aber faktisch noch nicht hat, dann erst sind die
Voraussetzungen lebensmifliger Art fiir eine allseits befriedigende Lisung des engeren
Problems gegeben, das uns hier beschaftigt hat. Wie dann die Losung ausfillt, das
kann und mufl man in Geduld abwarten.

Damit ist natiirlich nicht gesagt, dafl bis dahin in der Theologie selbst ein Morato-
rium ausgerufen werden solle. Die Theologie soll jetzt schon weiter reflektieren, weil
auch dieses Bemiihen dazu beitragen kann und muf}, jene geistige und religiose Situa-
tion heraufzufiihren, die fiir eine allgemein angenommene Lésung des Problems not-
wendige Voraussetzung ist. Die Bestreiter der romischen Erklarung werden natiirlich
auch jetzt schon meinen und hoffen, daff eine Entwicklung zu einer solchen Klirung
des Glaubensbewufitseins der Kirche fiihrt, in der sie recht bekommen; sie werden sich
eine solche Entwidklung analog derjenigen denken, die von Gregor XVI. und vom
Syllabus Pius’ IX. zur Pastoralkonstitution ,Gaudium et Spes“ und der Erklirung
iiber die Religionsfreiheit im letzten Konzil gefithrt hat. Aber das kann man ja, wie
gesagt, in Geduld und Zuversicht abwarten. Nur sollte diese Geduld nicht tiberbean-
sprucht werden, weil die Zeit dringt und man gewif nicht ohne Schaden fiir die Kirche
100 Jahre warten kann, wie es in dem eben erwdhnten analogen Fall nétig war.

Die romische Erklirung sagt, dafl in dieser Frage die Kirche die Treue zu Jesus
Christus wahren miisse. Das ist grundsitzlich natiirlich richtig. Aber die Frage ist eben
doch noch offen, worin diese Treue beziiglich dieses Problems besteht. Darum mufl die
Diskussion weitergehen. Mit Vorsicht, unter gegenseitigem Respekt, in Kritik gegen-
iiber schlechten Argumenten, die es auf beiden Seiten gibt, in Kritil gegeniiber unan-
gebrachten Emotionalititen, die auch auf beiden Seiten ausdriicklich oder heimlich
am Werk sind, aber auch mit Mut zu einem geschichtlichen Wandel, der zu der Treue
gehort, die die Kirche ihrem Herrn schuldet.

301



